# الجمهوس يتم الجزائرية الديمقر اطية الشعبية وزارة التعليم العالي و البحث العلمي

كليته الآداب و العلوم الإنسانية قسم الفلسفة جامعته الح<u>ا</u>ج لخض باتبت

فلسفت العلامت عنك سي لان باست الأسطورة و نسق الزي أغوذجا

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الفلسفة

إعداد الطالبة: نصيرة عيسى مبرك

السنترالجامعيتر: 2010-2011

### الجمهورية الجزائرية الدعق اطية الشعيية

وزارة التعليم العالي و البحث العلمي

كلية الآداب و العلوم الإنسانية قسم الفلسفة جامعت الح<u>لض</u> باتنت

# فلسفت العلامت عنل سو لان باست الأسطورة و نسق الزي أغوذجا

## مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الفلسفة

إشراف الأسناذ اللكنور عبد الله العشي

إعداد الطالبة: نصيرة عيسى مبرك

#### لجنته المناقشة:

| الصفة | الجامعة الأصلية         | الدرجة العلمية       | الاسم و اللقب       |
|-------|-------------------------|----------------------|---------------------|
| رئيسا | جامعة الحاج لخضر-باتنة- | أستاذ التعليم العالي | د/عبد المحيد عمراني |
| مشرفا | جامعة الحاج لخضر-باتنة- | أستاذ التعليم العالي | د/عبد الله العشي    |
| عضوا  | جامعة – قسنطينة –       | أستاذ محاضر -أ-      | د/رشید دحدو ح       |
| عضوا  | جامعة الجزائر           | أستاذ التعليم العالي | د/عبد المجيد دهوم   |
| عضوا  | جامعة الجزائر           | أستاذ التعليم العالي | د/عبد الرحمان بوقاف |

السنترالجامعية:2010-2011

# بسمرالله الرحن الرحيمر

المراج ال

عَنْ الْمَا الْمُعَ الْمَا الْمُعَالَى اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَالَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّلْحِلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا

صلق الله العظيمر



إذا كان موضوع الفلسفة كما يراه هيجل هو الواقع في شموليته، فإن هذا الأحير تغذيه قنوات المشهد الاجتماعي و الثقافي و الفكري و الإعلامي العام، بكل ما تحمله الخطابات المستشرية فيها، من هالة و تلوينات و طقوسية، لذك شكّل الواقع بكل تجلياته إشكالاً فلسفياً لدى العديد من الفلاسفة والمفكرين، كما هو الشأن بالنسبة للمفكر الفرنسي رولان بارت، الذي لم يتوقف عند حدود التعامل مع الواقع من حيث كونه إحالة على الوجود العيني المباشر فحسب، بل باعتباره فضاءً علاماتياً تسبح في مداه أنساق دلالية، تصنع عمقها الدّلالي علامات على تنوعها و احتلافها، و المنفتحة على مستويات قرائية و استقرائية و تأويلية واسعة، تكشف عن وضوح و بداهة دلالة المناه من جهة ، و عن غموضها الآسر و كثافتها الدلالية و المفهومية المتحجبة بالضبابية و الالتباس من

فالتواجد الفعلي للعلامات و المدى الذي تغطيه من الواقع ،و مختلف الظواهر التي تشتغل بوصفها كذلك، لا يقل أهميَّة و شأنا من الحضور القوي للعلامة كمفهوم نظري و إجرائي، في كتابات بارت على مستويات متفاوتة. فالعلامة تتموقع ضمن زاوية مهمَّة من حيّز الفكر الباريّ على وجه العموم، و رؤيته السيّميائيَّة على وجه الدقــة و التحديد.

ذلك أنَّ العلامة البارتية لا تمنح نفسها كموضوع للوعي فقط، بل توفر للذَّات في الوقت نفسه إمكانية إعادة تفكيك رموزها و استبطان دواخلها ، كما هو الحال بالنسبة لمعلمين علاماتيين أولاهما بارت أهميَّة بالغة : أساطير الواقع اليومي في تعدّدها و تلويناتها و غناها، ذات الارتباط العميق بالتطوّرات السوسيوثقافية ،وكذا نسق لباس المودا. حيث عمد بارت إلى التسلّح بمقاربة تتعالى على المقاربة الوصفيَّة، التي عمّمتها الدِّراسات البنيوية، و توجه في المقابل نحو تبني المقاربة السيميولوجية، في التعامل مع تحليل مختلف الأنساق الدلالية .هذا ما أدى بي إلى طرح مجموعة من التساؤلات أجملها في مايلي:

1-ما مفهوم العلامة عند رولان بارت؟

2-ما المدى الذي أعطاه بارت للعلامة؟

3-كيف استفاد بارت من سيميولوجيا النسق اللغوي عند اشتغاله بالأنساق الثقافية؟

4-ما مفهوم الأسطورة باعتبارها نسقا سيميائيا بالمنظور البارتي ؟

5-كيف استطاع بارت تحليل نسق لباس المودا على أنه حقل دلالي؟

لأجل هذا، ارتأيت أن أتناول هذا الموضوع بالدِّراسة و البحث، لعلى أحرج منه بنتيجة علميَّة. و لقد وسمته

بـ: "فلسفة العلامة عند رولان بارت، الأسطورة و نسق المودا أنموذجا".

### أسباب اخنيام موضوع البحث:

و يعود اختياري لهذا الموضوع إلى أسباب ذاتيَّة و أخرى موضوعيَّة:

أَالسبب الذاتي: ويتمثل في الرغبة الشديدة في معرفة حقيقة العلامة منظورا إليها من زاوية دراسة و تحليل بارتية و ذلك بتسليط الضوء على أنموذجين يمثلان فضاء لهذه العلامة.

#### ب-الأسباب الموضوعية: و أجملها فيما يلي:

1-تمكين القارئ من التعرف على بعض ملامح العلامة بالمفهوم البارتي.

2-قلّة الدِّراسات الفلسفيَّة المعمَّقة في هذا الموضوع، فرغم ضخامة المكتبة الفلسفيَّة، إلاّ أنَّها تكاد تخلو من مثل هذه الدراسة، وحتى و إن وحدت فهي لا تعدو كونها مباحث صغيرة تدرج تحت مواضيع عامّة و معظمها خارج المحال الفلسفي، بالإضافة إلى ذلك فإن مادَّة العلامة كموضوع، وكل ما يتعلق بها من مشكلات تقريب محتواة في كتب اللغة.

3-الأهميَّة التي يكتسيها موضوع العلامة في الفلسفة، إذ أنه يمس بكيفية أو بأحرى العديد من المسائل الفلسفيَّة، فهذا الموضوع قد تكتمل به بعض التصورات الفلسفية.

4-الخروج بالعلامة كموضوع، من حيِّز الدِّراسات السَّيميائيَّة و اللغويَّة و الأدبيَّة، إلى حقل الدِّراسات الفلسفيَّة، فما يحمله الموضوع من بعد و عمق فلسفيين ،ذلك كله ما ولّد لدي الرغبة العلميَّة لتسليط الضوء على هذا الموضوع.

### المحاصرال ئيسيته

قسَّمت هذا البحث إلى أربعة فصول:

الفصل الأول: و عنونته بـ: "مصطلح العلامة"، و قد ضمّنته ثلاثة مباحث، كلّ مبحث تحتـه مطالـب فرعيّة. تناولت في المبحث الأول التعريف بالعلامة، حيث تتطرقت لتعريفها اللغـوي و في اصـطلاح الفلاسـفة و السيّميائيين. أمَّا المبحث الثاني فتناولت فيه معنى العلامة من وجهة نظر أربع مدارس سيميائية ، و هـي: سـيمياء

التواصل، سيمياء بورس، سيمياء الدلالة و سيمياء الثقافة. و تناولت في المبحث الثالث أنواع العلامة باعتبار علاقتها بما تشير إليه أو تحيل عليه، ممثلّة في الأيقونة، المؤشر و الرمز.

الفصل النَّاني: و عنونته ب: "مصطلح العلامة عند رولان بارت" و قد ضمّنته مبحثين، كلّ مبحث مقسم إلى مطالب. فالمبحث الأول عرضت فيه تعريف العلامة من وجهة نظر بارت، و عناصرها المؤلفة لها أي الدال و المدلول. و في المبحث الثاني عرضت الأنظمة الثنائية المتمفصلة ذات الارتباط المباشر بالعلامة ، و المتمثّلة في الثنائيات التالية: اللسان و الكلام، المركب و النظام ، التقرير و الايحاء.

الفصل التّالث: و عنوانه: "الأسطورة كنسق سيميائي لدى رولان بارت"، و قد جعلته في مبحثين. الأوّل في تعريف الأسطورة البارتية و علاقتها باللغة، و كيفية قراءتما و فك رموزها. و المبحث الثاني تناولت في الأسطورة ككلام غير مسيّس، إضافة إلى أنواع الأساطير من ناحية التّصنيف الإيديولوجي الباري لها، و المتمثّلة في الأسطورة اليمينيّة و الأسطورة اليساريّة.

الفصل الرابع: و عنونته ب: نسق المودا كبنية دلالية لدى رولان بارت"، و جعلته في مبحــثين الأول في البنيات اللباسية و أنظمة لباس الكتابة هذا الأحير الذي اختاره بارت ليكون محل دراسة و تحليل ، أما الثاني ففــي التحليل البلاغي للباس المودا حيث تتطرقت فيه لتعريف العلامة اللباسية و النظام البلاغي الذي حلل بارت بناءًا عليه العلامة اللباسية بوحداتها و المتمثلة في الدال و المدلول اللباسيين.

هذا وقد حرصت أن أبدأ كل فصل بتمهيد، أوضِّح من خلاله ما سأبحثه، و أختمه بعرض ما توصَّلت إليـــه من نتائج.

الخانمة: و حتمت هذه الدراسة بعرض النتائج التي توصَّلت إليها.

### المنهج المنع في الدراسة

اعتمدت في دراستي لهذا الموضوع المنهج التَّحليلي، الذي يتناسب مع طبيعة الموضوع، و الذي تقتضيه تقريباً كلّ دراسة فلسفيَّة.

#### المصادس والمراجع

حرصت في هذا البحث أن أعتمد على أهمّ المصادر و المراجع المتعلّقة بالموضوع، فبالنّسبة للمصادر،

اعتمدت على مؤلفات رولان بارت ذات الصِّلة المباشرة بالموضوع، أمَّا بالنسبة للمراجع، فقد تنوَّعت بين كتب الفلسفة و اللّغة ،و إن كانت المراجع السِّيميائية هي الطاغية على البحث، فهذا راجع لطبيعة الموضوع لأن أغلب مادّته متناثرة في كتب السيميائية، على اعتبار أن العلامة و ما يتعلّق بها من مسائل تعد لبنة أساسية للحقل السيميائي.

أمّا أهمّ المصادر التي اعتمدت عليها فهي:

1-مبادئ في علم الأدلة، لرولان بارت، ترجمة محمد البكري.

2-أساطير، لرولان بارت.

3-نسق المودا، لرولان بارت.

4-درس السيميولوجيا، لرولان بارت.

أمًّا بالنسبة لأهم المراجع المعتمدة في البحث فهي:

1-السيميائيات و التأويل، لبنكراد سعيد.

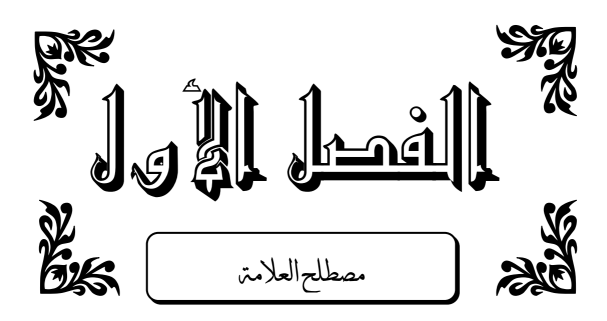
2-السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، لبنكراد سعيد.

3-العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، لأمبرتو إيكو، ترجمة بنكراد سعيد.

4-دروس في السّيميائيات، لحنون مبارك.

### الصُّعوبِات:

لا يخلو أي بحث علمي من الصُّعوبات، و من العراقيل التي واجهتني هي قلة المراجع الـــــي تهــــــــــــــــــــــ العلامة عند بارت، على وجه التحديد ،و التي تكاد تنعدم. كما أن أسلوب كتابات بارت، صعَّب مهمة تـــرجمي للمصادر الأساسية المتعلّقة بموضوع البحث إلى اللغة العربيَّة.



المبحث الأول: تعريف العلامة.

المطلب الثالث: العدادمة في اصطلاح السّيميائيين.

المبحث الثَّاني: العلامة في المدارس السّيميائية.

المطلب الأول: العلامة في سيمياء التَّواصل.

المطلب الثاني: العلامة في سيمياء بورس.

المطلب الثالث: العلامة في سيمياء الـدُّلالـة.

المطلب الرابع: العلامة في سيمياء الثَّقافة.

المبحث الثالث: أصناف العكلمة.

المطلب الأول: الأيقــون.

المطلب الثاني: المــــؤشر.

المطلب الثاكث: الـــرَّمز.

### للهُيْنُل:

يحيا الانسان في وسط عالم علاماتيّ، حيث تحيط به العلامات و الأنساق الدلالية، بكلّ ما تحمله من رموز و دلالات من كل ناحية. و بصرف النظر عن نوع أو طبيعة العلامات، فإنَّ هذه الأخيرة تتأرجح بين الانتاج و القراءة، أو بين الابداع و التلقيّ، فقد تنتج العلامة بصورة تلقائية عفوية بعيدًا عن أي مقصد أو غاية ،و قد يكون إبداعها لأغراض أو أهداف مسطّرة و محدّدة مسبقاً. و الشأن ذاته بالنسبة للتلقي، فقد يكون بريئاً دون وعي، كما قد يكون مقصودًا.

و على اعتبار أنَّ هذا الفصل هو المدخل، بالنسبة لبحث يتناول بالدِّراسة بعض ملامح العلامة و تجلياتها ، من وجهة نظر المفكر الفرنسي رولان بارت ، كان من الضروري أوَّلا التعريف بالمصطلح الأساسي لهذا البحث، و تبيان أنواعه. و قد كان هذا هو مدار دراستي في هذا البحث، فتحديد المفهوم اللَّغوي للعلامة و معناها في الإصطلاح الفلسفي و السيِّميائي، هو من الأهميَّة . كمكان. فضلا عن الوقوف عند بعض أنواع العلامة، و التي عادة ما تستخدم على أساس أنَّها مجرد كلمات مرادفة لمصطلح العلامة.

وقد عقدت لبيان ما سبق ذكره و غيره ثلاثة مباحث، فالأول تناولت فيه معنى العلامة لغة ،و في اصطلاح الفلاسفة و السيّميائيين. أمَّا الثَّاني فتتطرقت فيه لمعنى العلامة من منظور أربع مدراس سيميائيَّة كبرى، لاختلافها في وجهة النظر. أما المبحث الأخير فقد ضمنته أنواع العلامة المتمثلة في الأيقون، الاشارة و الرمز، حيث تتّضح بعض الفروقات الأساسية الموجودة بين هاته المصطلحات الثلاثة.

#### المبحث الأول: تعريف العسلامة.

# المطلب الأول: االنعريف اللُّغوي للعلامة.

العلامة: "Signe"، باللغة الفرنسية ،مأخوذة في أصلها الاشتقاقي من الكلمة اللاتينية "Signum"، و هي تعني الإشارة أو الرمز أو كل ما يسمح بالمعرفة ، التوقّع و التنبؤ، أو هي حركة أو إيماء...إلخ يسمح بالتّعرف على شيء ما و التواصل .

و العلامة "Signe"، كما ورد تعريفها في المعجم اللغوي الفرنسي "هاشات" "Hachette"،هـي كـل شيء يكون بمثابة إشارة تدل على شيء آخر، بحيث تذكّر به و تعلن عنه كالحمّى التي تعتبر عادة علامة على المرض، أو هي كل ما يستعمل اصطلاحًا بغرض التمثيل، الإشارة و التحديد، أو هي حركة تسمح لشخص ما يـالتّعرف على شيء ما كما هو الحال بالنسبة لعلامات عدم الرضا، كما ألها كل موضوع أو ظاهرة ترمز لشـيء آخـر، و العلامات إما أن تكون لفظية أو غير لفظية.

أما العلامة كما ورد تعريفها في المعجم الفرنسي" روبار الكبير" "Le Grand Robert" فهي كلمــة مشتقة من اللغة اللاتينية ،و تعود في أصلها إلى كلمة Signum ،و هي تعني كل شيء مادي يسمح بالاستدلال على وجود شيء آخر،و الشيء المادي الممثل للعلامة قد يكون وجها ، أو حركة ، أو لونًا...إلخ

و العلامة "Sign" كما ورد تعريفها في المعجم الانجليزي "أوكسفورد""Sign"،فهي ماخوذة عن الكلمة اللاتينية "Sign"، و تعني حدثًا أو فعلاً أو ظاهرةً ، تشير إلى وجود شيء ما أو حدوثـه أو إمكانيـة حدوثه في المستقبل، و هي مرادفة للإشارة . 4

أما العلامة في اللغة العربية فهي السّمة و الجمع علام، كقول عامر بن الطفيل:

عَرَفْت بِجَوّ عارِمَةَ المُقاما بسَلْمَى أو عَرَفْت بها عَلاما

فظهور عيسى عليه السلام على سبيل المثال، هو علامة أي سمة تدل على اقتراب الساعة، و العلامة قد ترد معنى الشيء الذي ينصب في الفلوات ، قمتدي به الضالة و يقال عَلَمَه و يَعْلِمُه عَلْمًا، وسمه و عَلّم نفسه و أعْلَمَهَا، وسمها بسمات الحرب، و يقال رجل مُعْلِم إذا عرف مكانه في الحرب بعلامة ، كما يقال: أعْلَم حمزة يوم بدر، و

Le petit Larousse Illustré, dictionnaire français ,éd, librairie Larousse, Canada,1990, p 940 . 1

Hachette, dictionnaire français, éd, Institution nationale des arts, Algérie, 1993, p1512

Le Grand Robert, ,dictionnaire français, imprimé en Fracnce,pub2,2001,p 1502 <sup>3</sup> Oxford advanced learners dictionary, oxford university press,6<sup>th</sup>ed,2000,p1245 <sup>4</sup>

منه قوله:

فَتَعَرَّفُونِي إِنَّنِي أَنَا ذَاكُم شَاكِ سِلاحي فِي الحِـــوادِثِ مُعْلِمُ

و ما يمكن استخلاصه من خلال ما سبق تقديمه من تعريفات للعلامة، كما هي واردة في المعاجم الأجنبية أو المعجم العربي، ألها و إن كانت تختلف في بعض التفسيرات، فإلها تتفق جميعا في تعريف العلامة بألها :أي شيء يقوم مقام شيء آخر للدلالة عليه أو تمثيله.

<sup>5</sup> ابن منظور: لسان العرب, إعداد و تصنيف يوسف الخياط، دار لسان العرب،بيروت،(د.ط)،(د.ت)،مج 3،م 1358

### المطلب الثاني: تعريف العلامة في اصطلاح الفلاسفة.

عرّف الفلاسفة العلامة بتعريفات مختلفة منها:

#### أولاً:العلامة عند أرسطو

عرفها "أرسطو" "Aristote" من خلال قوله: "إن الألفاظ دالة أو رموز للمعاني التي في النفس ، كما أنّ الحروف التي تكتب هي دالة على هذه الألفاظ" ألى تكلم أرسطو هنا عن العلامة بوصفها مرادفة للرمز، وأنّ الرموز في النسق اللساني على الأقل تتشكل من الكلمات، التي تتحدد على اعتبارها علاقة تربط بين ثلاثة حدود، الأصوات وأحوال النفس والأشياء وتستخدم الحد الأول كوسيط ما بين الحد الثاني والثالث، أما الأشياء فهي متطابقة مع نفسها دوما، وأيضًا أحوال النفس، لأنّ كل واحد منهما يكون مستقلا عن الأفراد. كما أنّ المعاني التي في النفس خلافا للحروف والكلمات، هي أمثلة أوصور أو "أيقونات" للموجودات وفقا للاستعمال المعاصر. حين النفس خلافا للحروف والكلمات، هي أمثلة أوصور أو "أيقونات" للموجودات وفقا للاستعمال المعاصر. حين النفس خلافا للحروف والكلمات، هي أمثلة أوصور أو "أيقونات" للموجودات وفقا للاستعمال المعاصر. أو النفس خلافا للحروف والكلمات، هي أمثلة أوصور أو "أيقونات" للموجودات وفقا للاستعمال المعاصر. أو النفس خلافا للحروف والكلمات، هي أمثلة أوصور أو "أيقونات" للموجودات وفقا للاستعمال المعامل الموجودات وفقا للاستعمال المعامل الموجودات وفقا للاستعمال الموجودات وليقونات الموجودات وليوبر أو المورود وليقونات الموجودات وليوبر أو المورود وليقونات الموجود المورود وليوبر أو المورود وليوبر أوبرود وليوبر أوبرود وليوبر أوبرود وليوبر أوبرود وليوبر أوبرود وليوبرود وليو

وبتحديده للفارق بين الكلمات والمعاني التي في النفس، يؤكد بطريقة تكاد تكون عفوية، بأن الكلمات والحروف هي بلا شك وقبل كل شيء، علامات للمعاني التي توجد في النفس، وهذا تأكيد على المماثلة عنده بين مفهوم الرمز "Symbole" ومفهوم العلامة. كما أنّه يستعمل كلمة "ألفاظ" أي علامات، بمفهوم واسع يكاد يكون استعارياً.

و يعتقد أرسطو في هذا السياق أنّ الألفاظ ليست واحدة بعينها عند جميع الأمم ، أي أنّ الألفاظ والحروف توضع أو تنشأ عن طريق التواضع، و قد قسّم العلامات إلى صنفين مختلفين:

الصنف الأول: وهو بحسب النطق اليوناني "تكمريون"، بمعنى دليل ويمكن أن يترجم بعلامة ضرورية.

والصنف الثاني: هو العلامة الضعيفة ،وقد قدم على الصنف الأول للعلامة مثالين وهما، أنَّ من لديه حمّى فهي علامة على المرض، وأنَّ من لديها حليب هو علامة على أنّها قد ولدت. 8

فالعلامة عند أرسطو هي الشيء الذي يؤدي وحوده، أوإنتاجه إلى وحود أوإنتاج شيء آخر، ســواء كــان سابقاً أو تالياً.

<sup>-</sup>6 أرسطو: في التأويل، نرجمة ابن رشد، تحقيق جبرا جهامي، دار العودة، بيروت،(د.ط)، 1988، ص 85،84

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1،2006 ،ص 336

<sup>8</sup> أمبرتو إيكو: السيميائية و فلسفة اللغة، ترجمة أحمد الصمعي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1،2005،ص 75،74

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> طائع الحداوى: المرجع السابق، ص 337

#### ثانياً:العلامة عند ابن سينا

يقول ابن سينا: "إن الإنسان قد أوتي قوة حسيّة، ترتسم فيها صور الأمور الخارجية، وتتأتى عنها إلى النفس، فترتسم فيها ارتساما ثانيا ثابتا ،وإن غابت عن الحس ... ومعنى دلالة اللفظ ،أن يكون إذا ارتسم في الخيال مسموع اسم، ارتسم في النفس معنى، فتعرف النفس أنّ هذا المسموع، لهذا المنفهوم فكلما أورده الحس على النفس التفتت إلى معناه". 10

ومن هنا يلاحظ المتأمل ويدرك أنّ تصور ابن سينا لدلالة اللفظ ، يتوافق مع ما ذهب إليه "دو سوسير" "Ferdinand de Saussure" في تفسير العلامة، فالعلامة في نظر ابن سينا هي ثنائية المبنى تتكون من مسموع اسم ومعنى. ملغيا بذلك من مفهوم العلامة الواقع الخارجي أو المرجع الذي تستند إليه العلامة، وذلك ما فعله دو سوسير أيضًا على عكس ما هو عند بعض الدارسين الأقدمين، حين يكون المرجع طرفا أساسياً في العلامة.

وقد أكّد ابن سينا على أهميَّة وجود العلامات في حياة الإنسان، من أجل تحقيق التواصل. <sup>11</sup> و يتبين ذلك من خلال قوله: "لما كانت الطبيعة الانسانية محتاجة إلى المشاركة ،والمحاورة فانبعثت إلى اختراع شيء يُتواصل به ... فمالت الطبيعة إلى استعمال الصوت، ووفقت من عند الخالق بآلات تقطيع الحروف وتركيبها معا، لتدل بها على ما في النفس من أثر. ثم وقع اضطرار ثان إلى إعلام الغائبين من الموجودين في الزمان، أو المستقبلين إعلاميا بتدوين ما عُلم، فاحتيج إلى ضرب آخر من الإعلام فاخترعت أشكال الكتابة. "<sup>12</sup>

و لم يكن "أغسطين" "Augustin" بعيدا عن ابن سينا ، في اعتباره هو الآخر أن وظيفة العلامــة اللغويــة تتمثل في السماح للبشر بالكشف عن تفكيرهم والتواصل بشكل مؤسس "إذ بواسطة الكلمــات أســتطيع نطــق العلامات ، ولكن من الصعوبة أن أوضح الكلمات بطريقة العلامة غير اللغوية ، ومن أجل توضيح الكلمات كــان الأمر ضروريا لإيجاد حروف ترمز إلى الكلمات حينما تجتمع بشكل مفهوم" . 13

#### ثالثاً:العلامة عند الغزالي

عرّف الغزالي العلامة من حلال قوله:" إن للشيء وجودا في الأعيان ثم في الأذهان، ثم في الألفاظ ثم في الكتابة، فالكتابة، فالكتابة دالة على اللفظ واللفظ دال على المعنى الذي في النفس، والذي هو في النفس مثال الوجود في الأعيان، والوجود في الأذهان والأعيان لا يختلف باحتلاف البلاد والأمم، بخلاف الألفاظ والكتابة فإلهما دالتان بالوضع والاصطلاح." 14 انطلاقا من هذا القول نجد أنّ العلامة عند الغزالي تتألف من أطراف أربعة أساسية، هي

<sup>10</sup> ابن سينا: العبارة، تحقيق محمد الخضيري، القاهرة،(د.ط)،1790،ص 4،3

<sup>11</sup> ينظر الموقع: http://www.aljahidhiya.asso.dz/Revues/tebyin\_20/Elalama\_fiellisaniyate.htm

<sup>12</sup> ابن سينا: المرجع السابق، ص 5

ابن سيب المعرب المعرب المعرب عن اللغة، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2010، ص،40 العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2010، ص،40

<sup>14</sup> الغزالي: معيار العلم، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف، القاهرة، ط2، (د،ت)، ص، 35، 36

الموجود في الأذهان، الموجود في الأعيان، الموجود في الألفاظ والموجود في الكتابة .

فالعلاقة بين الموجود في الألفاظ (الدَّال) والموجود في الأذهان (الفكرة) ،علاقة سببية أي أنّ الدَّال يتطلب في ذهن المتلقي المدلول ،كما أنّ المدلول يتطلب هو الآخر في ذهن المتكلم الدَّال الملازم له، لـذلك فـإن المفاهيم المستوحاة من المرجع الخارجي، قابلة لأن تكون مشتركة بين أفراد المجتمع. بينما هـذه الخاصية تفتقر إليها الموجودات في الألفاظ (الدوال) ،وارتباطها بالمدلولات لأنّها تواضعية اصطلاحية.

ويبدو أنّ الغزالي قد أدرك أهميَّة العلامات في النظام التواصلي ،إذ أنّ الإنسان يكيف تعامله مع الواقع الخارجي من خلال كفاءته العقلية، التي تسمح له بابتكار النظام الترميزي المشكل وفق التصور الحسي ،وما يوفره المحيط الاجتماعي من إشارات ورموز ترتبط بعالم الأشياء المحسوسة. وقد أصبح هذا التصور لعالم الأشياء محورا أساسيا في النظرية الاحالية، التي جاء بها "رتشارد" " Ivor Armstrong Richards " و "أوغدن" " و "أوغدن" " " Charles Kay Ogden في مؤلفهما "معني المعنى". حيث أشارا إلى أهميَّة التَّحليل المزدوج الذي يتناول العلاقة بين الألفاظ والأفكار من جهة، والأشياء المشار إليها من جهة أحرى.

#### رابعاً: العلامة عند لالاند

عرّف "لالاند" " André Laland " العلامة في معجمه الفلسفي بأنّها إدراك راهن يسوّغ بكيفية أكيدة نسبيا، إقرارا متعلقا بأي شيء آخر، والعلامات توجد على صنفين: علامات طبيعية وأخرى اصطناعية ،أما الأولى فهي تلك التي لا تنجم علاقتها بالشيء المشار إليه إلا عن طريق قوانين طبيعية، فالدخان على سبيل المثال يشير إلى النار على نحو خاص، أما العلامات الاصطناعية هي التي تقوم علاقتها بالشيء المشار إليه، على إقرار إرادي وجماعي في الأغلب كالعلامات الجبرية والعلامات الموسيقية.

من خلال ما سبق ذكره يمكن القول أنّ الناظر في التعاريف المقدّمة سابقا للعلامة، يجد أنّها لا تبتعد كثيرا عن المعنى العام الوارد في المعاجم اللغوية. كما أنّ كلا من أرسطو و ابن سينا و الغزالي ولالاند ،وإن اختلفت تعبيراتهم فهي تصب في مجرى واحد، يجعل من العلامة كيانا حاملا لمعنى معين أو دالاً عليه.

11

 $<sup>^{15}</sup>$  بلقاسم دقة: علم السيمياء في التراث العربي، مجلة التراث العربي، العدد91، سبتمبر 2003، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ص 8  $^{15}$  أندري لالاند: موسوعة لالاند الفلسفية، ترجمة خليل أحمد خليل، دار الكتاب اللبناني،بيروت،ط2001،200، $^{15}$  أندري لالاند؛ موسوعة لالاند الفلسفية، ترجمة خليل أحمد خليل، دار الكتاب اللبناني،بيروت،ط2001،

### المطلب الثالث: تعريف العلامة عند السّيميائيين.

لقد تعدّدت تعريفات السّيميائيين للعلامة و نذكر منها:

#### أولاً: العلامة عند سوسير

عرّفها سوسير بأنّها "وحدة ذات طبيعة نفسيّة، ثنائيّة المبنى أي أنّ لها وجهين هما عنصراها المشكّلان لها، وهما شديدا الصّلة والارتباط كلّ منهما مكمّل للآخر، ونسمّي التّأليف الحاصل بين التّصوّر والصّورة السّمعيّة بلفظيا بالعلامة، ونقترح الاحتفاظ بلفظ (علامة) كدلالة على المجموع الكلّي، وإبدال التّصوّر والصّورة السّمعيّة بلفظييّ المدلول "Signifié" والدَّال "Signifiant". 17

يبدو أنّ أهم ما يميّز العلامة عند سوسير هو طابع الازدواجيّة، الذي يؤسّس له كلّ من الصّــورة الصّــوتيّة والمفهوم "Sens" أو المعنى "Sens"، فهما معا يشكّلان الوحدة النّفسيّة المعبّر عنها بالعلامة، فالعلامة هــي وحدة تجمع بين طرفين هما الدَّال والمدلول.

والعلاقة بين الدَّال كصورة صوتية، والمدلول كمفهوم أو معنى، لا تقوم على المشابحة والتناسب، وإلا لمساتعددت اللغات. بل تقوم هذه العلاقة على الاعتباطية "Arbitraire" ،إذ لا توحي الدوال بمدلولاتها بشكل تلقائي وطبيعي. كما أنّ العلامة السوسيرية هي علاقة تجريدية، و مفهوم محايد إذ تلغي الذات والايديولوجيا. وعليه فإن سوسير اهتم بإنتاج العلامة لا بالتَّعبير عنها.

#### ثانياً:العلامة عند بورس

يقــــول" بـــورس" " Charles Senders Peirce ": "إنّ العلامـــة أو الماثول" Représentamen") هي شيء يعوض لشخص ما شيئا بأية صفة، وبأية طريقة، إنّه يخلق عنده علامة موازية أو علامة أكثر تطورًا، إن العلامة التي يخلقها أطلق عليها مؤولاً "Interprétant" للعلامة الأولى، وهــذه العلامة تحل محل شيء: موضوعها."

وبناء عليه تشتغل العلامة (الماثول) كأداة نستعملها في التمثيل لشيء آخر، إنه لا يقوم إلا بالتمثيل، فهو لا يعرفنا على شيء ولا يزيد معرفتنا به. ذلك أنّ موضوع العلامة هو ما يجعلها شيئا قابلا للتعرف، ويستفاد من هذا التعريف أنّ العلامة (الماثول) هي: ما يحل محل شيء آخر، آداة للتمثيل لا توجد إلا من خلال تحيينها داخل

Saussure Ferdinand de : Cours de linguistique générale, éd, Payothèque ,Paris,1979,p 99 17

<sup>18</sup>مبارك حنون: دروس في السيميانات ،دار توبقال للنشر، الدار البيضاء ، المغرب، ط1987،10، 38،37 المغرب، ط38،7، 1987، ص 38 المعيد بنكراد: السيميانيات و التأويل ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،المغرب،ط6،2005، ص 78

موضوع"Objet" ما، لا تستطيع الإحالة على موضوعها إلا من خلال وجود مؤول يمنح للعلامة صحتها.

ويمكن القول أنّ الماثول يقوم بالدور نفسه الذي يقوم به الدَّال في التصوّر السوسيري، فمهمة العلامة، كما هي مهمة الدَّال، تكمن في التمثيل لشيء لمنحه وضعا تجريديا أي مفهوميا، استنادا إلى هذا وجب النظر إلى العلامة باعتبارها وحدة ثلاثية المبنى، غير قابلة للاختزال إلى عنصرين.

فالعلامة هي ماثول يحيل على موضوع عبر مؤول، وهذه الحركة هي ما يشكل في نظرية بورس، ما يطلق عليه السيميوز "Sémiosis"، أي النشاط الترميزي الذي يقود إلى إنتاج الدلالة وتداولها ،وعلى هذا الأساس فإلى السيرورة السيميائية (حقل السيميوز) تستدعي الماثول كأداة للتمثيل ،وتستدعي الموضوع كشيء للتمثيل، وتستدعي مؤولا يقوم بالربط بين العنصرين ،أي ما يوفر للماثول إمكانية تمثيل الموضوع بشكل تام داخل الواقعة الإبلاغيّة.

#### ثالثًا: العلامة عند ايكو

يعتقد "إيكو" " Umberto Eco " أنّ مجموعة الاستعمالات اليومية، يتبين من حلالها أنّ العلامة إشارة واضحة تمكننا من التوصل إلى استنتاجات بشأن أمر خفي. ويتفق الجميع حسب إيكو على تعريف العلامة، على أنّها شيء يقوم مقام شيء آخر، والشيء هو عبارة عن موضوع ملموس ،أي كيان مادي ينتجه الإنسان، أو يعترف به على أنّه قادر على القيام بوظيفة المعبر عن شيء آخر، أو هو صنف أو نمط من التّعبيرات الملموسة الممكنة. ويبقى الالتباس بشأن الشيء الآخر الذي يحيل عليه، أو يقوم مقامه 21، لكن إيكو وجد الحل لهذا الالتباس من خلال التعريف الذي قدمه "جاكبسون" "Roman Jackobson" للعلامة، حيث عرف هذا الأحير كل علامة على أنّها علاقة إرجاع، ويظهر هذا جليا من خلال قوله: "فقد قررنا أن نستعمل بصفة مؤقتة الإشارة إلى ذلك الشيء الآخر لفظ "إرجاع لأنّه محايد". 22

ويميز إيكو بين نمطين من العلامات: العلامات الطبيعية و العلامات غير القصدية. 23

وما يمكن استخلاصه بناء على ما سبق ذكره، أنّ الناظر المتفحص للتعريفات الثلاثة للعلامة، يجد أمورا وفروقا تميزها عن بعضها ،لكن بصرف النظر عن تلك الفروقات ،فإن ما يجمع العلامة وفقا لتعريف كل من "سوسير"، "بورس" و"إيكو" أنّ هذه الأحيرة تعني في أبسط صورها ،ومفاهيمها كل ما يقوم مقام شيء آخر.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، دار الحوار للنشر و التوزيع، اللاذقية، سورية، ط2، 2005، ص 92،91

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> أمبرتو إيكو: السيميائية و فلسفة اللغة، ترجمة أحمد الصمعي، ص 450،459

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> المرجع نفسه، ص 116

<sup>23</sup> مبارك حنون: دروس في السيميائات، ص 40

# المبحث الثاني: العلامة في المدارس السّيميائية.

## المطلب الأول: العلامة في سيمياء النُواصل.

يمثل هذا الاتجاه مجموعة من المناطقة واللسانيين منهم: "مونان" "Frieto Luis Georges" وغيرهم . وينظر هذا الاتجاه و"برييطو" "Prieto Luis Georges" و"بويسنس " واصلي إبلاغي، وهذا مفاده أنّ العلامة تتكون وفق هذا المنظور من الدّّال والمدلول والقصد أو الوظيفة. ولا يهم هؤلاء اللغويين والمناطقة من العلامة السيميائية غير الإبلاغ وأداء الوظيفة الإبلاغية لا تنحصر في الأنساق اللسانية وحسب ،بل تتعداها إلى كل الأنساق غير اللسانية ما دامت تؤدي الغرض الإبلاغي.

وبذلك يمكن للسيميولوجيا "Sémiologie" حسب بويسنس أن تعرف باعتبارها دراسة طرق التواصل، أي دراسة الوسائل المستخدمة للتأثير على الغير. والمعترف بما بتلك الصفة من قبل الشخص الذي نريد التأثير عليه، ويرى بويسنس أن وجهة النظر السيميولوجية تفرض علينا اللجوء إلى الوظيفة الأولية للغة، أي التأثير على الغير رغم أنّه من الممكن التأثير على الغير دون إرادة ذلك، ويتعلق الأمر في هذه الحالة ببعض الإشارات ، ويقول برييطو إن استعمال العلامات هو الذي يحدد التواصل، إذ يمكن الحديث عن فعل تواصلي أو فعل حامل للمعنى، في كل لحظة يحاول فيها مرسل وهو في طور إنتاج علامة ما ، إمداد مستقبل أو متلق بإشارة معينة.

فالسيميولوجيا كما يرى كل من بويسنس وبرييطو، عليها أن تهتم بكل ما هو قابل للإدراك كالوقائع ذات الصلة بحالات الوعي هاته، وبعبارة أخرى فإن التواصل هو الذي يشكل موضوع السيميولوجيا، أي أنّ هذه الأحيرة ترتكز على العلامات القائمة على القصدية التواصلية. 25

والعلامة والتواصل هما محورا سيمياء التواصل، وكل من هذين المحورين يتشعب إلى أقسام، وهكذا يمكن أن ينقسم التواصل السيّميائي إلى إبلاغ لساني وإبلاغ غير لساني: فالتواصل اللساني يتم عبر الفعل الكلامي، فعند سوسير مثلا لابد من متكلم وسامع بالإضافة إلى تبادل الحوار عبر العلامات، كما أن التواصل يتم عبر إرسال الرسالة من طرف المتكلم إلى المستقبل، وهذه الرسالة يتم تشفيرها وترسل عبر القناة ويشترط وضوح المقصد لنجاح الرسالة في تأدية غرضها، وبعد تسليم الرسالة يقوم المتلقى بتفكيك الشفرة وتأويلها، أما التواصل غير اللساني

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة،دار الغرب للنشر و التوزيع ، وهران،الجزائر، (د.ط)،2007،ص 155

<sup>\*</sup> السيميولوجيا Sémiologie: السيميولوجيا أو علم العلامات من العلوم التي تطورت بوتيرة سريعة طوال القرن العشرين منذ ظهور كتاب فردينان دو سوسير محاضرات في علم اللغة العام إلى آخر أبحاث رولان بارت و ميتز و هو العلم الذي عرفه سوسير بدراسة حياة العلامة في كنف المجتمع. (انظر: برنار توسان: ما هي السيميولوجيا، ترجمة محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء،ط4،1994، ص 5)

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> مبارك حنون، دروس في السيميائيات، ص 74،73،72

فيعتمد على أنساق دلالية غير لغوية، وهي حسب بويسنس مصنفة حسب معايير ثلاثة:

1-معيار الإشارية النسقية: حيث تكون العلامات ثابتة ودائمة ،من أمثلة ذلك (الدوائر، المثلثات، المستقيمات، المستطيلات، علامات المرور).

2-معيار الإشارية اللانسقية: وهي علامات غير ثابتة وغير دائمة ،على عكس المعيار الأول مثال (الملصقات الدعائية).

3- معيار الإشارية: حيث تكون العلاقة جوهرية بين المؤشر "Indice" وشكله، مثلا: (الشعارات الصغيرة التي توضع فوق واجهات الدكاكين أو المتاجر قصد الترويج للبضائع).

هذا فيما يخص محور التواصل، أما محور العلامة،فإن الدال والمدلول يشكلان ما يسمى بالعلامة، التي يصنفها أنصار هذا الإتجاه إلى أربعة أصناف :

1- الإشارة: هي علامة حاضرة مدركة ظاهرة تجعل نفسها رهن إشارة الإنسان الذي يملك حق تعريفها في دائها ،وشرحها الشرح المراد أن ومتى ظهرت، وهي بدورها تتفرع إلى عدة أنواع يمكن إجمالها في ما يأتي .

أ/ الكهانة أو العرافة : وهما إشارتان تخبران الإنسان بظواهر لا تزال في ضمير الغيب ،مثل السحب المنبئة بالشتاء وحمرة الأصيل المنبئة بالغروب، والإرهاصات التي تنذر بقيام ثورة ...الخ

ب/ أعراض المرض: وهي الإشارات الدالة على المرض، كالحمى، أو ألم معين،أولون غير طبيعي، وكذلك الصوت الغريب الصادر عن محرك السيارة الدال على اختلال ضبطه.

ج/ البصمات والآثار: هي تلك الإشارات الدالة على حدث وقع في زمن مضى، كالأواني الفخارية أو الأسلحة والأدوات التي يعثر عليها عالم الآثار والتي تساعده على تحديد كيفية تعاقب الجماعات الإنسانية على المكان الذي يمارس فيه حفرياته.

2- المؤشر: وقد عرفه برييطو بأنه العلامة التي هي بمثابة إشارة اصطناعية، وهو يفصح عن فعل معين لا يؤدي المهمة المنوطة به إلا حيث يوجد المتلقى له.

3- **الأيقون**: وهو علامة تدل على شيء تجمعه إلى شيء آخر علاقة المماثلة،إذ يتعرف في الأيقون على الأنموذج الذي جعل الأيقون مقابلا له.

15

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة، ص 157،156

4- الرمز : وهو علامة العلامة، أي العلامة التي تنتج قصد النيابة عن علامة أخرى مرادفة لها<sup>27</sup>.

يبدوا أنّ سيمياء التواصل قد حصرت العلامة في إطار الوظيفة والبعد التواصلي ،وهذه الوظيفة التواصلية الإبلاغية لا تختص بها العلامة اللسانية فحسب، إنّما توجد هذه الوظيفة في البنيات السّيميائية غير اللسانية، غير أنّ هذا التواصل مشروط بالقصدية وإرادة المرسل في التأثير على غيره. وعلى هذا الأساس انحصر تعريف العلامة عند بعضهم ،بأنّها حركة يقصد بها الاتصال بشخص ما أو إعلامه بشيء ما.

وخلاصة القول أنّ العلامة من منظور سيمياء التواصل، لا تخرج عن كونها وسيطا تواصليا، يستخدم بغرض التبليغ والتأثير في الغير. كما أنّ الفعل التواصلي يتحدد بناء على استعمال العلامات، و البعد التواصلي هو الـذي يشكل موضوع السيميولوجيا، مع العلم أنّ هذا البعد تؤسسه العلامات القائمة على الغاية التواصلية أو الإحبارية.

المطلب الثاني: العلامة في سيمياء بورس.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> فيصل الأحمر:معجم السيميائيات، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1،2010،ص89

بدءا يمكن القول أن السيميائيات في تصور بورس ، ليست مجرد أدوات إجرائية يمكن استثمارها في قراءة هذه الواقعة الدلالية أو تلك ، كما لا يمكن أن تكون نموذجا تحليليا جاهزا، قادرا على الإجابة على كل الأسئلة التي تطرحها الوقائع فهي على العكس من ذلك ، فعل أو سيرورة لإنتاج الدلالة ونمط تداولها واستهلاكها ، أو بعبارة أخرى إلها تصور متكامل للعالم ، ذلك أن الإمساك بهذا العالم باعتباره سلسلة لا متناهية من الأنساق الدلالية ، أي باعتباره علامات يشير إلى استحالة فصل العلامة عن الواقع ، مادام هذا الواقع نفسه ينظر إليه باعتباره نسيجا من العلامات .

وبناءا على هذا التصور البورسي ، فإن دائرة العلامات تتسع لتشمل كل الموجودات بل إن الواقع ليس كذلك إلا في حدود مثوله أمامنا كعلامة <sup>29</sup>. وما يجدر ذكره في هذا السياق أن فهم الطرح البورسي للعلامة ، يمر عبر استيعاب نظرية المقولات ، إذ لا يشكل التعريف الذي يقدمه بورس للعلامة سوى الوجه المرئي ، لقاعدة فلسفية ترى في التجربة الإنسانية كلها كيانا منظما من خلال مقولات ثلاث ، هي الأصل والمنطلق في إدراك الكون ، وإدراك الذات وإنتاج المعرفة وتداولها ، فلا حدود تفصل بين المرئي والمستتر ، بين المكن والمتحقق ، فكل ما يؤثث هذا الكون يشكل وحدة واحدة .

وما يجدر ذكره في هذا السياق، أن العلامة في إطار المشهد الفكري البورسي مرتبطة ارتباطا وثيقا بعمليات الإدراك، وفي هذا المجال يقترح بورس رؤية فينومينولوجية "Phénoménologique" للإدراك، ترى في كل الأفعال الصادرة عن الإنسان سيرورة بالغة التركيب والتداخل، فكل ما يفعله الإنسان وكل ما يحيط به يمكن النظر إليه باعتباره تداخلا لمستويات ثلاثة: فالعالم يمثل أمامنا في المرحلة الأولى على شكل أحاسيس، ونوعيات مفصولة عن أي سياق زماني أو مكاني، وهذا ما يشكل مقولة "الأولانية""Priméité"، وتشير هذه المقولة إلى الإمكان فقط، فلا شيء يوحي بأن معطياتها قد تتحقق في واقعة ما، فالسعادة مثلا قبل أن يكون الإنسان سعيدا لم تكن سوى حالة شعورية محتملة.

ويمثل العالم في مرحلة ثانية باعتباره وجودا فعليا ، يأخذ على عاتقه تجسيد الأحاسيس والنوعيات في وقائع العالم في مرحلة ثانية "Secondéité"، وتشير هذه المرحلة إلى التحقق الفعلي (رجل سعيد مثلا) ، ثم يمثل أمامنا في مرحلة ثالثة باعتباره قانونا، أي باعتباره مفاهيم تجرد المعطى من بعده المحسوس ، لكي تكسوه بغطاء

<sup>29،28،27</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل، 29،28،27

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> المرجع نفسه، ص 11

<sup>\*</sup> الفينومينولوجيا "Phénoménologie" :دراسة وصفية لمجموعة ظواهر كما تتجلى في الزمان والمكان بالتعارض، إما مع القوانين المجردة لهذه الظواهر،وإما مع الحقائق المتعالية، وتطلق على منهج هوسرل وفلسفته .(أنظر: أندري لالاند: موسوعة لالاند الفلسفية، ص 973)

مفهومي ، وفي هذه الحالة نكون أمام القانون الذي سيمكننا من التعرف على هذه الوقائع ، وهو ما يتطابق مع مقولة "الثالثانية" "Tiercéité"، وهي التي تجعلنا نؤول سلوكنا باعتباره دالا على السعادة .

فمن خلال المقولات الفينومينولوجية ، يمكن التعرف على العلامة باعتبارها صيغة تنظيمية للوقائع الإنسانية ، فإذا كان الأول يحيل على الثاني عبر الثالث ، فإن العلامة عند بورس تشتغل وفق مبدأ الثلاثية ومبدأ الإحالة .

واستنادا إلى ما سبق ذكره يمكن القول: بأنه ما ينتمي إلى العلامة ، باعتبارها صيغة تنظيمية مباشرة للتجربة الإنسانية ، وما ينتمي إلى المقولات باعتبارها تشكل الروابط التي تجمع بين مكونات التجربة الإنسانية (أشكال الوجود) ، يعود إلى نفس المبدأ: التخلص من المعطيات الحسية باعتبارها كيانات حوفاء لا يمكن أن تنتج معرفة ، وذلك من أحل صبها داخل قوالب الوجود والمفاهيم ، فلأننا لا ندرك العالم بشكل مباشر ولا يمكن أن نقول عنه أي شيء في غياب أداة التوسط التي هي العلامات ، التي هي "الثالثانية" فلا وجود لفكر بدون علامات ، ولا يمكن أن نفكر حارج ما تقدمه هذه العلامات .

والظاهر أن بورس كما يبدو، قد استوحى الكثير من تصوراته في مجال الإدراك القائم على المقولات القبلية ، على الأقل، من المقترحات الفلسفية التي جاء بها "كانط" " Immanuel Kant "، فكانط وفقا لهذا التصور كان يرفض بشكل قطعي، أي حدس عقلي فالفكر عنده لا يمكن أن يتبلور و يظهر إلى الوجود، إلا إذا تم من خلال مقولات 32، والتي هي بمثابة "المبادئ الأولية التي تحدد إمكانية التجربة، وتجعل منها معرفة تجريبية موضوعية "33

وإذا كانت التجربة الإنسانية كما سبقت الإشارة ، تشتغل بكافة أبعادها كمهد للعلامات : لحياتها ولنموها ولموتها أيضا ، فلا شيء يفلت من سلطان العلامة . وهكذا فإن الكون في تصور بورس يمثل أمامنا باعتباره شبكة غير محدودة من العلامات ، فكل شيء يشتغل كعلامة ، ويدل باعتباره علامة ، ويدرك بصفته علامة أيضا ، كما أنه لا يمكن البحث عن المعنى خارج العلامة ، ولا يمكن أن نفكر دون علامات فالمعنى موجود في العلامات ، والعلامات هي وحدها السبيل إلى إنتاج الدلالات وتداولها 34.

وإذا استندنا إلى هذه الفكرة المركزية لدى بورس، فبالإمكان القول أنه ليس من الغريب أن تركز بعض موحشة ، ليلج عالما ثقافيا حيث يستأنس ويكتشف طاقاته التعبيرية الجديدة ، ففلسفة اللغة من الرواقيين إلى كاسير ومن القديس أغسطين إلى "فدجنشتين" "Ludwig wittgenstein" لم تكف عن مساءلة أنساق

<sup>31</sup> سيعد بنكراد:السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، ص 89،89،88

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات والتأويل، ص 50

<sup>33</sup> زكريا ابر اهيم: كانط أو الفلسفة النقدية، دار مصر للطباعة، مصر، (د.ط)، 1987، ص 62

<sup>34</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، ص91

العلامات <sup>35</sup> .

وخلاصة القول، أن العلامة تحتل مركزا محوريا ضمن أفق الفكر البورسي على وجه العموم، وما يميز تصوره لها يكمن في اعتباره إياها لبنة لا غنى عنها لفهم العالم، على اعتبار أنها تشكله ولها القدرة على إعادة تشكيله من حديد ،كما أن المفهوم البورسي للعلامة مستلهم من الرؤية الفينومينولويجية للإدراك، إضافة إلى بعض المفاهيم الكانطية.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> المرجع السابق، ص 27

### المطلب الثالث: العلامة في سيمياء اللهُ لالة.

يعزى هذا الاتجاه المسمى بسميولوجيا الدَّلالة إلى "رولان بارت" " Roland Barthes"، الذي يرى أنّ حــزءا كــاملا مــن البحــث الســيميولوجي المعاصــر، مــردّه إلى مســألة الدلالــة 36 :فعلــم الــنفس والبنيوية "Structuralisme" وبعض المحاولات الجديدة للنقد الأدبي، كل ذلك لا يدرس الوقائع و المواضيع إلا على اعتبار أنّها حاملة للدلالات والمعاني، أي باعتبارها وقائع دلالية و افتراض الدلالة يعــني حتمًــا الاســتئناس بالسيميولوجيا. 37

وعليه فلا مهرب للأبحاث المعاصرة في العديد من الحقول المعرفية، من الخوض مباشرة في مسالة الدلالة، وبالتالي فإن المقاربة السيميولوجية مقاربة ضرورية لأنّ أغلب الوقائع تحمل الدَّلالة، بل إننا حينما ننتقل إلى مجموعات ذات عمق سيميولوجي حقيقي، فإننا نواجه مجددا اللغة ،ومن الأكيد أنّ الأشياء والصور والسلوكات يمكنها أن تدل ،إلا أنّها لا تقوم بذلك أبدا بصورة مستقلة عن اللغة، فكل نسق سيميولوجي يمتزج باللغة ،وكل المجالات ذات العمق السوسيولوجي تفرض وجود اللغة.

وهذا ما أكد عليه "ميرلو بونتي" " Maurice Merleau-Ponty " ، حينما اعتبر أن مدلولات الأنساق السيميائية تستمد مشروعيتها وبدون استثناء من النسق اللغوي في عموميته ، لأن الأنساق الأحرى لا يمكن تحويل دوالها إلى مدلولات ، دون الإحالة على المرجعية التي يجسدها نسق العلامات اللغوية ، لأن الفكر يوجد في الكلام 39 .

وتستند سيمياء الدلالة بشكل كبير وواضح إلى أفكار سوسير كمرجعية أساسية ،والتي تشكل جزءا مهما من الألسنية البنيوية ويظهر ذلك في تصور بارت للعلامة، على أنها كل يحركه محوران هما الدال والمدلول ، غير أنّ الأشياء و إن كانت حاملة للدلالة فهي لن تكون علامات سيميولوجية أو علامات دالة، إلا بتدخل اللغة وامتزاجها ها.

فالأشياء و مختلف المواضيع تكتسب صفة العلاماتية من اللغة، وكذلك الأنساق السيميولوجية ككل، وهذا ما دفع ببارت إلى أن يرى أنّه من الصعب جدا تصور إمكان وجود مدلولات لأنساق مهما كانت المواضيع

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> مبارك حنون ، دروس في السيميائيات، ص74

<sup>\*</sup> البنيوية Structuralisme: التيار اللغوي الذي يعني بتحليل العلاقات بين العناصر المختلفة في لغة ما ، حيث يتم تصورها على أنها كل شامل تنتظمه مستويات محددة. و ي كذلك تيار فكري مشترك بين مجموعة من العلوم الإنسانية ( علم النفس، الأنتروبولوجيا ...إلخ). ( انظر: لخضر العرابي، المدارس النقدية المعاصرة، ص 88،88)

Roland Barthes: Mythologies, éd, seuil, Paris, 1<sup>er</sup> pub, 1957, p 195,196 <sup>37</sup>

<sup>38</sup> مبارك حنون: المرجع السابق، ص 74

<sup>39</sup> الحسين الزاوي وآخرون: الطريق إلى الفلسفة، الدار العربية للعلوم ناشرون ،بيروت، ط1، 2009، ص21

والأشياء التي تشكلها خارج اللغة، فإدراك ما تدل عليه مادة ما يعني اللجوء إلى اللغة فلا وجود لمعنى إلا لما هـو مسمى، وعالم المدلولات ليس سوى عالم اللغة.

فمدلول العلامة لا ينشأ حارج اللغة بل داخلها، وبذلك فإن الأشياء لا تدل إلا بالاستعانة بما توفره لنا اللغة من تصور للعالم،ولا مجال لإسناد الدلالة إلى الأشياء واعتبار هذه الأحيرة علامات، لولا تدخل اللغة فوجود المعيني يرتبط بالتسمية وبالتالي فإن اللغة هي التي تحقق لنا عالم المدلولات.

فرؤية بارت هنا ، تحمل بعض السمات الهيدغيرية ، ذلك أن هيدغر يذهب هو الآخر للتأكيد على عدم قابلية تمثل المعنى خارج فعل الكلام ، وبعيدا عن النشاط اللغوي ، فاللغة حسب تعبيره : "هي بيت الوجود ومخبأ مسيلاد الإنسان"41.

وإذا كان إنتاج المعنى وتوفير التواصل، يمكنه أن يتم بواسطة علامات لفظية وعلامات غير لفظية، فإن بارت يسند وظيفة التواصل إلى العلامات اللسانية  $^{42}$ ، و على هذا الأساس فإن العالم السيميولوجي رغم اشتغاله في البداية على مواضيع غير لسانية فهو مرغم عاجلا أم آجلا على العثور على اللغة الحقيقية و الالتقاء بما في طريقه ليست باعتبارها نموذجا، و إنما بصفتها مكونا كذلك كبديل أو كمدلول $^{43}$ .

ولأنَّ المعنى من إنتاج اللغة، فلا يمكن للسيميولوجيا إلا أن تلجأ إلى اللغة، للوقوف على دلالة العلامات، وبذلك فاللغة تعتبر أنموذجا للسيميولوجيا، إذ هي التي تمدنا بالمعاني، والمدلولات، أي أنَّ نموذج المعاني في السيميولوجيا نموذج لساني، بالإضافة إلى ذلك فإن اللغة مكون للسيميولوجيا، إذ يستحيل بناؤها ما لم تكن اللغة عنصرا بنائيا فيها.

و. عا أنَّ بارت يربط إنتاج المعنى داخل العلامة باللغة، فإن مختلف العلامات كعلامات المودا "Mode"على سبيل المثال، ستكون مجموعة فرعية تابعة لنسق أساسي عميق هو نسق اللغة اللفظية، ذلك أنَّ أنساق التواصل إشارية كانت أو مرئية، متفرعة عن اللغة المنطوقة وتفرض وجود اللغة.

وعليه فإن سيميولوجيا أنساق العلامات غير اللسانية عليها أن تستعير توسط اللسان، وعلى هذا الأساس فإن هذه السيميولوجيا في حد ذاتها لا يمكنها أن توجد إلا بواسطة سيميولوجيا اللسان"، ولهذا السبب فإن المعرفة السيميولوجية حسب بارت هو مؤول كل الأنساق الأحرى لسانية كانت أو غير لسانية، ولهذا السبب فإن المعرفة السيميولوجية

. و رون ورون على اللغة والمعنى، الدار العربية للعلوم ناشرون،بيروت، ط-2010، ص222 <sup>41</sup> دليل محمد بوزيان وآخرون: اللغة والمعنى، الدار العربية للعلوم ناشرون،بيروت، ط-2010،

<sup>75</sup>مبارك حنون: دروس في السيميائيات،40

<sup>42</sup> مبارك حنون: المرجع السابق، ص75

مبور سروي على المربع المباري المربع المباري المربي، دار قرطبة للطباعة والنشر ،الدار البيضاء، (د.ط)،1986، ص 29

<sup>\*</sup> المودا Mode: تكتب بالحرف الاستهلالي و يقصد بها هنا fashion أي الأزياء اللباسية أو أسلوب اللباس بحيث يتعارض هذا المعنى مع كلمة mode غلمة Mode: Roland Barthes: Système de la mode, éd, seuil, Paris, 1967, p13)

لا يمكن أن تكون إلا نسخة من المعرفة اللسانية <sup>44</sup>، وبذلك قلب بارت المعادلة السوسيرية قائلا: "إن اللسانيات \*\* "Linguisitiques" لا يمكن اعتبارها حقلا أو جزءا، حتَّى وإن كان مميزا، من علم العلامات بل السيميولوجيا هي ما من يشكل جزءا من اللسانيات".

وإذا كان بارت قد أولى اللغة كل هذه الأهمية ، فإن "الفلسفة التحليلية" \*\*\* قد أعطت هي الأحرى لموضوع اللغة مكانة كبيرة ، بإقرارها بأن الوظيفة المثلى للفلسفة مرتبطة بتحليل اللغة ، فلم تبقى اللغة مع هذه الفلسفة مجرد وسيلة للتخاطب والتواصل ، بل هي هدف البحث الفلسفي ، ما دام العالم لا ينكشف إلا عن طريقها 46.

لكن بعيدا عن موفق بارت من اللغة وكل من نحى نحوه ، فهناك من قلّل من قيمة اللغة ومن قــدرتما علــى احتواء الفكر ، "فبرغسون" "Henri Louis Bergson" يرى أن الفكر أوسع من اللغة ، حتى أنه في بغــض الحالات نجد أن أفكارا تموت دون أن نعبر عنها 47.

وما يمكن قوله كخلاصة أنَّ سيميولوجيا الدلالة كاتجاه، لا يؤسس العلامة خارج النسق اللساني لأنَّ هــذا الأخير هو الذي يمنحها المعنى، وإن كان هذا الاتجاه يهتم بكل المواضيع والوقائع التي تحمل الدلالة، فإنه قد قســم بذلك العلامات، إلى ما هو لساني وما هو غير ذلك، مع اعتبار العلامات اللّغوية دائمًا هي الأنموذج بالنسبة لبــاقي الأنواع الأخرى.

44 مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 76،75

<sup>\*\*</sup> اللسانيات Linguistiques: علم موضوعه الوحيد و الحقيقي هو اللغة التي ينظر إليها كواقع قائم بذاته و يبحث فيه لذاته و إن كان موضوع اللسانيات اللسانيات الفعة فإن هدفها كما يقول دو سوسير هو دور لا يقوم على التصرف ببنية اللغة بل تحديد هذه البنية و وصفها. و منهجها يعتمد على النظرة الكلية و التحليل التزامني و ذلك من أجل الكشف عن البينة اللغوية. ( انظر:الزواوي بغوره: المنهج البنيوي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر،ط1،2001،ص

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> رولان بارت، مبادئ في علم الأدلة، ص 29

<sup>\*\*\*</sup> التحليلية: هي الفلسفة التي حاولت إيجاد حلول للمشكلات الفلسفية، عن طريق تحليل مفردات اللغة ومفاهيمها ,من أشهر فلاسفة المذهب: راسل وفدجنشتين. (انظر: الموسوعة العربية العالمية، النسخة الالكترونية، الإصدار 3،أبو ظبي ،الإمارات العربية المتحدة ،2004).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> بشير خليفي: الفلسفة وقضايا اللغة، ص 62

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> الحسين الزاوي وأخرون: الطرق إلى الفلسفة، ص 135

# المطلب الرابع: العلامة في سيمياء النُّقَافة.

لقد نشأ هذا الاتجاه مع أبحاث الشكلانيين ألـ روس"Formalistes Russes" مـع ظهـ ور مدرسـة تارتو "Yuri" التي تعد من أبرز المدارس السيميولوجية الروسية ومن أعلامها البارزين "يوري لوتمان" "Tartu" تارتو "Viatcheslav" Ivanov" و"أوسبانسـكي" وايفانوف" Piotr Demianovitch Ouspensky وجمعت أبحاث هؤلاء الأعلام، في كتاب جامع بعنوان "أعمال حول أنظمة العلامات" وتتضمن سيمياء الثقافة الاتجاه الإيطالي ممثلا في كل من:أمبرتو إيكو و "روسي لانــدي" "Rossi-Landi".

وقد ميزت مدرسة تارتو بين ثلاثة مصطلحات وهي: السيميولوجيا الخاصة، والمتمثلة في دراسة أنظمة العلامات ذات الهدف التواصلي، والسيميولوجيا المعرفية التي تحتم بالأنظمة السيميولوجية وما يشابهها، والسيميولوجيا العامة التي تتكفل بالتنسيق بين جميع العلوم الأخرى، وقد اهتمت تارتو بالسيميولوجيا ذات البعد الابستمولوجي، ومن هنا اهتمت هذه المدرسة بسيميولوجيا الثقافة.

وينطلق هذا الاتجاه من اعتبار الظواهر الثقافية موضوعات تواصلية 49، أو أنساقا دلالية أي علامات، لأنَّ العلاقات الاجتماعية الإنسانية لا تتأسس إلا بناء على نسيج من العلاقات التواصلية، فكل النشاطات التي يقوم بحا الإنسان مشبعة بالمعنى وانطلاقا من هذا الاعتبار فإن الثقافة باعتبارها الوعاء الشامل، الذي تدخل فيه جميع نواحي السلوك الفردي منه والاجتماعي، تتعلق بإنتاج العلامات واستخدامها.

وبناء على هذا التصور فإن السيميولوجيا هي العلم الذي يعنى بدراسة الظواهر الثقافية باعتبارها علامات أي عمليات تواصلية، وبالتالي فإنه يجب أن تصبح موضوعات للتواصل، ومن ثمة تعود كل ظاهرة ثقافية بالضرورة إلى السيميولوجيا، وإذا كانت السيميولوجيا تعنى بالثقافة في شموليتها، وكانت العلوم تعين بظواهر خاصة من سيميولوجيا الثقافة، فإن السيميولوجيا بهذا المنظور ستشمل كل العلوم، وسترادف إلى حد ما الابستمولوجيا.

وإذا كانت الثقافة تشتمل على ما لا حصر له من الظواهر، منها ما يصنف على أنَّه علامة، ومنها ما يخرج عن دائرة هذا التصنيف، كالسيارة التي تستخدم للتنقل مثلا لا للتواصل، فإن العلامة من وجهة نظر السيمياء الثقافية، هي كل ظاهرة ثقافية تؤدي وظيفة تواصلية أو إبلاغية، في ظل شروط وظروف ملائمة، فالعلامة حسب أنصار هذه المدرسة، لا تكتسب دلالتها إلى من خلال وضعها في إطار ثقافي محدد.

<sup>\*</sup> الشكلانية Formalisme: حركة لغوية نقدية رفعت شعار فصل الأدب عن الحياة و إبعاده عن الصراعات السياسية و نادت بالفن عكس ما كانت تدعو إليه الواقعية الاجتماعية الثورية . (انظر: لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة، ص 22)

<sup>48</sup> لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة، ص 174

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> مبارك حنون : دروس في السيميائيات، ص 86،85

وإذا كانت الدلالة لا توجد إلا من خلال العرف والإصطلاح، فهذان بدورهما هما نتاج التفاعل الاجتماعي، وبالتالي فهما يدخلان ضمن آليات الثقافة، ولا ينظر أصحاب هذه المدرسة إلى العلامة المفردة، بل يتكلمون دائما على أنساق دلالية أي مجموعات من العلامات، ولا ينظرون إلى النسق الواحد مستقلا عن الأنساق الأخرى، بل يتحدثون عن العلاقات التي تربط بينها، سواء كان ذلك داخل ثقافة واحدة، كعلاقة الأدب مثلا بالبنيات الثقافية الأحرى مثل: الاقتصاد، السياسة ... إلخ أو يحاولون الكشف عن تجليات الثقافة الواحدة، عبر تطورها الزمني، أو الفصل بين ما هو ثقافي وما هو غير ذلك.

أما بالنسبة للعلامة من حيث تكوينها، فهم يرون أنَّ العلامة تتكون من وحدة ثلاثية المبنى وهي: السدَّال والمرجع، ويؤكد أمبرتو إيكو على أنَّ كل سلوك مبرمج أو نسق تواصلي يؤدي وظيفة ما هو بمثابة نظام للعلامات، ولا يمكن فهم الثقافة فهما حقيقيا، إلا بفهم مظهرها التواصلي الذي يتجلى عبر العلامات، أي أنَّ قوانين التواصل هي ذاتما قوانين الثقافة.

أما روسي لاندي فهو يرى أنَّ العلامات، مهما كان نوعها لغوية كانت أو غير لغوية، يجب أن لا تدرس ععزل عن الاقتصاد والسياسة، فهو يذهب في تحديده للسيميولوجيا، انطلاقا من أبعاد البرمجة وأبعاد البرمجة هذه ثلاثة:

1/ أنماط الإنتاج وتمثل محموعة قوى الإنتاج وعلاقات الإنتاج.

2/ الإيديولوجيات: هي تخطيطات اجتماعية لنمط ما.

3/ برامج التواصل: المقصود بما التواصل اللفظي وغير اللفظي.

فالعلامات تحكمها هذه الأبعاد الثلاثة، وهي في جملتها أبعاد ثقافية، وقد استلهم روسي لاندي الكثير من الفلسفة الماركسية \*"Marxisme".

وقد أصبحت هذه المفاهيم أسسا محورية، في الدراسات السّيميائية "السوفياتية" كلها، فتوصف الأنظمة السّيميائية بأنّها أنظمة منمذجة للعالم، أي أنّها تضع عناصر العالم الخارجي في شكل تصور ذهني يشكل نسقا أو أغوذجا، لذلك يرى "إيفانوف" أنّه لا بد من تصنيف أنظمة العلامات، في شكل تدرج هرمي، وأنَّ اللغة هي النظام الأولي بالنسبة للأنظمة المشتقة منها، كالأساطير، والفنون ... إلخ52.

<sup>-</sup> الماركسية Marxisme : هي مذهب كارل ماركس القائم على المادية التاريخية كمصطلح ابتكره أنجلز القائل أن الوقائع الاقتصادية هي القاعدة و العلم المحددة لكل الظواهر الاجتماعية. ( انظر: أندري الالاند: موسوعة الالاند الفلسفية، ص 768)

<sup>51</sup> مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 89،89

<sup>52</sup> فيصل الأحمر، معجم السيميائيات،ص 98

وما يمكن استنتاجه من خلال ما سبق ذكره، أنَّ سيمياء الثقافة تدرج العلامة ضمن إطار المواضيع المسماة بالظواهر الثقافية، أي أنَّ العلامة هي ظاهرة ثقافية، تؤدي وظيفة إبلاغية تواصلية، أو هي بعبارة أخرى هي موضوع يكتسب دلالته من خلال تواجده ضمن إطار ثقافي ما.

#### المبعث الثالث: أصناف العكلمة.

لقد تعددت التصنيفات والتقسيمات التي قدمتها المدارس السيميائية للعلامة، ويعود كل تصنيف إلى وجهة نظر خاصة، ويمكن القول أنَّ فهم هذه التصنيفات يتطلب معرفة صلبه بالأسس الفلسفية، التي تستند إليها في رؤيتها للعلامة، و بدون ذلك لا يمكن فهم مبررات أو معيار التصنيف،و قد أرجع "أمبرتو إيكو" التصنيفات الأكثر بروزا للعلامة إلى تسع معايير، وقد حددها في كتابه "العلامة تحليل المفهوم وتاريخه" وتتمثل فيما يلي:

1/ المعيار الأول: مصدر العلامة

2/ المعيار الثاني: الدلالة والاستنتاج.

3/ المعيار الثالث: درجة الخصوصية السّيميائية أو (العلامات التي يستعمل دالها لغايات سيميائية).

4/ المعيار الرابع: القصدية ودرجة وعي الباث.

5/ المعيار الخامس: القناة الطبيعية وجهاز الالتقاط الإنساني.

6/ المعيار السادس: العلاقة مع المدلول.

7/ المعيار السابع: إنتاجية الدوال.

8/المعيار الثامن: نوعية العلاقة المفترضة مع المرجع.

9/المعيار التاسع: السلوك الذي تثيره العلامة عند المتلقى.

وقد اعتبر إيكو تصنيف بورس تصنيفا شاملا فهو المفكر الوحيد ،الذي حاول تقديم تصنيف عام، آحذا بعين الاعتبار كل وجهات النظر تقريبا، فالعلامات عند بورس تتوزع على تسع فئات، وهي نتاج توزيع ثلاثي، ينطلق من ثلاث زوايا نظر: العلامة في ذاها، العلامة في علاقتها بموضوعها، والعلامة في علاقتها بالمؤول، وهذه الفئات التسع هي:

العلامة في ذاها: علامة نوعية، علامة مفردة، علامة معيارية.

العلامة في علاقتها بموضوعها: أيقونة، مؤشر، رمز.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> أمبرتو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه،ترجمة سعيد بنكراد،المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان،ط1،2007، ص 63

العلامة في علاقتها بالمؤول: خبر، تصديق، حجة.

ويتولَّد عن هذه التأليفات التسعة عشر أقسام أخرى من العلامات. 54

وسنأخذ الثلاثية الثانية، من أجل محاولة تحديد عناصرها المشكلة من الأيقون، المؤشر والرمز فالثلاثية الثانية، تعد من أكثر ثلاثيات بورس انتشارا وذيوعا، بل يمكن القول أحيانا، أنَّ أعمال بورس السيميائية، اختصرت في هذه الثلاثية، وربما يعود ذلك إلى أنَّ الأعمال التي أنجزت حول الصورة كانت تتخذ من بعض أعمال بورس السيميائية منطلقا لها.

إضافة إلى ذلك فإن هذه الثلاثية تعد من أكثر ثلاثياته استيعابا، وأكثرها تمثيلا للمواضيع الواقعية، فسواء تعلق الأمر بالأيقون أو المؤشر أو الرمز، فإن هذه العناصر الثلاثة تحيل على أنماط كبرى في التفكير الإنساني، فيما يتعلق بالتناظر والتجاور، والعرف والتسنين.

# المطلب الأولك: الأيقون.

الأيقون هو علامة تحيل على الموضوع بموجب الخصائص التي يمتلكها هذا الموضوع، سواء كان هذا الموضوع موجودا أم غير موجود، فالإحالة بين حالة الايقون قائمة على التشابه، وهذا ما يقوله بورس صراحة، حين يجعل الإحالة قائمة على وجود عناصر مشتركة بين الماثول والموضوع، فلا وجود على الأقل لأي تميز في الأيقون يجعل الخالص، بين الماثول والموضوع الذي يحيل عليه 55، لذا فالأيقون "هو علامة ذات طابع دلالي يجعل منها حاملة للدلالة حتَّى وإن غاب موضوعها مثال على ذلك خط بقلم الرصاص يمثل خطا هندسيا " 56، فالعلامة الأيقونية هي علامة تمتلك بعض خصائص الشيء الممثل.

وقد وحد تعريف العلامة الأيقونية هذا بعض الاهتمام ،إذ تلقفه "شارل موريس" Charles Morris" "وعمل على تدقيقه ،فهو يذهب إلى أنَّ العلامة تصبح أيقونا إذا كانت تملك بعض حصائص الشيء المشل، أو بالأحرى تمتلك خصائصه الواقعية 57، فالإحالة حسب هذا التعريف هي إحالة تلقائية وطبيعية .فالماثول يملك في داخله كل خصائص الشيء الممثل، فالصورة كيفما كان نوعها وكذا الرسم البياني وموضوعات العالم تشتغل كأيقونات، فمع العلامة الأيقونية لا يمكن التمييز بين الماثول والموضوع فهما متطابقان، ويميز بورس بين ثلاثة أنواع من الأيقونات.

<sup>54</sup> أمبرتو إيكو: المرجع السابق، ص 109

<sup>55</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات و التأويل ، ص 116،115

Peirce C S: Écrits sur le signe, éd, seuil, Paris ,1978, p 139 56

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>أمبرتو إيكو: سيميائيات الأنساق البصرية،ترجمة محمد التهامي و محمد أودادا، دار الحوار، اللاذقية،ط1،2008، ص 30

1 - الأيقون /الصورة: هو كل الصور التي تحيط بنا ،والتي نودع نسخة منها والعلاقة هنا قائمة على و حــود تشابه بين الماثول و موضوعه، فما تحيل عليه الصورة هو نفسه أداة التمثيل.

2-الأيقون/ الرسم البياني: في هذه الحالة نكون أمام علاقة أيقونية بين الماثول وموضوعه، قائمة على وجود تناظر بين العلاقات التي تنظم عناصر الموضوع وعناصر الماثول، مثال ذلك: البيانات التي نستعملها للإحصائيات ،وكذلك النماذج النظرية في العلوم الدقيقة.

الأيقون/ الاستعارة: وفي هذه الحالة نكون أمام شبكة من العلاقات المعقدة، فهي تشير إلى الطابع التناظري القائم بين الماثول والموضوع ،من خلال الإحالة على عناصر مشتركة بين الأول والثاني .فقد يتعلق الأمر بالخصائص وقد يتعلق بالبنية مثال ذلك: صورة شجرة صغيرة قد توحي بالطفولة، والتشابه هنا لا يتعلق بعناصر محسوسة ومشتركة ، بينها بل يتعلق بخصائص مجردة كالطراوة والنضارة والعنفوان. 58

ويرى إيكو أنَّ مسألة الشبه فيها قدر كبير من النسبية، وأنَّها تخضع للمواضعة ،"وعلى هذا الأساس فالشيء وي بعض المشكلة كلها تكمن في المعنى، الذي نعطيه لعبارة في بعض مظاهرها بمعنى أنَّ العلامة الأيقونية تشبه الشيء في بعض مظاهره ،ولعل تعريفًا كهذا، يمكن أن يرضي الحس السليم لكنه لن يرضي السيميئيات". 59

إنَّ إيكو رفض فكرة التشابه هذا أو عوض ذلك بقوله بالتسنين المسبق، الذي يتحكم في إدراك العلامات الأيقونية، فالأشياء التي ترى وتدرك بالعين أي كل ما يشتغل كعلامات أيقونية، لا ينظر إليها في حرفيتها ،وإنَّما يتم التعامل معها باعتبارها عناصر منضوية داخل هذا النسق أو ذاك.

من هنا ،فإن العلامات الأيقونية تشتغل رغم كونها محكومة ظاهريا، على الأقل بمبدأ التشابه، وفق سنن "Code" يجرد نمط إنتاج أو إعادة إنتاج عناصر التجربة الواقعية، فإدراك الواقع عبر العلامة الأيقونية، لا يتم إنطلاقا مما تشتمل عليه هذه العلامة من عناصر قادرة على إحالتنا على تجربة واقعية، بل عبر معرفة سابقة وهذه المعرفة تمكننا في الآن نفسه من الإمساك ببنيتين: بنية إدراكية متولدة عمّا توفره العلامة الأيقونية كتمثيل ذهني عام، وبنية واقعية في منطلق التمثيل وأصله. وهذا يعني أنّنا لن ننتقل آليا من الدّال الأيقوني إلى ما يوجد خارجه ،إلا عن طريق الوسيط الرابط بين الطرفين.

بناء على ما سبق ذكره، يمكن القول كخلاصة أنَّ الأيقون، كأحد الأنواع الكبرى للعلامة، هو علامة تحيل أو تشير، بناء على التشابه، إلى شيء أو موضوع ما ، أي أنَّ هناك مجالا للمشابحة ما بين العلامة (الأيقون) والموضوع الذي تدل عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات و التأويل، ص 117،116

<sup>59</sup> أمبر تو إيكو: سيميائيات الأنساق البصرية، ص 32

<sup>60</sup> سعيد بنكراد: المرجع السابق، ص 118

# المطلب الثاني: المؤشِّ المؤسِّ

"إن المؤشر هو علامة أو تمثيل يحيل على موضوعه ، لا من حيث وجود تشابه معه، ولا لأنَّه يرتبط بالخصائص العامة التي يمتلكها هذا الموضوع، ولكنه يقوم بذلك لأنَّه مرتبط ارتباطا ديناميا بما في ذلك الارتباط الفضائي معه الموضوع الفردي، من جهة ومع المعنى أو ذاكرة الشخص الذي يشتغل عنده هذا الموضوع كعلامة من جهة ثانية "61". فإذا كانت الإيقونة مرتبطة بموضوعها بالتشابه، فعلاقة المؤشر بموضوعه علاقة مباشرة وحيوية.

فهناك علاقة مجاورة في المؤشر، فهو علامة فريدة ووحيدة تحيل على موضوع وحيد وفريد، يمتلك صفته وفق أمثلة المؤشرات الكلاسيكية، كالدخان الذي هو علامة النار، فالدخان والنار يرتبطان عضويا. وبنفس الطريقة ينبغي أن نفهم أنَّ عرضا ما هو إشارة لمرض ما، أصيب به شخص محدد، كما يشير النجم القطيبي إلى الشمال، وأنَّ الساعة التي يشير عقربها الصغير إلى 03، وعقربها الكبير إلى 12، تشير إلى الساعة الثالثة.

فالانتقال من الماثول إلى الموضوع يتم بحكم التجاور الوجودي ، لا بحكم القانون أو التشابه. فالدخان دليل على النار رغم عدم وجود أي تشابه بين الدخان والنار، فالاشارات قد تكون طبيعية وقد تكون اجتماعية ، وقد تكون لغوية. فالماثول داخل العلاقة الإشارية يحيل على موضوعه بحكم التجاور، فالأمارة علامة تثير انتباهك إلى وجود شيء ما ،عبر دافع ما وهذا الدافع لا علاقة له بالتشابه. فالمؤشرات تنتمي إلى كل الأنظمة والأنساق الدلالية اللسانية وغير اللسانية، بما فيها الجسدية والصورية التي تسمح بربط دينامي مباشرة أو غير مباشر، بين الأفراد والأشياء.

ففي المنظومة اللسانية مثلا هناك مؤشرات تستخدم للتواصل، ولإنتاج دلالة مرتبطة بسياقها الزماني والمكاني وبمنفعتها المعرفية، على مستوى تلقي المعلومة والغرض منها. فتواجد شخص بقرية ريفية، وسماعه صوت شخص يسوق دابته قائلا له "احذر"، "احذر"، فيصبح لفظ "احذر" مؤشرا دلاليا من أجل لفت انتباه الراجل وتجنب الاصطدام به، فنتيجة هذا الصوت هي التأثير في المستمع ومحاولة إزاحته عن الطريق، ليفسح له مجال المرور، فهو إذن مؤشر لأنَّ القصد منه جعل الراحل في علاقة واقعية بالنسبة للدابة، التي تدنو منه وتقترب.

وبالإمكان أحد أمثلة أحرى، لها علاقة بمنظومات أحرى غير لسانية: فمقياس الضغط الجـوي المـنخفض والمناخ الرطب على سبيل المثال ،الذي تخبر عنه مصلحة الأحبار الجوية في التلفاز ،مؤشر احتمالي علـى أنَّ المطـر سيسقط، أي يقع افتراض أنَّ قوى الطبيعة تقيم رابطاً احتماليًّا بين انخفاض الضغط الجوي والمناخ الرطب، والمطـر الذي سيهطل.

<sup>61</sup> سعيد بنكراد: المرجع السابق، ص 119

<sup>62</sup> جبر ارد دولودال: السيميائيات ، ترجمة عبد الرحمن بو علي، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، سورية، طـ2004، ص 109،108 ملك 109،108 معيد بنكراد: المرجع السابق، ص 120،119

وناعورة الهواء التي تستعمل لجلب المياه من حوف الأرض، أو إنتاج الطاقة الشمسية هي مؤشر على مجرى الرياح واتجاهها. فالمؤشرات، منها ما له علاقة بالأنساق اللسانية، ومنها ما له علاقة بأنساق غير لسانية، وهو ما يؤكد أنَّ المؤشر يعم مختلف حوانب الحياة، البشرية وأصعدتما الإدراكية وقنواتما التواصلية وفضاءاتما المعرفية. 64

وعلى عكس الرمز مثلا فإن المؤشر يحتاج إلى سند زماني ومكاني، هو الذي يحدد له وجوده. فالدخان وآثار الأقدام والأشياء التي يتركها المجرم في مكان الجريمة ،لا يمكن أن تؤوّل باعتبارها أمارات ،إلا ضمن سياق زماني ومكاني بعينه. من هنا كان للمؤشر وظيفة مرجعية فقد نُظر إليه دائما باعتباره الوسيط المحسوس بين الكائنات البشرية وبين الأشياء.

وإذا كانت العلاقة الأيقونية بين الماثول والموضوع تعد شرطا أساسيا لكل سيميوز، ولكل تواصل لأنَّها تؤسس لعلاقة تواصلية بين الماثول وموضوعه، فإن العلاقة الإشارية لا تقل أهميَّة عن العلاقة السابقة داخل السيميوز. لأنَّها تمكن من إبلاغ كل ما هو منفصل ومختلف وتكشف عن فحواه.

بل يمكن القول أنَّ هذه العلامة هي شرط إمكانية وجود التجربة ذاتها، فالإشارة مثلا في الجال المسرحي ، ومن خلال طبيعتها المرجعية ،تشتغل دائما باعتبارها ما يحيل على السيرورة السردية، لهذا فإن موقعها داخل السيميوز موقع أساسي. بل بالإمكان المضي أبعد من ذلك، فاللغة الإيمائية (اللغة الجسدية) بصفة عامة، قائمة في جزء هام منها على الإشارة، فغياب هذا البعد داخل التجربة الإنسانية معناه تحويل هذه التجربة إلى كيان أعمى وأحرس ، وفاقد لكل قدرة على التواصل.

وهذا ما يكشف عن البعد التواصلي الهامّ الذي تضطلع به المؤشرات، وتحدر الإشارة هنا إلى أنَّ المعرفة التي تمدنا بها الإشارة معرفة قائمة بذاتها، شألها في ذلك شأن المعرفة التي تأتينا عن طريق الأيقون، على وحرود سنن يسمح بتأويل الإشارة تأويلا صحيحا، ففي غياب معرفة خاصة بالآثار التي يمكن أن تتركها الأفعى ،على سبيل المثال على الرمل، لا يمكن للمتلقي أن يؤول هذه الآثار باعتبارها آثارًا خاصة بالأفعى ،فقد يخلص هذا المتلقي إلى القول بأنَّ الأمر يتعلق بحادث طبيعي لا غير. 65

وخلاصة القول أنَّ المؤشر باعتباره هو الآخر صنفا ممثلا للعلامات، كما هو الحال عند بورس فإنّه وعلى خلاف الأيقون، الذي تكون فيه العلاقة بين العلامة والشيء المشار إليه علاقة مشابهة، فإن علاقة المؤشر بالموضوع الذي يحيل عليه هي علاقة تجاور وجودي. فهناك دائما نوع من العلاقة المباشرة التي تربط المؤشر بموضوعه، كما هو الحال بالنسبة للدخان والنار.

65 سعيد بنكراد: السيميائيات و التأويل، ص 121،120

<sup>64</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل، ص 317،316

# المطلب الثالث:النَّمَـــن

لقد عرف الالاند أندري الرمز في معجمه بأنَّه: "كل علامة ملموسة توحي بمقتضى علاقة طبيعية بشيء غائب أو الا يمكن إدراكه حسيا ومن ذلك أنَّ الصولجان رمز الملكية". 66 وهذا التعريف الذي قدمه الالاند يحمل بعض ملامح تعريف بورس للرمز حيث عرفه هذا الأخير بأنه ماثول يكمن طابعه التمثيلي في كونه قاعدة تحدد مؤوله فكل الكلمات والجمل والكتب وكل العلامات العرفية الأخرى تشتغل كرموز فنحن نتحدث عن كتابة أو نطق كلمة رحل و لكننا في الواقع الا ننطق والا نكتب إلا نسخة أو تجسيدًا لهذه الكلمة.

فالرمز علامة اعتباطية تستند في ارتباطها مع موضوعها إلى العرف، والرمز ينحدر من طبيعة عامة ومجردة إنه ينتمي حسب بورس إلى مقولة الثالثانية .فهو لا يستند إلى حدث ولا نوعيات أو أحاسيس، لكي يوجد بل يكتفي بالإشارة إلى القانون أو الضرورة، ولهذا فإن العلاقة القائمة بين الماثول الرمزي وموضوعه لا تستند إلى التشابه، ولا إلى التجاور بل تستند إلى العرف الاجتماعي. <sup>67</sup> وإذا تم إسقاط مدلول التعريف السابق على النسق اللساني، على سبيل المثال، فإننا نجد الرمز يتخلل هذا النسق بدءا بالكلمات إلى الجمل، والقضايا إلى مؤلفات وكتب برمتها.

فالكلمة في حد ذاتما لا وجود لها، وإذا كان لها وجود واقعي فإن واقعيتها تكمن في مدى تطابق الموجودات معها، فكلمة "إنسان" هي عند الكتابة أو النطق بها عبارة عن نسخة تجسيدية، وعبارة أيضًا عن صيغة عامة لمتتالية صوتية. ولا تصير علامة إلا بموجب عادة أو قانون للتعلم والاكتساب، وبناء على هذا القانون، يتم تأويل نسخها بأنّها دالة على إنسان أو مجموعة من الناس.

ويسمي سوسير رمزا ما يطلق عليه بورس أيقونة ،ويطلق "هجمسلف" " Louis Hjelmslev " تسمية الرمز على جميع الأنظمة، مثل الرسوم البيانية والألعاب والبني القابلة للتأويل من قبيل التمثيلات والشعارات، بما يسميه سوسير وهجمسلف رمزا، و هو يمثل جنسا متسعا جدا يمكن للأنواع الموجودة تحته، أن تفترق في خصوصيات كثيرة ومتعارضة.ويضع تودوروف تحت راية الرمزي، ظواهر مختلفة جدا فيما بينها ،فالرمز حسب هذا الأحير هو كل ما يسمح بتأويل وبتحقيق معنى غير مباشر.

وتجدر الإشارة في إطار هذا السياق إلى أنَّ العلامة لا تكون رمزًا إلا إذا كانت تكثيفا لسلسلة من النسخ السلوكية المتحققة. فلا يمكن للنسخة المفردة أن تكون رمزا، ولا يمكن أن يؤدي السلوك الفردي إلى إنتاج رمز، فالرمز يحتاج إلى زمن والوظيفة الرمزية تنشأ من تعدد التجارب وتنوعها وتكرارها أيضًا، فالماثول الرمزي هو

<sup>66</sup> أندري الالند: موسوعة الالند الفلسفية، ص 1398

<sup>67</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات و التأويل، ص 121

<sup>68</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل، ص 321،320

<sup>69</sup> أمبرتو إيكو: السيميائية و فلسفة اللغة، ص 457

نفسه، كما يعتقد بورس، من طبيعة عامة أو قانون أو علامة معيارية، إنَّه ليس فقط عاما ومجردا ومحرومـــا مـــن أي سياق ،لكن موضوعه أيضًا يجب أن يكون من طبيعة عامة أي مفهوما .

وهذا القول فيه تأكيد مرة أخرى على الطبيعة التعاقدية للرمز، فإذا كانت علاقة الماثول بموضوعه داخل العلامة الأيقونية قائمة على التشابه ،وإذا كانت العلاقة داخل العلامة الإشارية قائمة على التجاور الوجودي، فإن العلاقة داخل العلامة الرمزية من طبيعة عرفية، فالأمم و الشعوب تخلق انطلاقا من تجربتها سلسلة من الرموز، تستعيد عبرها قيم تاريخها فتسقط من خلالها المستقبل ،وتفهم من خلالها الحاضر.

ويرى بورس أنَّ الرموز تتطور من نفسها ،أي أنَّ الرمز يولّد الرمز، وحالما تصبح واقعا موجودا فإلها تنتشر في الثقافات وبين الأمم ،وتنمي دلالاتها عن طريق الاستعمال والتجربة، فالألفاظ مثل: قوة، قانون، ثـروة، زواج ... إلخ اكتست اليوم دلالات مختلفة عن الدلالات التي كانت تحملها مع من سبقنا من الأسلاف. فـالرموز تحيا أي تنتشر عبر المجموعات البشرية التي تتداولها وتسخرها لمقاصدها ،وهو ما يسمح لها بالتحول وتوليد رموز أحرى، في إطار التغير الدائم الذي يشهده الإنسان. 71

ولقد أشار بورس إلى الدّور الذي تلعبه الرموز حيث أن الرمز يمكّن الإنسان من التخلص من التجربة الظرفية والمباشرة ،كما يمكّنه من التخلص من الكون المغلق للتناظرات، فمن خلال الرمز تتسرّب ذاكرة الإنسان إلى اللغة، وعبره يدرج الإنسان رغبته ضمن أفق مشاريعه الخاصة. أي أنَّ للرمز دورا هاما في تنظيم التجربة الإنسانية، ولكي تبلّغ هذه التجربة وتصبح عامة وكونية، فهي تحتاج لأن تصب في قوالب وأبعاد رمزية.

فنجد أنَّ "كاسيرر" " Ernest Cassirer "يذهب إلى أنَّ حياة الإنسان بدون الرمزية، ستكون مماثلة لحياة سجناء الكهف حسب أسطورة "أفلاطون" "Platon" الشهيرة. فالإنسان لا يحيا في عالم مادي حالص إنما يحيا في عالم رمزي، فاللغة والأسطورة "Mythe" والفن والدين هي عناصر من هذا العالم، فهي خيوط مختلفة تخلق نسيج الرمزية، وكل تقدم في فكر الإنسان وتجربته يعقد هذا النسيج ويقويه.

فالإنسان في فلسفة الأشكال الرمزية لكاسيرر ، ليس جوهرا حالصا وإنما هو وحدة تعرف من حلال وظائفها الرمزية ، المعبر عنها في الأشكال الثقافية ، وتظهر هده الوظيفة في تعدد وتنوع الأشكال الرمزية السي يبدعها الإنسان ، فلإنسان في إطار هذه الفلسفة لا يتحدد بوصفه كائنا عاقلا أو احتماعيا ، بل بوصفه كائنا رمزيا قادرا على إبداع أشكال رمزية.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات و التأويل، ص 122،121

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل، ص 320

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> سعيد بنكراد: المرجع السابق، ص 122

<sup>\*</sup> الأسطورة Mythe: هي حكاية تقليدية تلعب الكائنات الماورائية أدوارها الرئيسية تتمتع الأسطورة بقدسية و سلطة عظيمة على عقول الناس و نفوسهم فهي حكاية مقدسة ذات مضمون عميق يشف عن معاني ذات صلة بالكون و الوجود و حياة الإنسان. (انظر: فراس السواح: الأسطورة و المعنى، دار علاء الدين، دمشق، ط2، 2001، ص 14)

ومسوغ هذا الكلام أن الجانب الاجتماعي للإنسان يتقاطع فيه مع بعض الحيوانات ، فالإنسان لا يعي ذاته إلا في إطار جماعة معينة إلا انه يتميز، عنها في كونه يشارك بكل فاعلية في تشكيل أشكال الحياة الاجتماعية وله القدرة على تحويلها وتغييرها ونقدها ، فأشكال التعبير المختلفة التي ابتدعها الإنسان مع مرور الزمن والتريخ ، أصبحت تشكل عالما ووجودا ثانيا بالنسبة له ، وهذا كله عن طريق الرمز الذي اعتبره كاسيرر الطاقة الفكرية التي بواسطتها يصبح مضمون معين من الدلالات الفكري مرتبطا بعلامات حسية وواقعية 73.

فلا يمكن للإنسان أنَّ يوجد دائما أمام الحضور المباشر للواقع، ولا يمكن أن يراه دائما وجها لوجه إن صح التَّعبير، إذ يبدو أنَّ الواقع المادي يتراجع بمقدار ما يتقدم النشاط الرمزي، فالإنسان تحيط به أشكال ثقافية مختلفة، تستدعي تدخل الوسيط الاصطناعي المتمثل في "الرمز". وقد ذهب كاسيرر إلى أبعد من هذا، فقد اعتبر أشكال الحياة الثقافية كلها للإنسان في غناها وتنوعها، أشكالا رمزية ورأى ضرورة تعريف الإنسان بوصفه حيوانا رمزيا، حتَّى نتمكّن من تعيين الاختلاف الخصوصي للإنسان. 74

وقد أوجز إيكو أصناف العلامة البورسية ،باعتبار نوعية العلاقة المفترضة بين الموضوع والمرجع كالآتي:

1-الأيقون: هو علامة تحيل على موضوعها وفق تشابه، تستند إلى تطابق خصائصها الجوهرية مع بعـض خصائص هذا الموضوع. فالصورة الفوتوغرافية والرسم البياني هما على سبيل المثال من قبيل العلامات الأيقونية.

2-المؤشر: علامة لها رابط فيزيقي مع الموضوع الذي تحيل عليه، كحالة الأصبع الذي يشير إلى موضوع ما وحالة دوارة الهواء التي تحدد اتحاه الريح، و الدخان كدليل على وجود النار. ويدخل في هذا الإطار تصنيف أسماء الإشارة مثل "هذا"، "ذاك"، "هذه"، ضمن المؤشرات وأيضًا أسماء الأعلام والأسماء المشتركة، إذا كانت تستعمل من أجل الإشارة إلى شيء محدد.

3-الرّموز: علامة تقوم بناء على العرف والتعاقد: وأبرز مثال على ذلك العلامة اللسانية، ويرى إيكو أنَّ استعمال هذا التمييز الثلاثي في أعمال كثيرة، جعله يفقد المعنى الذي يعطيه له بورس، وانتشار هذا التوزيع يعود إلى كونه يستجيب لمتطلبات الحسّ السّليم، إلا أنَّه في حالة حضوعه للتحليل سيظهر بأنَّه قابل للنقد، لأنَّه سيطرح مشاكل من الصعب تجاوزها.

وما يمكن استنتاجه كخلاصة من خلال ما سبق ذكره، أنَّ الرمز كأحد الأصناف الكبرى للعلامات هو علامة تقترن بموضوعها الذي تحيل عليه استنادا إلى العرف أو بعبارة أخرى فإن العلاقة القائمة بين العلامة الرمزية وموضوعها تتأسس بناء على العرف الاجتماعي، كما هو الحال على سبيل المثال بالنسبة للميزان كرمز والعدالة

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> الزواوي بغوره: الفلسفة واللغة ،دار الطليعة للطباعة والنشر،بيروت،ط1،2005،ص 80،79،78

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 83

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>أمبرتو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، ص 191،190

كموضوع يحيل عليه هذا الرمز بحكم العرف.

## النَّـــائج:

- 1- إنَّ مفهوم العلامة كما هو وارد من خلال المعاجم اللَّغوية، على اختلافها النسبي، لا يُخرج ،على وجـــه العموم، العلامة عن كونها كل ما يحمل دلالة عن شيء آخر.
- 2- إنَّ معنى العلامة في الاصطلاح الفلسفيّ، بصرف النظر عن الفروقات الموجودة بين الفلاسفة ،هو الآخر لم يبتعد كثيرا عن المعنى اللغوي الوارد في المعاجم.
- 4- سيمياء التَّواصل حصرت العلامة في حدود الفضاء الإبلاغي التَّواصلي، الذي جعلت منه المحور الأساسي الذي تدور في فلكه السيميولوجيا ككل.
  - 5- العلامة في منظور بورس، تصنع العالم وتحركه وتصيغه ،وترتبط بالتصورات الفينومينولوجية.
- 6- العلامة تتموضع في إطار سيمياء الدَّلالة ضمن الطَّرح الباري، الذي قلب القاعدة السوسيرية بجعله اللسانيات تحتوي السيميولجيا، فلا حياة للعلامة خارج هذا التصوُّر، فاللغة هي مانحة المعنى.
- 7- حياة العلامة مرهونة ببعدها الثقافي، فلا يمكن تصور علامات خارج الحقل الثقافي، فهو الذي يعطي المعنى للعلامة و خارجه فهي ميتة أو لا وجود لها.
- 8- العلامة كمصطلح عام تنضوي تحتها مصطلحات أخرى، تأخذ خصائصها العامة. و هذه المصطلحات ليست مرادفات للعلامة، كما يعتقد البعض أو كما حرى استعمالها، بل تمثّل أنواعاً للعلامة كالأيقون، الإشارة و الرمز.
- - 10-طبيعة العلاقة التي تربط الأيقون كعلامة، بالموضوع الذي يحيل عليه هي علاقة مشابحة.
- 11-إن العلاقة المباشرة المتمثّلة في التجاور الوجودي، هو ما يربط المؤشر بالمُشار إليه. 12-إن العرف الاجتماعي هو الذي يؤسّس للعلاقة التي تربط الرَّمز، كطرف مادي بموضوعه أو ما يمثله هذا الرمز. فالعلاقة، إن جاز التعبير، هي علاقة عرفية بين الرَّمز و المرموز له.



المبحث الأول: العلامة بالمفهوم البارتي.

المطلب الثاني: تعـــريف الدّال.

المطلب الثالث: تـــعريف المدلول.

المبحث الثَّاني: الأنظمة الثنائية المحددة للعلامة عند بارت.

المطلب الأول: اللسان/الكلام.

المطلب الثاني: المركّب/النّظام.

المطلب الثالث: التقرير/الإيحاء.



من خلال عرض المبحث الثّاني للفصل الأوّل، الذي تناول المعنى و المميّزات الأساسية التي تكتسيها العلامة، بناء على رؤية أربع مدارس سيميائية كبرى: سيمياء التّواصل ،سيمياء بورس، سيمياء الدّلالة و سيمياء الثّقافة. و بصرف النظر عمّا اتّفقت فيه و اختلفت حوله، و تماشياً مع مقتضيات هذا البحث في المقام الأول، اتّضح أن سيمياء الدّلالة تنتسب أساساً إلى رولان بارت، و قد تجلّت من خلال هذا المبحث، و قد تجلت من حلال هذا المطلب بعض الملامح و الميزات الأساسيّة للعلامة البارتية، لكن يبدو أن الكثير من التّفصيلات حول هذه الأحيرة تبقى تتطلب الايضاح أكثر.

و بما أنَّ البحث أساساً يتناول العلامة من منظور رولان بارت، فمقتضى الحال يفرض بأن يتضمن هذا الفصل التعريف بالعلامة وفقاً للرؤية البارتية، بناء على أسس نظريّته السّميولوجية، ذلك أن المفهوم الذي يمنحه أي باحث سيميولوجي للعلامة، يعد مفتاحا أساسياً لا غنى عنه لفهم توجهه الفكري على وجمه العموم، و رؤيته السّيميائية على وجه الدقة والتحديد، كما هو الحال بالنسبة لكبار السّيميائيين أمثال سوسير و بورس و غيرهم، إضافة إلى أنّ تعريف بارت للعلامة يظهر ما يتّفق و ما يختلف فيه عن غيره من السّيميائيين.

و توضيحاً لمعنى العلامة و عناصرها من وجهة نظر بارت، ضمّنت الفصل مبحثين: الأول عرضت من حلاله مفهوم العلامة و عناصرها الأساسيّة المشكلّة لها، المتمثّلة في الدال و المدلول. و بما أن بارت كمفكر بنيوي التوجّه، فهو لم يفصل العلامة عن أسس اللّسانيات البنيويّة، المتمثلّة في الأنظمة الثنائية المتمفصلة، و يتجلى ذلك من خلال ثنائية النظام / المركب و ثنائية اللسان/الكلام و ثنائية التقرير/الإيجاء، حيث تعتبر هذه المحاور الثنائية التركيب الفضاء الذي تتواجد فيه العلامة، وتتحدد في إطاره، و قد تناولت هذه المحاور الثنائية كمبحث ثان لهذا الفصل.

## المبحث الأول: العلامة بالمفهوم البارتي.

### المطلب الأول: تعريف العلامة

"إن المدلول والدَّال في الاصطلاح السوسيري هما مكونا العلامة"<sup>76</sup>، هذه هي العبارة التي استهل بها بارت حديثه أو بالأحرى تعريفه للعلامة ،وهي حسب بارت مصطلح شديد الغموض لتعدّد معانيه وغنى تاريخه، والتباسه الدلالي، فهو يحتل مكانة عائمة في المحال المفهومي الذي ينتمي إليه، فهو يندرج ضمن سلسلة من الحدود المتصاهرة المتنافرة ،المتقاربة والمتغايرة مثل: الإشارة والمؤشر والأيقونة والرمز فهي تمثل حدودا منافسة للعلامة.

ولكن هناك عنصر مشترك يقرب بين هذه الحدود ،حسب بارت، ويتضح ذلك من خلال قوله: "ولنحدد أولا العنصر الذي تشترك فيه كل هذه المصطلحات، بحيث تحيل جميعا وبالضرورة إلى علاقة بين طرفين"، أي أن هذه المصطلحات تحيل جميعا وحتما إلى علاقة بين متضايفين، ولكن هل هذه السمة أو هذا الملمح يساعد على التمييز بين هذه المصطلحات؟ ولكن هذه السمة لا يمكن أن تميز أيّا من المصطلحات عن باقي السّلسلة ،وبالتالي يجب أن نعمد إلى مصطلحات أحرى ،حتّى نعثر على تنويع أوفرق في المعنى وسنقدم هذه السمات على شكل تراوح (الحضور والغياب)."

فمن أجل الحصول على تغير في المعنى ينبغي الإحتماء بملامح وسمات أخــرى، توجههــا صــورة بــديل: الحضور/الغياب بناء على مقولات من نوع: التمثيل والمشابحة والمباشرية والمطابقة والوجودية .

1/ إما أن تتضمن العلاقة أو لا تتضمن التمثيل النفسي لأحد الطرفين (التمثيل) .

2/ إما أن تتضمن العلاقة او لا تتضمن مشابحة بين الطرفين (المشابحة).

3/ إما أن تتضمن العلاقة أو لا تتضمن علاقة مباشرة بين طرفين أو غير مباشرة (المباشرية)

4/ إما أن يتطابق الطرفان تطابقا تاما ،أو على العكس من ذلك يتجاوز أحدهما الآخر.(المطابقة)

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 61

<sup>77</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل، ص 331

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 62

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> طائع الحداوى: المرجع السابق، ص 331

5/ إما أن تتضمن العلاقة أو لا تتضمن نسبة وجودية ،مع الشخص الذي يستعملها (الوجودية). 80

و بمقتضى ما إذا كانت هذه السمات إيجابية أو سلبية، فإن كل حد في الحقل يباين الحدود المجاورة له ،وهو ما قام به بارت عندما فحص توزيع هذا الحقل عند أربعة مؤلفين مختلفين هم: "هيغل" "Hegel Freidrich"، بورس، "ويونغ" "Yoachim Yung " و "والون" "Wallon" مما يفضي إلى تناقضات حديّة يحصرها الجدول التالي: 81

| مجاز مرمز | العلامة           | الرمز             | الأيقون | المؤشر  | الإشارة |                                       |
|-----------|-------------------|-------------------|---------|---------|---------|---------------------------------------|
|           | والون             | والون             |         | والون   | والون   |                                       |
|           | +                 | +                 |         | -       | -       | 1/ التمثيل                            |
|           |                   | هيفل +            |         |         |         |                                       |
|           | هيغل +            | والون +           | بورس    |         |         | 2/ المشابهة                           |
|           | والون +           | بورس–             | +       |         |         |                                       |
|           |                   |                   |         | والون   | والون   |                                       |
|           |                   |                   |         | -       | +       | 3/ المباشرية                          |
|           | هيغل +            | ھيغل –            |         |         |         |                                       |
|           | ن<br>يونـغ +      | <br>يونغ –        |         |         |         | 4/ المطابقة                           |
|           | يوـــع<br>والون + | يرــــ<br>والون – |         |         |         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| •••       | . 09/9            |                   |         | 11.     | 11.     | /5                                    |
| يونغ -    |                   | بورس –            |         | والون — | والون   | د /<br>الوجودية                       |
|           |                   | يونغ +            |         | بورس +  | +       |                                       |

فالتناقض الحدي يتمظهر على النحوالتالي:

المؤشر: وجودي عند بورس وليس كذلك عند والون، وفي الرمز هناك نسبة مشابهة بين متضايفين لدى هيغل

مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 38 مبارك حنون

<sup>81</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 63

ووالون، وهي غائبة لدى بورس. ثم إن الرمز وجودي في تصور يونغ وليس الأمر كذلك عند بورس، إلى جانب هذه القراءة هناك إمكان إنجاز قراءة أفقية ينظر فيها إلى طبيعة هذه الحدود، لدى كل مؤلف: فمثلا الرمز عند هيغل قياسي والعلامة ليست كذلك، وهو عند بورس غير قياسي ومن الوجهة السيميولوجية فإن ألفاظ الحقل لا تكتسب معانيها ،إلا في سياق تعارضها مع بعضها البعض، وينجلي معناها بقدر المحافظة على هذه التعارضات ،ويميل رولان بارت إلى تعاريف والون لهذه الحدود.

وفي تعريفه للعلامة ، يؤكد بارت دائماً على التركيبة الثنائية لهذه الأخيرة: "إن العلامــة مكونــة مــن دال ومدلول، تشكل الدوال صعيد العبارة ، وتشكل المدلولات صعيد المحتوى. وقد أدخل هجمسلف داخل كل صعيد من الصعيدين فرقاً، قد يكون مهما في دراسة العلامة السيميولوجية وليس العلامة اللسانية فقط.

وكل صعيد يحتوي في الواقع بالنسبة لهجمسلف على طبقتين: هما الشكل والمادة "83". فلقد كان هجمسلف أول من اقترح أكثر التَّحليلات دقة حول بنية العلامة، أو الرابط الدلالي. فالعلامة عند هجمسلف ليست شيئا يحلّ مكان شيء آخر، كما كانت تقول بذلك التصورات التقليدية، فالعلامة وظيفة ناتجة عن العلاقة المتبادلة بين مستويين: التَّعبير والمضمون، ويمكن توضيح ذلك وفق الشكل التالي:

| مـــادة  |                        |
|----------|------------------------|
|          | مضمون ( <i>مح</i> توی) |
| شكـــــل |                        |
| <u> </u> |                        |
|          | تعبيــــر              |
| مــــادة |                        |

فداخل كل سيرورة سيميائية نكون أمام عنصرين ،يعود أحدهما إلى مستوى التَّعبير وهو المسمى بالدَّال، وهو كيان حامل لعنصر ينتمي إلى المضمون أي المدلول.<sup>84</sup>

ويؤكد بارت في معرض حديثه عن العلامة على أهميَّة الثنائية "شكل" و"مادة" ،والتي استلهمها عن المجمسلف"، فالشكل ما يمكن وصفه بصفة شمولية وببساطة وانسجام ،دون اللجوء إلى مقدمات غير لسانية. وبما أنَّ هذين المصطلحين على صعيدي العبارة والمحتوى فإننا سنحصل على:

1/ مادة التَّعبير: كالمادة الصوتية المنطوقة ،غير الوظيفية التي يهتم بما علم الأصوات.

83 رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 67،66

41

<sup>82</sup> طائع الحداوي: سيميائيات التأويل، ص 332

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> أمبر تو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، ص 136

2/ شكل التَّعبير: وتشكله القواعد الاستبدالية والتركيبية.

3/ مادة المحتوى: ويتعلق الأمر على سبيل المثال: بالمظاهر الانفعالية والإيديولوجية للعلامة.

4/ شكل المحتوى: يتعلق الأمر بالتنظيم الشكلي للمدلولات فيما بينها، وذلك بواسطة غياب أو حضور سمة دلالية.

ويعتقد رولان بارت أنَّ ثنائية: شكل/ مادة تصبح ذات بعد نفعي، وسهلة الاستعمال في السيميولوجيا في الحالتين التاليتين:

1/ عندما نجد أنفسنا أمام نسق تتجسد فيه المدلولات في مادة أخرى، غير مادة نسقها الخاص وتلك هي حالة: الأزياء المكتوبة.

2/ عندما نكون بصدد نسق دلالي يحتوي على مادة غير دالة بشكل مباشرو وظيفي، غير أنَّــه يمكنـــها أن تكون في مستوى معين نافعة لاغير: ذلك أنَّ أكلة ما، تستخدم للدلالة على حالة ما لكنها تستخدم أيضًا للتغذية.

ومن منطلق التَّحليل الذي قدمه بارت، يحدد لنا طبيعة العلامة السيميولوجية، مقارنة بالعلامة اللسانية من خلال قوله بأن العلامة السيميولوجية تتكون على غرار نموذجها من دال ومدلول، فلون الضوء في قانون المرور مثلا هو عبارة عن أمر يتعلق بالسير أو التوقف في قانون المرور، لكن العلامة السيميولوجية تختلف عن العلامة اللسانية على مستوى المادة. ذلك أنَّ العديد من الأنساق السيميولوجية (أشياء، إشارات، صور) تكون مادة التَّعبير فيها مغايرة للدلالة، وهي في الغالب أشياء للاستعمال، حمّلها المجتمع غايات دلالية، فاللباس يقي الجسم ويغطيه كما أنَّ الطعام يستخدم للتغذية ،ولكنّهما يصلحان للدلالة على شيء ما أيضًا.

ويضيف بارت بأنَّ السياق الاستعمالي للعلامة، يجعلها تتشبع بالدلالة ويقترح تسمية هذه العلامات السيّميائية، ذات الأصل النفعي الوظيفي بـــ"العلامات الوظائف" (Fonctions signes) لأنَّها تستعمل وتحمل الدلالة في الوقت نفسه ،فالعلامات الوظائف في وجهها الأول تحمل معنى محددا لها، وفي الوجه الثاني تتجه نحو اكتساب معانيها الدلالية، وذلك بتأثير من المجتمع الذي يحوّل كل استعمال إلى علامة على هذا الاستعمال.

وتوضيحا لما سبق يمكن القول بأنَّ العلامة السيميولوجية، سواء كانت لغوية أو غير لغوية مرهونة باستعمالها، أي بالبعد النفعي. وهكذا تمتلك دلالتها الإضافية أو الخاصة من استعمالها، فعلى سبيل المشال ارتداء معطف شتوي يهدف إلى الوقاية من المطر، لكن هذا الاستخدام لا ينفصل أبدًا على كونه دليل حالة مناحية معينة، أي أنَّ الدَّال والمدلول للعلامة السيميولوجية لا يرتبطان ولا ينتجان الدلالة، إلا في سياق محدد، فهي الوحدة التي

تنسج فيها علاقات التقني والدَّال. 85

وما يمكن قوله قبل حتام هذا المطلب، أن "بول ريكور" " Paul Ricœur " قد حالف بارت في تصوره للعلامة، فإن اعتبر هذا الأخير العلامة هي الكلمة المفردة، فإن ريكور يرى أن العلامة، موضوع السيمياء، هي شيء افتراضي والشيء الفعلي الحقيقي الوحيد هو الجملة، لأنها الحدث الفعلي في لحظة التكلم، وهذا هو السبب الذي يجعلنا لا نستطيع أن نعبر من الكلمة، بوصفها العلامة المعجمية، إلى الجملة بتوسيع منهجية واحدة لتشمل وحدات أكثر تعقيدا.

فالجملة وهي وحدة الخطاب الأساسية في رأي ريكور، ليست بحرد كلمة أوسع أو أعقد من الكلمة المفردة، بل هي وحدة من نوع آخر فالجملة كل لا يتجزأ إلى كلمات عدة بل الكلمات شيء والجملة شيء آخر، فالجملة كل غير قابل للتجزئة إلى مجموع أجزائه، صحيح ألها تتكون من كلمات لكنها لا تؤدي الوظيفة الاشتقاقية لكلماتها المفردة، فالجملة تتكون من علامات وليست علامة.

ووقوفا عند هذا الحد، يتضح أن بارت احتزل العلامة اللغوية في عنصرين هما الدال والمدلول مع التغييب الكلي للواقع الخارجي، على اعتبار أن العلامة هي الكلي للواقع الخارجي، على اعتبار أن العلامة هي علاقة بين دال ومدلول دون إحالة على الخارج، وهذا الانفصام في رأي ريكور يجعل الأنظمة اللغوية أنظمة مكتملة ومغلقة، تنطوي ضمنيا على جميع العلاقات الممكنة في داخلها، وبالتالي لا علاقة لها بالواقع الخارجي.

وفي حدود هذه المسلمة لا تظهر اللغة بوصفها وسيطا بين العقول والأشياء بل تشكل عالمها الخاص بها، الذي تشير فيه كل وحدة منه إلى وحدة أخرى من داخل هذا العالم نفسه، فاللغة لم تعد "صورة حياتية" بتعبير فدجنشتين بل صارت نظاما مكتفيا بذاته، وذات علاقات داخلية فقط، فقد أصبحت اللغة في إطار هذا الفضاء البنيوي وسيطا بين علامات وعلامات أحرى، وعند هذه النقطة بالضبط تختفي اللغة بوصفها خطابا من وجهة نظر ريكور 86.

فهناك صلة بين اللغة والشرط الأنطولوجي للوجود في العالم، فاللغة ليست عالما مستقلا بذاته فنحن من ينقل بخاربنا إلى اللغة، وفكرة نقل التجربة إلى اللغة، هي الشرط الأنطولوجي للإحالة وهو شرط يسنعكس في اللغسة، بوصفها مسلمة تفرض استنادا إليها الوجود الموضوعي للأشياء الجزئية التي تدل عليها، وهذا التسليم بالوجود الموضوعي من حيث هو أساس لتحديد الهوية، هو ما قصده "فريجه" " Gottlob Frege "حين قال بأنسا لا نرضى بالمغزى وحده بل نفترض قبلا وجود الإحالة 87

وخلاصة القول أنَّ بارت لم يخرج كثيرا عن حدود التصور السوسيري للعلامة، فهو على غرار دوسوسير

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 68،69،68

<sup>86</sup> بول ريكور: نظرية التأويل، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1،2003، ص 11،10،9

<sup>87</sup> المرجع نفسه، ص51

يعتبر العلامة وحدة ذات طابع مزدوج، "دال /مدلول" ،فهو بذلك يقصي الشيء المسمّى أو المرجع. كما أنَّه ينظر إلى العلامات غير اللسانية أو كما يسميها العلامات السيميولوجية، انطلاقا من النموذج اللسانية أو كما يسميها العلامات السيميولوجية، انطلاقا من النموذج اللسانية التي تشكل المرجع والمعيار لمختلف العلامات الأحرى.

# المطلب الثاني: الدال

يعتبر رولان بارت الدَّال من طبيعة ترابطية ،ويستحيل فصل تعريفه عن تعريف المدلول. فهو لم يفصّل في تعريفه وإعطاء سماته بل اكتفى ببيان طبيعته، ويظهر ذلك من خلال قوله:"إذا يمكن القول فقط بأنَّ ماهية السدَّال مادية دائمًا سواء كانت أصواتا، أشياء، أو صورا"<sup>88</sup>. فالدَّوال عند بارت ليست كيانات قائمة بسذاتها، فهي لا تمتلك استقلالا ذاتيا، إلها باستمرار وعلى الدوام تمد إصبعها للإشارة إلى وجود مدلول يكمن خلفها، وهي لسن تكون أكثر من تشكيل لفظي أو كتابي بدون وجود مدلول يسند وجودها.

ويقصد بارت بقوله أنَّ الدَّال ذو ماهية مادية ،أنَّه يمثل الوسيط المادي للمدلول أو هو الشكل الخارجي الذي يتمظهر من خلاله المدلول. لكنَّه لم يذهب إلى أبعد من هذا، مما قد تحمله كلمة "مادية" من دلالات أخرى " كما أنَّ الدَّال عند بارت هو امتداد لمفهوم سوسيرله ،من بعض جوانبه رغم أنَّه اعترض على جوانب أخرى، كما هو الحال بالنسبة لطبيعته.

فسوسيراعتبر أنَّ الدَّال ذو طابع تجريدي ،إذ هو عنده يمثل صورة سمعية مشتقة من كيان صوتي، فالصورة السمعية عبارة عن الانطباع النفسي للصوت، فقد يبدو الدَّال من الوهلة الأولى ذا طبيعة حسية ملموسة، لكنه ليس كذلك بل هو ذو طبيعة نفسيَّة، فنحن لا نحتاج إلى استحضار الجزء المادي في تعريفه، فآلة الصوت لا تحدد مضمون الصوت، ومن هنا فإنَّه البصمة النفسية التي تلتقطها أذن المتلقي ،أو يقوم بتشكيلها فم الباث فالدَّال حب سوسير ذو طبيعة نفسيَّة. فنحن نستطيع أن نتحدث إلى أنفسنا، أو نستظهر مسرحية أو قصيدة دون تحريك الشفاه.

كما أنَّ الدَّال مفروض وليس حرا، فالذات المتكلمة لا تستشار في أمره ،ومن ثمَّ لا نستطيع تبديله، ولا تغييره فهو نتيجة عرف وسلطة العرف أقوى وأعمق من سلطة القانون. فالدَّال الذي يختاره اللسان لا يمكن استبداله بآخر، لأنَّه ينفلت من إرادتنا ومن قدرتنا على إحلال عنصر آخر محله.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> المصدر السابق، ص 77

<sup>89</sup> ينظر الموقع: http://saidbengrad.com/al/n12/11.htm

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 81

<sup>91</sup> سعيد بنكر اد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 77

ويؤكد بارت، وقد سبقه إلى ذلك سوسير و" بنفنيست" " Emile Benveniste "، على تعدد اللغات واختلاف الدوال وتشابه المدلولات تقريبا ،وهذا يعني أنَّ الدوال تمتلك بنية ذات طبيعة وظيفية، فهي تشير إلى واقع تعمل عليه هي المدلولات ،التي تأخذ الحيز الثابت في كيالها الوجودي، على العكس من الاحتلاف الوجودي للدوال، في طبيعتها التشكيلية صوتًا وكتابةً.

فعندما نقول ثور (OX) باللغة الإنجليزية أو ثور باللغة العربية، يفهم على الفور أنَّهما تعنيان الحيوان "ثور" فالحيوان "ثور" يبقى (المدلول) والقاسم المشترك، بين دالين مختلفين لفظًا وكتابةً أي دالين متبايينين لمدلول واحد. فقط.

لكن سوسير أراد انفتاحا أكثر لهذه العلاقة غير المتوازنة، فحاول كسر هيمنة المدلول على الدوال و جعل للدوال ظلالا دلالية ،يكونها مصدر نفسي هو الشخص المستقبل للدال، فنقل المدلول من رقعته الثابتة معجميا وسوسيولوجيا إلى حرية الفضاء السيكولوجي ،وتنفس الدَّال عبر منافذ جديدة لمدلولات مختلفة وليس لمدلول واحد فقط، فقد يعني الدَّال ثور عند شخص أو عند مجموعة أشخاص المدلولات التالية: الحيوان ثور، مصارعة الـثيران، الغضب والعصبية، الهمجية ومدلولات أخرى.

ومن وجهة نظر بارت فإن عملية تصنيف الدوال تمثل البنية الحقيقية للنظام، والمقصود من ذلك هو تقطيع الرسالة المتكوّنة من مجموع الرسائل، المبثوثة على مستوى المتن المدروس إلى وحدات دالة صغرى، بفضل الاختيار الاستبدالي وجمع الوحدات في أصناف، وتصنيف العلاقات التركيبية التي تربط بين هذه الوحدات.

وما يمكن استنتاجه من خلال ما سبق ذكره ،هو أنَّ الدَّال، كعنصر أساسي، مشكل للعلامة كوحدة كليـــة، وفق المنظور البارتي، يدخل في علاقة شديدة الالتحام مع المدلول، والدَّال ذو طبيعة مادية أو هو كيان مادي ،وليس ذو طبيعة نفسية كما ذهب إلى ذلك سوسير.

93 رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 77

<sup>92</sup> ينظر الموقع: http://saidbengrad.com/al/n12/11.htm

### المطلب الثالث: المداول

يعرف بارت المدلول بقوله: "لقد أسفرت طبيعة المدلول في اللسانيات، عن نقاشات انصبت أساسا على درجة واقعيته ،وهي مع ذلك تتفق جميعا في كون أنَّ المدلول ليس شيئا ،ولكنه تمثل نفسي للشيء، ولقد حدد سوسير حيدا الطبيعة النفسية للمدلول حينما سماه: مفهوما".

أي أنَّ المدلول ليس ذلك الشيء الواقعي الملموس الذي تعينه العلامة، إنما هو التمثل الذهني للشيء، فهو ذو طبيعة نفسية وقد عبر سوسير عن المدلول بلفظ المفهوم، وهو أكثر تجريدا من الصورة الصورية فهو ذو طبيعة بحردة 95، فالمدلول حسب رولان بارت هو التصور الذهني الذي نملكه عن شيء ما، في العالم الخارجي فهو ليس الشكل المادي ولا يمكن أن يكونه، إنه الصورة المجردة التي يمنحها اللسان للشيء عبر التعيين والتسمية، فالشيء لا يحضر في الذهن عبر مادته إنه يأتي إليه من خلال بنية شكلية، تعد تكثيفا لمجموعة من الخصائص، التي تمكنا من الستحضار هذا الشيء وفق سياقات متعددة.

وإذا كا ن بارت قد استوحى مفهوم المدلول من سوسير، فإن هذا الأحير رغم أنَّه لم يكن واضحا بما فيه الكفاية في تعريفه للمدلول، فإنه مع ذلك كان قطعيا في تحديد جوهره ،فالمدلول ليس شيئا ولا يعين مرجعا، إنه يكتفي بالإحالة على قسم من الأشياء وفق سيرورة تقليصية، تقود إلى تجريد الظاهرة وتحويلها من الملموس إلى المجرد.

فسوسير حدد المدلول بمدى أوسع من نطاقه المعجمي، وأطلقه في فضاء الدلالــة الســيكولوجية، بارتبــاط التصور النفسي للكلمة بما تحمله من مفهوم يحدده هذا التصور. فهو بدلا من أن يعطي للكلمة مطلقيــة التشــكيل الدلالي ،سحب بساط السلطة من تحت قدميها وأسنده للتصورات النفسية ،والمقصود بها الفهمية علــى المســتوى الذهني الشخصي. فعلى حد معنى مثاله المتداول لن يكون مدلول كلمة ثور، هو الثور كحيوان بكيانه الوجــودي، إنما صورته النفسية وهذا ما تتفق عليه اللسانيات عموما ،كما يشير إلى ذلك بارت.

<sup>94</sup> المصدر السابق، ص 71

<sup>95</sup> مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 37

<sup>96</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 77

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> ينظر الموقع: http://saidbengrad.com/al/n12/11.htm

ويرى بارت أنَّ أول النقاشات التي انصبت حول طبيعة المدلول، مثلتها المدرسة الرواقية "Stoicisme" فهم كانوا يميزون بعناية بين التمثيل النفسي وبين الشيء الواقعي، فهم ميزوا بين الصوت المحرد الذي تصدره الحنجرة وعضلات النطق، وهو ليس صوتًا مركبًا، والعنصر اللغوي المركب والكلمة ذاتها ،والتي لا تقوم إلا إذا كانت موصولة بمضمون وقابلة للإتصال به.

فالمدلول، استنادًا للأنموذج الرّواقي، ليس حالة نفسيّة أو تفكيرًا أو فكرةً، فهو ليس فكرةً بالمعنى الأفلاطوني، لأنَّ الميتافيزيقا الرواقية كانت ماديةً ،وليس فكرة بالمعنى النفسيّ، وعلى العكس من ذلك، يوحي الرواقيون بانً المدلول هو شيء غير ماديّ "بالضبط ليس المدلول فعل وعي ولاحتَّى واقعا، إنما لا يمكن تعريفه إلا ضمن سيرورة الدلالة، وبكيفية تكاد تكون من باب تحصيل الحاصل إنه ذلك الشيء الذي يعينه مستعمل العلامة "<sup>98</sup>. وبهذا يعود بارت إلى تعريف وظيفي محض للمدلول، باعتباره أحد طرفي العلامة والفرق الوحيد الذي يجعله معارضاً للدال ، ذلك أنَّ هذا الأخير مجرد وسيط.

ويتساءل بارت عن كيفية تصنيف المدلولات؛ فهو يرى أنَّ هذه العملية تكتسي أهميَّة في السيميولوجيا، لأنَّها تقوم على استخراج الشكل من المحتوى، سواء تعلق الأمر بالمدلولات اللغوية أم بالمدلولات غير اللغوية ،أما بالنسبة للأولى فيمكن تصورها مصنفة على نوعين:

1/ التصنيف الأول: الخارجي: يعتمد على المحتوى الإيحائي للمفاهيم ،والمثال على ذلك الحصر المنهجي "Warther Von Wartburg " و"وارتبيرغ" "Rudolf Hallig " و"وارتبيرغ" "Georges Matoré " ،والحقول المعجمية عند "ماطوري" "Jost Trier " ،والحقول المعجمية عند "ماطوري" " والتصنيفات من الناحية البنيوية حسب بارت (خاصة تصنيفات هاليج ووارتبورغ) ، أنّها تركز كشيرا على مادة المدلولات وليس على شكلها.

2/ التصنيف الثاني: هو التصنيف الذي يعتمد على وضع تعارضات بين المدلولات ،واستنباط سمـة مميـزة ملائمة (قابلة للاستبدال). ولقد نادى بهذا المنهج كل مـن هجمسـلف وبرييطـو و "غريمـاس" Algirdas " . Griemas.

ويؤكد بارت في هذا الصدد على أنَّه من الضروري التذكير بأنَّ المدلولات، لا تكون جزءا من اللسانيات عند بعض علماء اللسان، الذين يرون بأنَّه يجب الاهتمام بالدوال فقط وأنَّ تصنيف المدلولات ،ليس من مهام

<sup>\*</sup> الرواقية : مذهب زينون و كليانت و كريزيب و غيرهم من الفلاسفة اليونان و الرومان و سموا بالرواقيين لأن زينون صاحب هذا المذهب كان يعلم تلاميذه في رواق و الرواقي يرى السعادة في الفضيلة و أن النار أصل الوجود و المادة تتجزأ إلى غير نهاية.( انظر: جميل صليبا: المعجم الفلسفي،دار الكتاب اللبناني،بيروت، لبنان،(د.ط)،ج1،1980، ص 623)

<sup>98</sup> رو لان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 72

<sup>99</sup> المصدر نفسه ، ص 81

اللسانيات.

أما بالنسبة للنوع الثاني من المدلولات، فإنه من الصعوبة تصنيفها وذلك راجع إلى تعددها وتوسعها وتداخلها أحيانا مع بعضها البعض.

وخلاصة القول فيما يتعلق بالحديث عن المدلول، أنَّ بارت، مؤكدًا على ما ذهب إليه سوسير ، اعتبر هــو الآخر أنَّ المدلول هو تمثيل ذهني لموضوع أو شيء ما، وبالتالي فهو من طبيعة تجريدية، فعلى عكس الدَّال الذي هو صورة مادية فإن المدلول هو صورة مجردة.

إن الحديث عن الدَّال والمدلول يطرح تساؤلا مشروعا، يتمثل في طبيعة العلاقة التي تجمع بينهما ، ونجد أنَّ بارت نفسه يطرح هذا التساؤل ويحاول أن يجيب عليه ، ويظهر هذا التساؤل الباري في قوله: "لقد تبين لنا أنَّ كل ما يمكن قوله عن الدَّال ، هو كونه وسيطا ماديا للمدلول ، لكن ما هي طبيعة هذه الوساطة؟ فعلاقة الدَّال بالمدلول قد أفرزت عديدا من المناقشات، وخلافات واضحة خاصَّة بين سوسير وهجمسلف و "كلود ليفي ستروس" قد أفرزت عديدا من المناقشات، لاسيَّما فيما يتعلق بإشكالية الاعتباطية." Claude Levi-Strauss"،

فسوسير يرى أنَّ العلاقة الرابطة بين الدَّال والمدلول اعتباطية، والاعتباطية في مفهومها الأدنى هي غياب منطق عقلي يبرر الإحالة من الدَّال إلى المدلول، وتشير الاعتباطية في مفهومها الأقصى إلى الطابع الثقافي الذي يحكم الظواهر المكونة للتجربة الإنسانية في كليتها، فلا وجود لعناصر داخل الدَّال تجعلك تنتقل آليا إلى المدلول، فالرابط بين هذين الكيانين يخضع للتواضع والعرف والتعاقد.

أما بنفنيست فهو يرى أنَّ الاعتباطي هو علاقة الدَّال بالشيء، كعلاقة صوت ثور بالحيوان ثور .في حين أنَّ المعلامــة المدلول عند سوسير ليس هو الشيء ،إنما هو التمثل النفسي للشيء. أما كلودليفي ســـتروس، فــيرى أنَّ العلامــة اللسانية تكون اعتباطية عند بداية ظهورها، لكنها لا تبقى كذلك مع مرور الزمن.

ومن وجهة النظر البارتية ،فإن الاعتباطية تطرح على السيميولوجيا مجموعة من المشاكل ،ذلك أنَّه من الممكن، من جهة، إيجاد أنساق معلَّلة (أي مناسبة للطبيعة إلى حد كبير) كالإيقونات وحتَّى الرموز، فيجب عندها القيام بوضع الطريقة التي تكون فيها المشابحة ،موافقة للمقطع الذي يبدو ضروريا للدلالة.

وعندها يتساءل بارت كيف يمكن أن تقام السلاسل الاستبدالية ،حينما تكون الدوال متشابهة. ويتعلق الأمر هنا بالصورة، ومن جهة ثانية، من المحتمل جدا أن يكشف الجرد السيميولوجي، عن وجود أنساق حالصة تحتوي

<sup>100</sup> المصدر نفسه ، ص 74،73

<sup>82.81</sup> رو 40 رو 40 بارت : مبادئ في علم الأدلة ، ص 40

<sup>102</sup> سعيد بنكراد : السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 78،77

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> رولان بارت : المصدر السابق، ص 81

إما على تعليلات حد مرتخية ،وإما على تعليلات تتخللها اعتباطية ثانوية، كما لو كانت العلامة تعيش صراعا بين الاعتباطية والتعليل، فبارت ينفي عن العلامة صفة الاعتباطية الخالصة، في علاقة الدَّال فيها بالمدلول كما ينفي عنها صفة التعليل الخالص.

فإذا كانت المسألة التي حيرت بارت هي الإعتباطية أو عدمها ، في سياق الحديث عن العلاقة بين الدال والمدلول ، فإن أهم ما ميز فلسفة التفكيك "Déconstruction" على مستوى الممارسة النظرية ، هو تشكيكه في العلاقة الثنائية أو المستقرة بين الدال والمدلول ، فهي العلاقة التي حاول "دريدا" "Jacques Dérida" وزعزعتها بردها إلى فضاء الاحتلاف وسلبيته الجذرية ، وذلك بقدر ما يشكل مفهوم النفي عنده نوعا من المغايرة التامة ، لا علاقة لها البتة بالمرحلة السلبية للمفهوم في صعوده نحو التركيب ، كما هو الحال عند هيغل ، التي لا تقع كما يقول دريدا على مستوى المدلولات نفسها ، وإنما على مستوى بناء الصيغ والتراكيب اللغوية والفكرية أو التصورية .

.

<sup>104</sup> مبارك حنون: دروس في السيميائيات، ص 40

<sup>\*</sup> فلسفة التفكيك "Déconstruction": تيار يجمع بين نتائج الألسنية ، رغم نقده للسانيات البنيوية، وتقنيات التأويل كما أرساها بشكل خاص هيدغر والفلسفة التأويلية عموما ،ويعد الفيلسوف جاك دريدا ممثلا لهذا الإتجاه .(أنظر: الزواوي بغورة: الفلسفة واللغة،ص 205)

<sup>105</sup> محمد على الكردى: در اسات في الفكر الفلسفي المعاصر ،دار المعرفة الجامعية ،الإسكندرية،(د.ط)،1978،ص 157

# المبحث التَّاني: الأنظمة الثنائية المحددة للعلامة.

## المطلب الأمل: اللسان/الكلامر

#### أوّلا:اللسان

"إن اللّسان إذا أمكن القول لغة بلا كلام: إنه مؤسسة إحتماعية ونظام من القيم في الوقت ذاته ،وباعتباره مؤسسة احتماعية، فهو ليس فعلا قط، ولا يخضع لأي نية مسبقة إنه القسم المحتمعي من اللغة ،وليس في مقدور الفرد وحده أن يخلقه أو يغيره، فهو أساسا عقد احتماعي على كل من يرغب في التواصل أن يخضع له كلية "106.

إذا فاللسان هو نتاج اجتماعي وتواضعات ملحّة ولازمة يتبناها أفراد المجتمع ،فهو واقع اجتماعي أو كـــل تعاقدي مكتسب، يستمد فاعليته وقوته من ذاته. يتكون من المسموع والملفوظ والمتصور، ومن هنا فهو منفصـــل عن الذات المتكلمة، إذ يوجد بالقوة عند أفراد المجتمع الذين يستعملونه عند ممارسة الكلام "Parole".

فاللسان ليس وظيفة للفرد الناطق إنما هو نتاج يكتسبه، فهو الجزء الاجتماعي الذي لا يقوى الفرد على صنعه أو تغييره 107، فاللسان ليس نتاج قرار فردي أو حتَّى قرار جماعي، كما هو الشأن مع مؤسسات المحتمع الأخرى، فهو نتيجة سيرورة اجتماعية يصعب تحديد بداياتها كما لا يمكن تصور نهايتها. إنه يوجد خارج الله المتكلّمة ،وخارج إرادتها في الرفض والقبول.

وهذا ما أكد بارت عليه في قوله: "ليس في مقدور الفرد وحده أن يخلقه أو يغيره ، أضف إلى ذلك أنَّ هـــذا النظام الاجتماعي مستقل ،مثل أي لعبة لها قوانين خاصة لأنَّه لا يمكن استعمالها إلا بعد تعلمه".

فاللسان نتيجة تعاقد اجتماعي والتعاقد لا يمكن مناقشته عقليا، فإنه يستدعي خضوع الذات المتكلمة خضوعا كليا، فالتحديد البارتي القاضي بإقصاء الذات المتكلمة من فعل اللسان والقذف بها إلى عالم الكلام، معناه أنَّ موقع العلامة داخل اللسان لا خارجه، فاللسان يمكن النظر إليه باعتباره نسقا من العلامات الموجودة خارج إرادة الذات المتكلمة، وهو نتاج لما يسجله الفرد سلبياً.

رو لان بارت : مبادئ في علم الأدلة ، ص 34 مبادئ في علم الأدلة ، 106

<sup>107</sup> لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة، ص 99

<sup>108</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 70

<sup>109</sup> رولان بارت، المصدر السابق، ص 34

وعلى هذا الأساس، فإن اللسان ليس فعلا ولكنه ذلك المخزون من الكلمات والقواعد السابقة في الوجود ، على الفرد أي أنَّ اللسان تستعمله الذوات بشكل لا شعوري رغم طابعه القسري: وهذه الذوات تخضع لــه دون أن اللسان تستعمله علائقي مفروض.

ويعتبر كل من رولان بارت وسوسير أنَّ اللسان هو المضمون الرئيسي للكون ولأنماط وجوده ،فلا يمكن معرفة أي شيء دون الاستعانة بعلامات اللسان، ذلك أنَّ العالم بكل موجوداته يحضر في الذهن على شكل مضمون لساني ،فأشياؤه وتجاربه توزّع وتصنّف من خلال المفاهيم وطرق التقطيع التي يوفرها اللسان. فنحن لا نستطيع أن ندرك هذا العالم أو نتعرف على أي شيء فيه إلا عبر الكلمات، وكل ما يسمح به نظام اللسان. فاللسان أداة للتعيين وأداة للتصنيف.

فموقع اللسان هذا هو الذي يجعله بوابة رئيسية، نحو فهم مناطق جديدة من الإنساني والاجتماعي ،وتحديد أنماط التدليل والتواصل داخلها، ولقد كانت هذه الأنساق في حاجة إلى شكلية خاصة تمنحها وجودا مستقلا، وتمكّنها من وجود أشكال شتى من الدلالات الخفية والصريحة ،إلا أنَّ هذه الشكلية ما كان لها أن تتم قبل معرفة القوانين التي تحكم اشتغال اللسان، فهذه القوانين هي ذاتها التي يجب أن تطبق على الأنساق الأحرى.

وهذا بالضبط ما قام به بارت، فقد طبق مقولة اللسان على أنساق دلالية أخرى غير لغوية، كاللّباس والطعام والأثاث ... إلخ، مؤكدا قلبه للمعادلة ،وجعل اللسانيات علما أشمل من السيميولوجيا ولا تشكل هذه سوى جزءً منها 110، يظهر ذلك من خلال قوله: "إن السيميولوجيا هي أحد فروع اللسانيات". 111

وتجدر الإشارة هنا إلى أنَّ المفهوم الذي قدمه بارت للسان، يجعله يرفض على غرار سوسير الفكرة البسيطة السّاذجة ،القائلة بأنَّ اللسان مدوَّنة أي أنَّه يتكون من مجموعة من الكلمات التي تتناسب وواقع الأشياء في العالم الخارجي، وكان من الطبيعي أن يرفض أن تكون هذه الكلمات مجرد ظل للأشياء.

فاللسان لا يعكس الواقع ولا ينسخه إنه يقدم مفصلة مزدوجة له، إنه التقطيع الصوتي بالإضافة إلى كون طبيعته الفيزيولوجية المادية ،تشكل تمثيلا رمزيا تحضر الأشياء داخله على شكل رموز صوتية، لتواضع تمثيلي جماعي للكون ،وفي الآن نفسه فإن المفهوم الذي تحضر عبره الأشياء إلى اللغة، ليس مادة بل تصورا نفسيًا تم الحصول عليه عبر سيرورة ترميزية بالغة التعقيد.

<sup>110</sup> سعيد بنكر اد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 71،70،69،68

<sup>111</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 29

الخارجي علاقة في غاية البساطة ،والحال أنَّ الأمر على خلاف ذلك فاللسان من طبيعة أخرى.

ويرى بارت أنَّ هجمسلف يميّز في اللسان ذاته بين ثلاثة أصعدة:

1/ الخطّاطة: وهي اللسان كشكل خالص، وقد تردد هجمسلف في إطلاق لفظ نظام أو هيكل على هذا الصعيد، فهو اللسان بالمعنى السوسيري للكلمة ،كالرّاء الفرنسية المحددة ،من الناحية الصوتية، بمكالها في سلسلة من التعارضات.

2/ المعيار: هو اللسان كشكل مادي، تحدد مسبقا في تطبيق احتماعي معيّن ، ولكنه لا يزال بعد مستقلا عن تفاصيل هذا التمظهر، كالرّاء المنطوقة كيفما كان نطقها وليست الراء المكتوبة.

3/ الاستعمال: هو اللسان كمجموعة من العادات الخاصة بمجتمع ما، كالرّاء في بعض المناطق الفرنسية . وحسب بارت فإن هذا التصنيف الهجمسلافي للسان فيه خلط بين مفهومي اللسان والكلام ، ومهما كانت جدوى هذا التصنيف، فهو لا يخلو من إثارة بعض المشاكل.

ويعود بارت ليؤكد أنَّ اللسان في بعده الفلسفي ،هو إنجاز لكل لغة فهو الشيء الذي ترتسم فيه السلطة منذ الأزل، فاللغة سلطة تشريعية واللسان قانونها ،واللسان هو تصنيف وكل تصنيف ينطوي على نوع من القهر، وهذا ما تترجمه مقولته: "إن اللسان إنجاز كل لغة ،ليس بالرجعيّ ولا التقدميّ، إنه بكل بساطة فاشي: ذلك أنَّ الفاشية "Fascisme" ليست هي الحيلولة دون الكلام، وإنما هي الإرغام عليه "114. وهذا ما يثبت مرة أحرى أنَّ اللسان مؤسسة وسنق من القيم ،لا حول للفرد أمامه ولا قوّة، فجوهر اللسان يوجد خارج طابعه، فهو شكل وليس مادة.

#### ثانيا:الكلام

يقول بارت في معرض حديثه عن الكلام: "نجد الكلام في مقابل اللسان، المؤسسة والنظام، وهو أساسا فعل فردي للاختيار والتحقّق، وهو مكون أولا من التركيبات التي تستطيع الذات المتكلمة بفضلها استعمال شفرة اللسان، قصد التَّعبير عن فكرها الخاص". 116 فالكلام هو الفعل الفردي الذي تستعمل الذات من خلاله اللسان، من

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> سعيد بنكراد: المرجع السابق ، ص 69،68

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 38،37

لفاشية Fascisme: شكل من أشكال الحكومات التي يرأسها دكتاتور، وغالبًا ما تنم عن سيطرة الحكومة سيطرة تامة على النشاطات السياسية والاقتصادية والدينية والاجتماعية. وكلمة فاشية، صفة أيضًا لكل نظام حكم، أو مفهوم سياسي، يشبه حكم بنيتو موسوليني، وأدولف هتلر وسياساتهما. فقد قامت حكومتان فاشيتان في كل من إيطاليا، بقيادة موسوليني من سنة 1922م إلى سنة 1943م، وفي ألمانيا بقيادة هتلر من سنة 1933م إلى سنة 1945م. (انظر: الموسوعة العربية العالمية، النسخة الالكترونية).

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> رولان بارت:درس السيميولوجيا، ترجمة ع بنُعبد العالمي ، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب ، ط3،800، ص 13،12 (انظر: الموسوعة العربية العالمية، النسخة الإلكترونية)

<sup>115</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 71

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> رولان بارت، المصدر السابق، ص 35

أجل التّواصل مع الآخرين<sup>117</sup>، فالكلام يشكل التجلي التطبيقي لأنظمة وقواعد اللسان، فهو ما يتلفظ بـــه الفـــرد وينتمي إلى المحالين الفردي والاجتماعي ،وهو عمل فردي للإرادة والعقل.

ويضيف بارت قائلا بأنَّه من البديهي أنَّ المظهر التأليفي للكلام رئيسي ، لأنَّه يترتب عنه كون الكلام مكونا من تكرار العلامات المتماثلة، ولا تصير كل علامة عنصرا في اللسان، إلا لكون العلامات تكرر أساسا من خطاب لآخر، أو في الخطاب الواحد ، رغم أنَّه مؤلف بكيفية متنوعة بتنوع الكلم، ولأنَّ الكلام مرّكب فهو نظير الفعل الفردي، وليس نظيرا للإبداع المحض. فالكلام حصيلة جماعية من البصمات الفردية، فهو ليس عملا إبداعيا خالصا ، بل إن ميزته النقصان على مستوى كل فرد على حده ولا يكون كاملا.

أي أنَّ الكلام على نقيض اللغة يعود إلى القدرة على تحويل النسق إلى إجراء، وتحويل النَّابِت إلى مستغير، وتحويل العلامة المفردة إلى خطاب. ففعل الكلام يتم من خلال دخول ذات الخطاب ،باعتبارها ما يسرب الإجراء وما يحدث الفعل ،وما ينظم ويرتب ويخلق السياقات والمقامات. إنه تحول من المطلق الجماعي العام والمجرد، إلى الفردي الخاص والمحسوس، ولأنَّه أداء فردي، فهو يشير إلى قدرة الفرد على تحويل اللسان من نسق مجرد إلى كيان مرئي. والفردية في الكلام تتجلى من خلال التأليف، الذي عبره تستطيع الذات المتكلمة استعمال سنن اللسان ،من خلال الآليات النفسية والفيزيولوجية التي تسمح بإخراج هذه التأليفات.

والرّبط بين الكلام واللسان يعني أنَّ ميزة الفردية في الكلام، لا تعني أنَّ الذات المتكلمة حرة في استعمالها لعناصر اللسان وفق أهوائها الخاصة، إلها على العكس من ذلك محاصرة بقوتين : ما يقدمه اللسان من قواعد وضوابط وإرغامات تحد من حركة التأليف وحريته، وهي ثانيا محاصرة بالإكراهات ذات الطابع الاجتماعي والديني والأخلاقي.

والتي على الرغم من وجودها خارج اللسان، فإنها تمارس ضغوطا على الذات المتكلّمة، وتفرض عليها انتقاءً وتركيبا للوحدات ،وفق السياقات والمقامات المتنوعة. 120 وهذا ما يدل عليه قول بارت: "إن الكلام تأليف متنوع للعلامات المتواترة، إلا أنَّه يوجد على مستوى اللسان ذاته "121، فهو تحقيق عيني للسان ،وهو مظهر لغوي محدد، يتنوع بتنوع الأفراد، يرتبط باللسان ويتحقق كنتيجة لاستعمال اللسان.

من المعروف أنَّ ثنائية اللسان والكلام تكوّن إحدى الثّنائيات الأكثـر أهميَّـة ،في نظريـة رولان بـارت السيميولوجية .فقد فرق بارت بين اللسان من حيث هو مجموع الأنظمة والقواعد، التي تمتلكها جماعة بشـرية في

<sup>116</sup> أمبرتو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، ص 116

<sup>118</sup> لخضر العرابي: المدارس النقدية المعاصرة، ص 100

<sup>119</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 35

<sup>120</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 71

<sup>121</sup> رولان بارت: المصدر السابق ، ص 35

<sup>122</sup> الزواوي بغوره: المنهج البنيوي، ص 36

تواصلها وتخاطبها،وبين الكلام الذي يشكّل الجانب التطبيقي لهذه الأنظمة والقواعد. 123

ويركز بارت على العلاقة الضرورية بين اللسان والكلام قائلا بأن اللسان والكلام من البديهي ألا يستمد أي واحد منهما تعريفه الكامل، إلا من السيرورة الجدلية التي توحد بينهما معا ،فلا لسان بدون كلام ،و لا كلام خارج اللسان. ويتبع بارت هذه المقولة مباشرة بما قاله "بروندال" " Viggo Brondal "، في علاقة اللسان بالكلام بأنً: "اللسان كيان تجريدي محض، ومعيار أعلى من الأفراد ومجموعة من النماذج الأساسية التي يحققها الكلام، بصفة تتنوع بشكل لا نهائي."

أي أنَّ اللسان والكلام يرتبطان بعلاقة مفهومية متبادلة، وقد أكّد سوسير أيضًا على هذه العلاقــة الجدليــة قائلا: "إن اللسان ضروري حتَّى يصبح الكلام مفهوما وواضحا ومؤثرا كلَّ التأثير، غير أنَّه لازم لتأسيسه، فاللّسان في ذات الوقت هو نتاج الكلام، ووسيلة له ولكن هذا لا يمنع من أنَّهما شيئان متمـــايزان كليـــا الواحـــد عـــن الآخر. "125

فالعلاقة بين اللسان والكلام علاقة جدلية وضرورية، فالكلام لا يتحقّق إلا باللسان، أي باستثمار قواعده التجريدية. واللسان لا أهميَّة له إن لم يستخدمه أفراد يعرفونه، إذ يغدو اللسان بنية عامة في حين يكون الكلام بنية خاصة.

وكأننا هنا أمام التصور ذاته الذي يحمله بول ريكور عن العلاقة القائمة بين اللسان والكلام ، فهو وإن كان يسمي اللسان بالشفرة والكلام بالرسالة ، فهو يرى على غرار بارت أن الشفرة أي اللسان في اصطلاح بارت لا يوجد وجودا فعليا ، بل إن وجوده افتراضي ، وبالتالي فالرسالة (الكلام) هي التي تضفي الوجود الفعلي على الشفرة (اللسان) بكاملها ، فأي رسالة لها وجود زمني في تسلسلها الخطي المتتابع ، أي ألها تستغرق زمنا وهذا البعد الزمني يضع الشفرة خارج إطار الزمن .

وتأسيسا على هذا المفهوم،انطلق بارت في تحليله للظواهر الاجتماعية والثقافية مؤكدا على أهميَّة هذه الثنائية، اللسان/ الكلام، لكنه مدّها لتشمل أنظمة دلالية عديدة ،وحافظ على المصطلحين لقناعته بعدم وجود مصطلحين أكثر ملاءمة منهما، للتحليل السيميولوجي في مجالات غير لغوية.

حيث قام بارت بتطبيق هذه الثنائية على مظاهر عديدة، كالأزياء والأطعمة والأثاث. فعلى سبيل المثال نجد من حيث الطعام، أنَّ اللسان يتكون من قواعد الاقصاء (ما هو خارج الأطعمة) ،والتعارضات (مالح/حلو) وقواعد

<sup>123</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، العدد2،2002، دمشق،سوريا،ص 61

<sup>124</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 36

Saussure Ferdinand de : Cours de linguistique générale, p 68 125

<sup>12</sup> بول ريكور: نظرية التأويل، ص 12

الجمع والتأليف بين المواد الداخلة في صنع الأطعمة، أمّا الكلام الغذائي فيتمثل في اختيار أنواع من الأطعمـة دون أخرى تتميز بطريقة صنعها أو طريقة تحضيرها فلائحة الأطعمة التي تقدم في المطاعم ، تمثل لنا نموذجا واضحا للعلاقة بين اللسان والكلام ، لأن كل لائحة مصمّمة بناء على تركيبة (وطنية ،إقليمية واحتماعية).

بناء على ما سبق ذكره يمكن القول أنَّ: اللسان هو مؤسسة احتماعية ،ونتاج تعاقد احتماعي ،فاللسان يفرض وجوده بقوة على الفرد أو الذات المتكلمة، فهو يشكل في حد ذاته منظومة من العلامات المعروضة السي تتجاوز إرادة الأفراد .أمّا الكلام كطرف في ثنائية "اللسان/الكلام" فإنّه يمثل الممارسة الفردية الفعلية للسان كنسق من العلامات ،بغرض التواصل والانتصال مع الآخرين.

127 وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 61

## المطلب الثاني: المن كُب/النظامر

إن منطلق حديث بارت عن محور النظام "Système" والمركب "Syntagme" قوله: "إن العلاقات التي توحّد بين الكلمات يمكن أن تنمو على صعيدين، يولّد كل منهما قيمه الخاصّة، ويتلائم هذان الصعيدان مع شكلين من أشكال النشاط الذهني: أولهما صعيد المركبات... أمّا الصعيد الثاني هو صعيد النظام".

فالتمييز بين اللسان والكلام هو المدخل الرئيسي لثنائية أخرى، محددة للموضوع اللساني ويتعلق الأمر بالفصل بين محورين يشيران إلى نشاطين ذهنيين مختلفين: المحور الأول هو المركبات أو المركب أو كما يطلق عليه سوسير محور العلاقات التركيبية، وهو ما اصطلح عليه فيما بعد بمحور الاستبدال (محور الاختيار) . والمحور الثاني هو محور النظام أو الذي أطلق عليه سوسير اسم: محو العلاقات الترابطية.

#### أوّلا:المركّب

"هو تأليف للعلاقات يرتكز على مدى ،وهذا المدى في اللغة المتمفصلة امتداد سطري ذو بعد واحد ،فهو لا ينعكس، وهو يمثل السلسلة الكلامية فلا يمكن النطق بعنصرين دفعة واحدة. ففي عبارة "شر الخصال القسوة على الضعفاء" تستمد كل لفظة قيمتها ،من تعارضها مع سابقاتها ولاحقاتها، فالألفاظ في السلسلة الكلامية تتحدد بالفعل حضوريا .أما النشاط التَّحليلي الذي ينطبق على المركب ،هو التقطيع ... والمركب أقرب إلى الكلام".

فالترابط بين الوحدات يشكل العلاقة التركيبية ،فالمركب هو تأليف لمجموعة من العلامات داخل سلسلة كلامية واحدة، و المركب يشير إلى علاقات تتم في الحضور، وإلى التتابع الخطي للوحدات اللسانية، مثال ذلك الجملة: "ذهبت إلى المدرسة"، فالعلاقة الموجودة بين مجمل العناصر المكونة للجملة ،هي علاقات تجاورية تجعل من المسار خطيًّا يقود من أول كلمة إلى آخر كلمة، داخل السلسلة المكتوبة أو المنطوقة. فكل كلمة داخل هذه السلسلة تستمد قيمتها من الكلمة السابقة لها، ومن الكلمة اللاحقة لها المائد ، وتشكل هذه الوحدات سلسلة كلامية تشير إلى علاقات واقعية ، وهذا ما يسمح بتقطيعها إلى وحدات منفصلة.

<sup>128</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 91

<sup>129</sup> سُعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، ص 73

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 131

<sup>131</sup> سعيد بنكر اد: المرجع السابق ، ص 74،73

فهناك علاقة بين وحدات الكلمة الواحدة والجملة الواحدة، وتضفي كل وحدة معنى إضافيا على الكل وتكون في حالة تقابلية مع بقية الوحدات اللغوية ،ففي هذه الجملة "صار الطقس باردا" هناك علاقة تركيبية من ثلاث وحدات وهي: صار + الطقس + باردا .أمّا على مستوى المفردات، فتتمثل هذه العلاقة في إدماج بعض الصوامت في أنساق تركيبية، حسب القوانين الفونولوجية المتعارف عليها في تكوين مفردات اللغة، كهذه المجموعة من الصوامت : لـب+س+ا+ن+ي+ا+ت التي تعني مجتمعة لسانيات .وهذا هو المعنى الذي أشار إليه سوسير في قوله بأن الكلمات تقوم داخل الخطاب، بنسج سلسلة من العلاقات المنبثقة من الطابع الخطي للسان، الـذي يستبعد إمكانية النطق بعنصرين في آن واحد.

#### ثانيا:النظام

"هو تداعي الألفاظ وتجميعها ،أي تجميع الوحدات التي تشترك في وجه من الأوجه في الـــذاكرة، لتؤلــف بذلك فئات تسودها علاقات متنوعة .فكلمة "تدريس" يمكن أن تجتمع، من حيث المعنى، مع تعليم أو تلقين ومــن حيث الصوت، مع درس ودرس ودارس ،أو مع تسليح وتسريح. وتشكل كل فئة أو مجموعة سلسلة اســتذكارية، أو "خزنية الذاكرة" وعلى عكس ما يحدث على الصّعيد المركبي، فإن الألفاظ تتّحد في كل سلسلة غيابيا. والنشاط التّحليلي الذي ينطبق على التداعي اللفظي هو التصنيف.

فالنظام إذا هو تأليف بين مجموعة من العلامات أو الوحدات داخل سلسلة، وتكون هذه الوحدات مرتبطة فيما بينها بعلاقات تتم في الغياب، فكل وحدة تشكل نقطة مركزية تلتف حولها مجموعة من الوحدات، القابلة للتحقق مع أدبى تنشيط للذاكرة أو الرغبة في تغيير السجل الدلالي ، و المبدأ الذي يحكمها هو التصنيف.

ويطلق مصطلح النظام على العلاقات الاستبدالية بين الوحدات اللغوية ،التي يمكن أن تحل محل بعضها بعضا في سياق واحد ،وبعبارة أخرى، فإلها تعكس علاقات موجودة بين علامة توجد في جملة وعلامة أحرى غير موجودة في الجملة أصلا ، بل موجودة في أذهاننا طبعا. وقد أطلق سوسير لأول مرة في تاريخ اللسانيات عبارة "الترابطية "على هذه العلاقة .

وتتضح لنا العلاقات الترابطية من خلال المثال التالي، فيمكن أن تعوّض كلمة "أصبح" بصار وكان وأضحى ، وكلمة مناخ بالأمن والبحر، وكلمة صحوا برطبا ومنعدما وهكذا دواليك. أما على مستوى المفردات، فيكون تحديد كل فونيم "Phonème" . بمقابلته بالفونيمات الأحرى، والتي يمكن أن تحل محله في سياقات مختلفة لتكوين الكلمات . وذلك كاستبدال الحرف الاستهلالي ببعض الحروف ، والإبقاء على الحرف الثاني والثالث، كما في هذه

<sup>131،130</sup> ص مومن: اللسانيات النشأة و التطور، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، (د.ط)، 2002، ص 131،130

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 111

<sup>134</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 74

المفردات" نام، قام، رام، هام و دام" أو استبدال الحرف الثاني من الكلمة بحرف آخر، مع الإبقاء على الحرف الاستهلالي والختامي كما في هذه الكلمات: عجن، عفن و عان ... إلخ

وهناك علاقات ترابطية أحرى ،حيث تترابط الكلمات في الذاكرة مشكلة مجموعات ، تميزها علاقات مختلفة فكلمة مثل: تعليم تشير من الناحية الدلالية إلى: علم، معلم، تعلم، تعللم و معلومات. ويمكن أن تشير من زاوية التشابه الصوتي إلى تسليم، تقزيم و تحريم، كما يمكن أن ينبثق الترابط عن تشابه المدلولات مثل: تعليم، تربية، اكتساب و تثقيف.

فالنظام والمركب ثنائية ذات أهميَّة بالغة، ويرى بارت أنَّ الصعيدين التركيبي والنظامي تربط بينهما علاقات وطيدة، عبر عنها سوسير بواسطة مقارنة .حيث شبّه كل وحدة لسانية بعمود من أعمدة بناء يوناني قديم، حيث أنَّ العمود يرتبط بعلاقة تماس بالعارضة .فهذا يمثل العلاقة التركيبية ،أمّا إذا كان هذا العمود دوريا، فهو يجعلنا نقارنه بأنواع معمارية أحرى. وهذا يمثل النظام أو بتعبير سوسير ،علاقة التجميع فالصعيدان يرتبطان ارتباطا وثيقا ،إلى حد أنَّ المركب لا يستطيع أن يتقدم إلا باستدعاءات متتالية من طرف وحدات حديدة خارج الصعيد التجميعي... الخ، فلهذه الثنائية دور كبير في تفسير الكثير من القضايا اللغوية والسيمولوجية.

فالنظام و المركب يعتبران طرفين أساسيين بالنسبة لبارت، فقد تتبع تطورهما في اللسانيات الحديثة .فهو يرى أنَّ الروابط التركيبية تسمى عند هجمسلف "علاقات" ،وتسمى "تجاورا" عند حاكبسون،وتسمى بـــ"الصّلات" أو "التصادر" عند "مارتيني" " André Martinet ". أما العلاقات النظامية ،فهي "ترابطات" عند هجمسلف، و"تجانسات" عند حاكبسون ،و"تعارضات" عند مارتيني. 136

وما يكن قوله إجمالا أنَّ :المحورين معا (المركب/النظام) مرتبطان بالنظام الذي يتم عبره الإمساك بالإجراء التدليلي، فالإمساك بالمعنى وتحديد حجمه وعمقه يحتاج إلى ظبط خطّي لوحداته ،وعناصر تجليه. كما يحتاج من حهة ثانية لمبدأ التصنيف، لربط الأول بالأخير ويقابل بين العنصر المتحقق بالضمني والموحى به. فضبط ميكانيزمات هذين المحورين، يعد مدخلا نحو نقل معطيات التدليل اللساني إلى حقول من طبيعة أخرى.

فعالم الدلالة غير اللساني، محكوم هو الآخر بهذين النشاطين الذهنيين .وفي جميع الحالات ،فإن الدلالة لا تكترث للمادة الحاملة لها 137 . ولهذا يرى بارت ضرورة حضور هذين المستويين المحوريين للنظام اللغوي، ضمن الأنظمة الدلالية الأخرى غير اللغوية وهذا يعني أنَّ البحث عن الدّلالة أو المعنى في أشياء العالم، يمر عبر مستوى اللغة: فنجد أنَّ بارت يطبق المركب والنظام كمحورين على أربعة مظاهر ثقافية هي: اللّباس، الأثاث، الطعام،

<sup>132،131</sup> مومن: اللسانيات النشأة و التطور، ص 132،131

<sup>136</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 93

<sup>137</sup> سعيد بنكراد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، ص 75،74

| المركب                      | النظام                                     |         |
|-----------------------------|--------------------------------------------|---------|
| وصف عناصر مختلفة في نفس     | فئة من الأثواب والقطع أو التفصيلات الي     |         |
| اللّباس: تنورة، قميص، معطف  | لا يمكن ارتداؤها في نفس الموضع من الجسم    |         |
| ***                         | في الوقت ذاته، واليّ يؤدي التنويع فيها إلى | اللّباس |
|                             | تغيير الملبس:                              |         |
|                             | طاقية/قلنسوة/قبعة.                         |         |
| تسلسل حقيقي للأطباق         | بحموعة أطعمة مختلفة نختار منها طبقا حسب    |         |
| المختارة خلال الوجبة: إنه   | مقتضيات أو معنى ما: كتنويعات مفتتح         | الطعام  |
| لائحة الطعام (في المطعم).   | (مقبلات) الوجبة أو الشواء أو التحلية.      |         |
| تنضيد قطع الأثاث المختلف في | مجموعات التنويعات "الأسلوبية" لنفس         |         |
| مكان واحد (سرير، خزانة،     | القطعة (كالسرير مثلا).                     | الأثاث  |
| طاولة إخ).                  |                                            |         |
| تسلسل التفاصيل على صعيد     | التنويعات اليّ تصيب نفس العنصر في المبنى   |         |
| المبنى ككل.                 | الواحد، الأشكال المختلفة للسطوح أو         | المعمار |
|                             | الشرفات أو المداخل إلخ                     |         |

يعكس حدول بارت إلى حد بعيد مدى تحكم القوانين البنيوية الصارمة في السيميولوجيا ،فسيميائية رولان بارت محاولة لنقل القوانين البنيوية إلى مجال الحياة الاجتماعية، إذ بالإمكان النّظر إلى أسطورة أو مباراة مصارعة أو نظام قرابة قبلية، أو قائمة بألوان الطعام في مطعم، أو لوحة زيتية باعتبارها أنظمة دلالية، وليست سيميولوجيا بارت وحدها التي تستند إلى البنيوية وخاصة في بحثها عن القوانين التي تنظم الدلالة.

فالتَّحليل البنيوي يتجاهل إلى حد بعيد ما تقوله العلامات فعليا، ويركز بدلا من ذلك على علاقتها الداخلية مع بعضها البعض، أي أنَّ السيميولوجيا تتنكر أيضًا للسياق التاريخي الذي أنتج العلامات نفسها ،ويقوم التشابه بين الحقلين على أرضية مشتركة ،تجمعهما إلى درجة أنَّ الحدود الفاصلة بينهما تصبح غير واضحة تماما ،أو أنَّها لا تبرز إلا في زوايا ضيّقة.

<sup>138</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 97،96

ولعل أهم ما يميز السيميولوجيا عن البنيوية ،أنَّها تتعامل مع أنظمة دلالية ثقافية أقرها محتمع ما ،وتوافق عليها بينما قد تخرج البنيوية إلى حدود دراسة أنظمة إعلامية أحرى، فتدرس العلامة سواء أكانت جزءا من نظام أو لم تقره.

فبارت يفترض ضمن مجال التحري عن آليات اشتغال الأنساق السّيميائية، ضرورة إخضاع تمظهراتها للتقطيع التركيبي الذي يستطيع أن يمدنا بالوحدات المؤلفة لمحور الاستبدال، فاللّباس بوصفه نسقا سيميائيا ،لايتمظهر إلا في صورة أزياء أو بدلات تتجاور ضمنها جملة من القطع الملبسية المختلفة: قميص، معطف، سروال (علاقة تركيبية).

حيث يرتبط كل اختيار من الاختيارات بمجموع القطع الملبسية التي تتناسب معه، في موضع اللّباس وفي الوظيفة مثلا: / قبعة / قلنسوة / طاقية . إلخ (علاقة استبدالية) وبذلك تتزامن تحولات التركيب مع تحولات المعنى الملبسي.

وينطبق الأمر نفسه على الوجبات الغذائية، فباختيارات الفرد بين المقبلات/التحلية ... إلخ (علاقة استبدالية) تتحول سلسلة الأطباق المختارة (علاقة تركيبية) إلى وجبة كاملة، مثلما ينطبق الحال مع فن التأثيث، فالمؤثــث لا يعمل إلا على تركيب جملة من الاختيارات الأثاثية مثل سرير+خزانة+كرسي (علاقة تركيبية) حيث يفترض الأثاث الواحد أو كل اختيار جملة من التغيرات التي تسمح بتحويل أسلوب التأثيث (علاقة استبدالية) .وهو حال عديــد الأنساق السيميائية المعمارية وغيرها.

وبناء على ما تقدم ذكره فيما يتعلق بالمحور التركيبي، يمكن القول كخلاصة أنَّ هذا المحور يكتسي أهميَّة بالنّسبة لكل الأنساق الدلالية .فهو يكشف عن مختلف العناصر الجزئية المشكلة للنسق الدلالي ككل، وعن كيفية ارتباطها كوحدات أساسية مع بعضها البعض.

كما هو الحال بالنسبة للغة كنسق دلالي، ذلك أنَّ تركيب الوحدات داخل الأنساق الدلالية له علاقة كبيرة بإنتاج المعنى والدلالة، أما النظام كزوج مشكل لثنائية: المركب/النظام، يكشف عن العلاقات المختلفة التي تجمع العلامات أو الوحدات المشكلة للنسق الواحد، حيث أنَّ هذه العلاقات بإمكانها أن تخلف تصنيفات كثيرة داخل كل منظومة دلالية.

<sup>139</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق،ص 65،64

<sup>140</sup> ينظر الموقع: http://www.ulum.nl/b174.htm

### المطلب الثالث: النقرير/الإسحاء

يعتقد بارت أنَّ كل نظام دلالي يحتوي على صعيدين: صعيد الدّوال وصعيد المدلولات ،أو مستوى العبارة ومستوى المستوين.

و لم يتوقف بارت عند هذا الحد بل أضاف قائلا: "وسنفرض الآن نظاما لـ(ع.ق.م) يصير بدوره مجـرد عنصر في نظام ثاني، ويصبح بهذه الكيفية توسعا وامتدادا له. وهكذا نجد أنفسنا أمام نظامين يتداخل ويتشابـك أحدهما مع الآخر، ولكنهما منفصلان عن بعضهما البعض. إلا أنَّ انفصال النظامين يمكن أن يتم بطريقتين مختلفتين تمام الاختلاف، حسب نقطة اندماج الأول في الثاني، مؤديا إلى مجموعتين متعارضتين ففي الحالة الأولى يصبح النظام الأول صعيدا تعبيريا و، دالا للنظام الثاني فيشكل النظام الأول إذا صعيد التقرير "Dénotation"، ويشكل النظام الثاني صعيد الإيحاء "Connotation".

فالعلاقة بين الدّوال والمدلولات، إضافة إلى سيرورة الدّلالة فهي تشكل مستوى آخر، أو تتولّد عنها ثنائيــــة أخرى. أي أنَّ الأنساق الدّلالية يمكن أن تدرس وفق تمفصلين دلاليين: التمفصل الأول يشكـــــل نظام التقرير، أما التمفصل الثاني ،والذي يتخذ من النظام الأول أساسا له، فهو النظام الموحي أو الإيحاء.

**أوّلا:التقرير** هو

مستوى المعاني المتلقاة المقبولة من معاني المعجم 143، وهو عند بارت أول المعاني والحصول عليه يتم عن طريق الاستنباط . فالمعنى التقريري لا يوجد إلا باعتباره حدا نهائيا ،ويمكن أن يطلق التقرير على المضاف الدلالي لجموع العناصر الدَّالة، التي تسمح بالتعرف بأبسط الطَّرق على الموضوع المعين . وهذه العناصر لا يمكن استخراجها إلا بالحذف المتتابع لكل الإضافات التأويلية.

وقد أخذ بارت مفهوم التقرير والإيحاء عن اللساني هجمسلف، وإذا كان التَّعبير يحيل عند هجمسلف على مضمون خاص به، فهذا معناه أنَّ اللسانييين والبنيويين يستخدمون مفهوم التقرير بمعنى مختلف عن المعنى الذي يعطيه له فلاسفة اللغة. فتقرير لفظ ما في فلسفة اللغة، يعين عــادة مجموع الموضوعات التي يحيل عليها هذا اللفظ، أي المعانى التي تشير إلى اللفظ مباشرة.

<sup>141</sup> رولان بارت: مبادئ في علم الأدلة، ص 135

<sup>142</sup> http://www.doroob.com/?p=33856 ينظر الموقع: http://www.doroob.com/?p=33856

<sup>143</sup> دليلة مرسلي و أخرون: مُدخُل إلى السيميولوجيا، ترجمة عبد الحميد بورايو، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر ،1995، ص 19

<sup>144</sup> ينظر الموقع: http://saidbengrad.com/al/n12/7.htm

فتقرير جملة أو ملفوظ ما هو إلا حالة من حالات الأشياء ،التي تتـطابق مع هذا الملفوظ. وبهذا المعنى يمكن اعتبار التقرير مرجعية، أي أنَّ تقرير تعبير ما هو مرجعه 145 .ويبدو أنَّ مفهوم التقرير لن يتضح إلا عند ربطه عفهوم الإيحاء، ذلك لأنَّه كما قال بارت: "نجد أنفسنا أمام نظامين يتداخل ويتشابك أحدهما مع الآخر".

#### ثانيا:الإيحاء

"إن النظام الموحي يتكون مستواه التَّعبيري ذاته من نظام الدَّلالة التقريرية، فالتّمفصل الثاني ،والــذي هــو الإيحاء، يتّحد مع الأول أي النظام التقريري بمجموعه (دال + مدلول) ، ليشكل دال لمدلول آخر لتتولّــد عنــهما معادلة أخرى غير مباشرة وهي الدلالة الإيحائية "147، فالإيحاء يحيل على المعاني الإضافية التي تكون ضمنية في أغلب الأحيان 148 أو هو كل ما توحي به عبارة أو تثيره أو تفرضه بطريقة واضحة أو غامضة بالنسبة لكل ناطق باللغــة بمفرده، فهو يرتبط بالفرد ،لكنه وليد حاضنة ثقافية واجتماعية.

فبارت أعطى للإيحاء تعريفا شكلياً أو تعريفاً مؤسساً على الأجزاء المشكلة له: "يحتوي الإيحاء باعتباره هـو نفسه نظاماً على دوال ومدلولات، والعملية التي توحد بين الطرفين هي الدَّلالة، وأوّل ما يجب القيام به هو جـرد هذه العناصر الثلاثة: إذ تتكوّن دوال الإيحاء التي تسمّى موحيات مـن دوال ،ومـدلولات النظام التقريري محتمعين ". 150

وإذا كان بارت قد استوحى مفهوم الإيحاء من هجمسلف، فإن هذا الأخير بدوره يعطي لمفهوم الإيحاء تعريفاً شكلياً .إذ يعتبر أن مستوى التَّعبير والمضمون ،اللَّذين يشكَّلان السميائيات التقريرية، يتحوَّلان إلى مستوى للتعبير يحيل على مضمون حديد ،هو الإيحاء والذي يتحول بدوره إلى أثر دلالي. فالإيحاء يتأسس بناء على نظام التقرير، فهو نظام للمعاني الثانوية التي تنطلق بناء على النظام الأول، الذي تقدمه له اللغة البشرية.

وبناء على ثنائية التقرير والإيحاء ،ميّز هجمسلف بين نوعين من السّيميائيات: السّيميائيات التقريرية والسّيميائيات الإيحائية ،وهذه الخطّاطة تعبّرعن هذا التمييز: 151

|            |   | مضمون | تعبير | :     | ئيات التّقريريا                          | السّيميا |
|------------|---|-------|-------|-------|------------------------------------------|----------|
| الإيحائية: |   | مضمون | تعبير |       | السّــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |          |
| **         | £ | مصمون | مضمون | تعبير | ** ** **                                 |          |

<sup>138</sup> أمبرتو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه ،ص 138

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 135

<sup>147</sup> المصدر السابق ، ص 135

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> دليلة مورسلي و آخرون: مدخل إلى السيميولوجيا، ص 19

http://www.annabaa.org/nbahome/nba79/029.htm ينظر الموقع: http://www.annabaa.org/nbahome/nba79/029.htm

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> رولان بارت: المصدر السابق ، ص 137

<sup>151</sup> أمبرتو إيكو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، ص 140

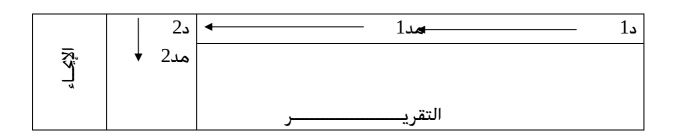
من خلال ما سبق ذكره، يمكن القول بأنَّ الثنائية المشكّلة من الدلالة التقريرية، والدلالة الإيحائية التضمينية التي اقتبسها رولان بارت من هجمسلف، ذهب بها بعيدا في دراسة النص الأدبي في علاقته السميميولوجية مع القارئ. ويوضّح بارت هذه الثنائية معتبرا العلامة الدَّالة لها وجه السدَّال ،أو العبارة (ع) ووجه المدلول أو المضمون(م) ، وبين الوجهين علاقة رابطة (ق) هي الدلالة التي تربط بينهما أي (ع-ق-م). وقد تصبح هذه الدلالة بحرد دال (ع) ، في نظام تعبيري ثاني يشكّل امتدادا وتوسعا للأول، وهذا ما يمكن توضيحه وفقا للخطّاطة التالية:

| ۴ | ق | ع     | II |
|---|---|-------|----|
|   |   | ع ق م | I  |

ويطلق هجمسلف على ما يسمّيه بارت بالإيحاء الدلالة الإيحائية، فالتقرير والإيحاء يشكلان نظامين متشابكين، لكنهما يتمتّعان بانفصال نسبي يتأرجح قربا وبعدا وفق طبيعة العلاقة القائمة ،وتطويرها في المجتمعات المنتجة للدلالة. فالنّظام التَّعبيري المباشر والإيحائي التضميني يتجسدان في الخطاب الأدبي، الذي ينتج الدلالة الإيحائية، هذه الأحيرة التي تجسد النظام السيميولوجي بامتياز.

ولتوضيح خطّاطة رولان بارت ، يمكن تقديم المثال التالي من البلاغة العربيّة: "كثيرُ الرماد" فمن الوجهة السيّميائية، يعد هذا التركيب رسالة تامة تتمفصل في علاقتها بالقارئ على نظامين سيميائيين: أما النظام الأول، فيتكون وفق هيجمسلف أو بارت من صعيدين: صعيد العبارة (ع) وصعيد الحتوى (م) ، ويتمثل صعيد التّعبير في هذا التّركيب من جملة المادة الصوتية ، والعلاقات التّركيبية للجملة. أمّا صعيد المحتوى، فيشير إلى المعنى الحرفي لكلمتى "كثير" و"رماد".

فهذا النظام السيميائي الأول، يسعى إلى أن يكون تسجيلا لظاهرة ماديّة ،وهي كون هذا الرجل أو ذاك يمارس حرق الحطب الأمر الذي يترتب عليه "كثرة الرماد". وبالتالي يضطلع النظام الأول بحقيقة تقريرية، أما النظام السيميائي الثاني فيتمثل في تحول النظام الأول بأكمله إلى دال ثان، فالرسالة الأولى المكونة من احتماع دال ومدلولات، تغدو دالا لرسالة ثانية .وعليه فالمثال المشار إليه (كثرة الرماد) ، سرعان ما يتحول إلى دال حديد ،ويقودنا إلى مدلول حديد وهو الكناية عن الكرم. وعلى هذا الأساس يمكن تقديم الخطاطة التالية:



ويمكن تفسير رموز الخطاطة بالقول: إن الدَّال (د1) يحيلنا على المدلول (مد1) ، وفق النظام السّيميائي الأول. لكن سرعان ما يتحول النظام السّيميائي الأول (د1- مد1) إلى (د2) ،أي إلى النظام السّيميائي الثاني ،الذي الأول. لكن سرعان ما يتحول النظام السّيميائي الأول (د1- مد1) إلى النظام السّيميائي الثاني ،الذي لا يتوقف عن إنتاج أنظمة سيميائية أخرى .وهذا التفريع السّيميائي يجد مبرّره في اللغة الأدبية . 152 وتمثل الخطّاطــة التّالية، حول نوع من أنواع السّجائر الفرنسية ،"Royal Menthol" "روايال مونثول" النموذج البارتي المطور عن نموذج هجمسلف:

| مز                                 | ره | <b>—</b>        | إشارة | علامة —          |
|------------------------------------|----|-----------------|-------|------------------|
| ودة (نضارة، طراوة)                 | بر | <b>←</b>        | نعناع | أخضر ──          |
| مدلول التضمين (مد <sup>153</sup> ا |    | ل التعيين (مد2) | مدلول | دال التعيين (د1) |
| مدنول التصمين (مدے)                |    |                 |       | دال التضمين (د2) |

وتجدر الإشارة هنا، إلى أنَّ بارت قد عدل المفاهيم الهجمسلافية (التَّعبير والمضمون) ،واعتمد مصطلحات خاصة به (علامة، إشارة، رمز) ،ومنحها دلالات ناتجة عن تحليله العميق والدَّقيق لمفهوم الدّلالة، وإن كانت ترجع إلى الثنائية السوسيرية (دال ومدلول). 154

واستنادا إلى فكرة الدلالة التقريرية والدلالة الإيجائية، وباعتبار الأسطورة شكلا رمزيا أو نمطا من أنماط الدلالة الرمزية، فإن بول ريكور يرى ما يراه بارت مؤكدا في ذات السياق على أن الدلالة الرمزية مشكلة بحيث لا نرى منها إلا الدلالة الثانوية عن طريق الدلالة الأولية، حيث تكون هذه الدلالة الثانوية الوسيلة الوحيدة للدنو من فائض المعنى، والدلالة الأولية هي التي تعطي الدلالة الثانوية بصفتها معنى المعنى المعنى.

وخلاصة القول أنَّ التقرير كمستوى للقراءة، يمثّل بالنسبة لكلّ أنظمة العلامات باعتبارها حاملة للدلالـة والمعنى، المعاني الأولى للعلامات مهما كان نوعها ،الخالية من كل الإضافات التأويلية،أما الإيحاء فيشكل بالنسبة لكل الأنساق الدّلالية المستوى الثاني للقراءة. حيث نجد ضمن هذا المستوى، المؤسس في الأصل على المستوى التقريري الأول، المعاني الإضافية أو المعاني التأويلية المختلفة.

<sup>152</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 66

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> برنار توسان: ماهي السيميولوجيا، ترجمة محمد نظيف ،ص 46 <sup>154</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 67

وائن بركات. السيميونوجي بغراءه رو دن بار <sup>155</sup> بول ريكور: نظرية التأويل :ص 98،97

# النَّائِ ج:

- 1- مصطلح العلامة من وجهة نظر بارتية يتداخل مع مصطلحات أخرى كالمؤشر، الرمز ، الأيقون...إلخ، لكنَّه في نهاية الأمر لم يخرج في تعريفه للعلامة عن حدود التصور السوسيري لها، باعتبارها وحدة ثنائيسة التركيب (دال/مدلول).
- 2- إلى جانب تأثّره الواضح بمفهوم العلامة لدى سوسير، فإنّ بارت قد استلهم من الفكر الهجمسلافي أيضاً فيم يتعلق بمفهوم العلامة، و عناصرها المكوّنة لها، و يظهر هذا جلياً في إدراجه للمصطلحات الهجيمسلافية، كصعيد العبارة و صعيد المحتوى و مادّة المحتوى، و شكل المحتوى.
- 1- العلامة عند بارت تتفرّع إلى نوعين و هما : العلامات اللّغوية و العلامات السيميولوجية،الأولى تشكل النسق اللغوي، أما الثّانية فهي تؤسس للأنساق السّيميائية الثقافية المختلفة.
- 2- العلامة السيميولوجية تؤسس لنوع خاص من العلامات، و هي التي تــدخل تحــت مســمّى العلامــات الوظائف.
- 3- على الرّغم من توافقه إلى حد بعيد مع سوسير، في تصوّره لأهمّ العناصر السّيميائية، إلاّ أنّه اختلف معه فيما يتعلّق بطبيعة الدّال، حيث أضفى عليه الطّابع المادّي، على خلاف سوسير الذي أضفى عليه الصبغة النفسيّة.
- 4- على خلاف طبيعة الدّال المادّية، تماشياً مع الرؤية البارتية، و اتفاقاً مع وجهة النظر السوسيرية، فقد اعتـــبر بارت المدلول من طبيعة محرّدة.
- 5- وفقا لوجهة النظر البارتية، فإن طبيعة العلاقة الرابطة بين الدال و المدلول تتأرجح بيبن الاعتباطية و التّعليل.
- 6- إن النظرية السيميولوجية عند بارت وثيقة الصلة بوحدات ثنائية المبنى و المتمثلة في ثنائية:

- (النظام/المركب)، (اللسان/الكلام) التي استوحاها من سوسير، (التقرير/الإيحاء) المستلهمة من هجيمسلاف.
- 7- رغم احتلاف اللسان كمؤسسة احتماعية حاملة لنسق علاماتي عن الكلام إلا أن هذا الاحتلاف هو المؤسس للتكامل بينهما ذلك أن اللسان لا يعرف التحقيق الواقعي خارج إطار فعل الكلام الدي يمثل الحضور العيني و المادي للسان كمنظومة قيم، فالكلام يخرج باللسان من دائرة الوجود بالقوة إلى حالة الوجود بالفعل.
  - 8- إن ثنائية (النظام/المركب) تمثل مجالا مفتوحا تتمظهر من حلاله العلاقات المختلفة التي تجمع بين العلامات.
- 9- العلامات تتموضع على مستويين للقراءة: المستوى التقريري حيث تأخذ العلامة في إطاره معانيها الاولية. اما المستوى الثاني او الإيحائي فتكتسي العلامة بناءا عليه مختلف معانيها التأويلية.



المبحث الأول: الأسطورة بالمفهوم البارتي:تعريفها علاقتها باللغة و قراءهما.

المطلب الأول: تعريف الأسطورة عند بارد

المطلب الثاني: البنية الدلالية للأسط\_ورة.

المطلب الثالث: الأسطورة و اللعلم عة.

المطلب الرابع:قراءة رمـــوز الأسطورة.

المبحث الثاني: أصناف الأسطورة عند بارت.

المطلب الأول: الأسطورة ككلام غير مسيّس.

المطلب الثاني: أسطورة اليمي ن.

المطلب الثالث: أسطورة اليسار.

## ملهيكك

إنَّ رولان بارت لم يحصر نظريته السيميائية، بكل ما تتضمّنه من مفاهيم، بما فيها العلامة، في الحدود الضيقة لمحال اللغة، رغم ما يمنحه لهذه الأخيرة من أهميَّة بالغة في الحقل الدلالي و السيمويولوجي، على وجه العموم، بل أطلقها في فضاء الابداع الانساني و الثقافي بمختلف تجلياته، لتستوعب عديد المحلات و تحتويها فالعمران، السيارات، المأكولات، الأثاث، المودا، الصورة، و الاشهار كل هاته المظاهر الثقافية و كثير غيرها، تشتغل لدى بارت بوصفها دوالاً لعلامات حاملة للمعنى، و تنضح بالمدلولات الدينية و السياسيّة و الإيديولوجيّة.

فضلاً عما سبق ذكره، فإنَّ هاته المظاهر يمكن لها أن تتحول إلى شكل أسطوري، أي بإمكالها أن تصبح أسطورة بالمفهوم الباري المعاصر، والتي حمّلها معنى جديدًا مغايرًا للمعنى الذي عهدناه عن الأساطير القديمة، ذلك أن مختلف مظاهر الحياة قد تنتقل من مجرد كولها كيانات ممتلئة بشتى الدلالات، لتصبح مواضيع أسطوريّة بكل تميّز.

و بما أنَّ الأسطورة، من وجهة نظر بارت، تعتبر منظومة سيميائية أو نسقا دلالياً، فقد كانت الأنموذج الأول المختار الذي تناولته بالدراسة من خلال هذا البحث في مجمله، و هي مدار دراستي في هذا الفصل المتضمّن لمبحثين: تتطرقت في أوّلهما للتعريف الباري للأسطورة، و أتبعت التعريف بتوضيح للبنية السّيميائية للأسطورة و علاقتها باللغة، و ختمت المبحث بالحديث عن قراءة الأسطورة و على اعتبار أن بارت لم يفصل الأسطورة عن الجانب السياسي و الإيديولوجي، حيث يظهر ذلك جلياً في تعريفه للأسطورة، على وجه العموم، و في تصنيفه للأسطورة إلى صنفين على وجه الدّقة و الخصوص، فقد خصصت المبحث الثاني لعرض أنواع الأسطورة البارتية المتمثلة في أسطورة اليمين و أسطورة اليسار.

#### المبحث الأولى: الأسطورة بالمفهوم البارتي: تعريفها علاقتها باللغة و قراءهما.

#### المطلب الأول: تعريف الأسطورة عنل بارت.

في الجزء الثاني من كتاب أساطير"Mythologies" لبارت، وقبل أن يقدم هذا الأحير تعريفا للأسطورة، يستفتح كلامه بطرحه للتساؤل التالي: ما هي الأسطورة المعاصرة ،أو بعبارة أخرى ما معني أسطورة اليوم؟

ويتبع سؤاله مباشرة بقوله: "سأقدم وعلى الفور إجابة سهلة جدا تتفق مع الأصل الاشتقاقي للكلمة: الأسطورة هي كلام، ولكن بطبيعة الحال الكلام المقصود هنا ليس أي ضرب من الكلام ،بل يجب أن تتحقق شروط لغوية خاصة من أجل تشكيل الأسطورة. وما يمكن أن يطرح بقوة منذ البداية هو اعتبار الأسطورة نظاما سيميولوجيا، فهي رسالة في حد ذاتها.

والأسطورة بهذا المعنى لن تكون موضوعا ولا مفهوما، ولا حتَّى مجرد فكرة بل هي نسق دال ،أو بالأحرى هي شكل .وما يجب فعله منذ البداية ،يفرض وضع الحدود التاريخية له وشروط اشتغاله. فالأسطورة لا تعرّف بموضوع الرسالة التي تحملها، بل بالطريقة التي تشتغل بها فهناك حدود شكلية للأسطورة". 156

فالأسطورة باعتبارها كلاماً من وجهة النظر البارتية، لا يمكن أن تكون موضوعا أو مفهوما أو فكرة. إنها صيغة دلالية او شكل، نسق من أنساق التواصل، رسالة لا تتحدد عبر موضوعها، إنّما عبر الطريقة التي تبث بها 157، فالأسطورة حسب رولان بارت موجهة من طرف مظاهر مختلفة، والتي تشكل مجتمعة معايير التعريف المقدم لها.

فبارت قدّمها في البداية على أنَّها كلام ،دون أن يفهم هذا المصطلح في حرفيَّته ،على أن يؤخذ بمعنى النظام السيميولوجي.فالأسطورة لا تعرف بأنَّها ما يحمله الكلام من محتوى ومضمون، بل يجب أن تفهم على أنَّها وسيلة لنقل الفكرة، أو هي الطريقة التي ينشأ بناء عليها موضوع الرسالة.

فبارت مبدئيا لا يهتم كثيرًا بما يتم نقله من طرق الأسطورة ،بقدر ما يهتم بالطريقة التي تشتغل بها 158. أي

Roland Barthes: Mythologies, p 193 156

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251 ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp

Nathalie Cimino: Théorie de la mythologie, Métiers des arts et de la culture, 2007, Université de Paris, p 8 158

أنَّها ذلك الكلام المعرف بمقصده لا بحرفيته ،ومن ثمة فهي تثير للوهلة الأولى الانتباه إلى الطريقة التي تشـــتغل بمـــا بوصفها علامة ،أي إلى صورة التضايف الحاصل بين التّصور والشكل الأسطوريين.

بناء على ما سبق ذكره ، يتضح أن هناك تقاربا كبيرا بين التصور البارتي وكذا تصور ليفي سيروس للأسطورة ، ويظهر ذلك جليا من خلال قوله أن الأسطورة هي نمط من أنماط الخطاب وتندرج في سلسلة من أنظمة الخطابات ، وتتعلق الأسطورة بنظام اللغة ، وتشكل جزءا لا يتجزأ منه ، وإذا كانت الأسطورة تنطوي على المعنى ، فلا يمكن أن يتعلق هذا المعنى بعناصر معزولة تدخل في تكوينها ، بل بطريقة تنسيق هذه العناصر، فلأسطورة بهذا المعنى تنبع من اللغة، وتشدد على المعنى الكامن بدوره في اللغة

وإذا كان بارت يؤكد على الجانب البنيوي أو الشكلي للأسطورة ، فهذا ما يصر عليه ليفي ستروس أيضا : "وليس ما يسمى بالمعنى هنا هو ما تعنيه الأسطورة على الإطلاق بمعنى محتواها أو قصدها الفلسفي أو الوحودي، بل هو بالأحرى طريقة ترتيب المثيمات وعرضها، أي بوجيز العبارة ببنية الأسطورة "161".

وبعد تساؤله عن الأسطورة المعاصرة، يضيف بارت تساؤلا آخر: هل يمكن لكل شيء أن يكون أسطورة، محيبا: " نعم ،أنا اعتقد هذا، فكل شيء يمكن أن يكون أسطورة. لأنَّ كل أشياء العالم يمكن أن تكون موحية إلى أبعد حد، فكل موضوع من هذا العالم يمكن أن ينتقل من حالة وجود مغلق إلى حالة شفوية متكلمة منفتحة، على المحتمع لأنَّه لا يوجد أي قانون طبيعي أو غير طبيعي، بإمكانه أن يمنع الأشياء من أن تكون متكلمة ...".

ذلك نظرا لكون الأسطورة تتجلى في صورة دوال، سواء كانت مكتوبة أو مرئية، فإنه يمكن لأي شيء أن يصبح أسطورة .وبذلك لا تخص الأسطورة بدايات تكوين المجتمعات البشرية، وإنما تمارس حضورها بصورة يومية في الحياة الإنسانية.

وفي تقدير كاسيرر فإن الأشكال الرمزية ، بما فيها الأسطورة ، هي التي تنتج الواقع وتمثل فهما مغايرا له ، وليست انعكاسا له ، أي أن الأشكال الرمزية تتميز بطابعها التكويني وليس التكراري ، فهي تؤكد على أن الإنسان يمتلك طاقة رمزية ، تعبر عن نشاط إنساني أصيل ، وليست انعكاسا أو مرآة للواقع .

ويؤكد كاسيرر في ذات السياق ، على أننا لا نستطيع فهم الممارسات المختلفة للإنسان في أي ثقافة معينة دون التوسط الذي تقوم به الأشكال الرمزية ، فهي بمثابة الأدوات التي يعرف بها الإنسان العالم ، فتصبح الأسطورة عندها ، كشكل رمزي ، وسيلة أساسية من وسائل المعرفة كما أنها أي الأسطورة تصبح عنصرا أساسيا لا غنى عنه

http://www.ulum.nl/b174.htm ينظر الموقع: 159

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> الزواوي بغوره: المنهج البنيوي،ص 198،197

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> بول ريكور: نظرية التأويل ،ص 133

Roland Barthes: Mythologies, p 194 162

<sup>163</sup> وائل بركات، السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 68

في تشكيل الثقافة ، بوصفها مؤسسة إنسانية حاصة ، وبهذا المعنى فإن الثقافة لن تخضع لمنطق كلي أو شامل ، ولكنها تخضع لبنية رمزية ومهمة أيه فلسفة أو نظرية في الثقافة ، هي الكشف عن البنيات الأساسية ، للأشكال الرمزية في ثقافة ما 164.

وتأسيسا على هذا، لا يمكن الحديث عن واقع في الدرجة الصفر أو "واقع خام". فالواقع ليس مجرد حقل وقائع ومخال ماهيات بحتة، بل هو حقل دلالات بامتياز. ذلك لأنَّ ظواهر الواقع ومظاهره محملة دوما بقيم مضافة ، وبتمثلات واستيهامات ورموز. معنى هذا أنَّ الواقع الخام هو إنكار للكثافة التأويلية، وهو قول بحضور المعنى ونفي لخبث العلامات.

فالواقع ليس أبدا كما يبدو، فخلف أشيائه تنتصب الدلالات التي لا تنكشف إلا بالتأويل والتعرية، وتحليـــل الرّسالة وفك شفرة الخطاب والعلامات. وهذا السلوك المعرفي النقدي يستند في أصل مقومات اشتغاله إلى استدراج آليات نقد النقد ،وتحليل الخطاب والاستقراء السيميولوجي الذي يحلل الدلالات، التي تولدها العلامات في سيرورتما المنتجة للمعنى.

وقول بارت: "إنّ بعض الأشياء تصبح فريسة للخطاب الأسطوري لبعض الوقت، ثم تختفي ويأخذ البعض الآخر من الأشياء مكالها، لبلوغ حالة الأسطورة "166. دليل على أنّ عالمنا الرّاهن يصنع أساطيره أيضًا ،ويبدو أنّ الإنسان في حاجة دوما لأساطير، تعينه في العيش والتّكيف والتواصل. 167 ولعل هذا الاعتقاد يجد تبريره في ما قالف فراس السواح في كتابه "الأسطورة والمعنى": " فالإنسان الحديث الذي غالبا ما يفخر بعلمانيته وعقلانيته ، هو سليل ذلك الإنسان المتدين القديم صانع الأساطير ، فهو إذ يدير ظهره لأساطيره التي فقدت لديه كل مقدرة على الإيحاء، إنما يعمل على استبدالها بأساطير مزيفة وطقوس عابثة ، قد ترضي ذلك التروع الأسطوري لديه ، هذا ما يجعل الجماهير على الدوام عرضة للوقوع في براثن أساطير حديثة " 168.

أي أنَّ اليومي المنبثق عن العالم يعج بخطابات شتّى ، تحمل الأحداث لكنّها تستهلك بشكل بريئ، لا يسرى فيها المتلقي ذلك النسق السيميائي، بل يعتبر أنَّ الدلالة نسق من الواقع، تحوّل المعين إلى شكل، وأنَّ الصّيغة الصّفرللدّلالة تتحوّلُ بدورها إلى فعل من الأوامر، فتعاقب الأسطورة للمعنى هو إرادها للاستحواذ عليه، فالأسطورة تطال كل شيء وهكذا يصبح اليوميُّ حاملا لصراع طويل ومديد مع الأسطوريّ، لا ينفصل ولا ينقطع بل يستمر بأشكال متنوعة.

<sup>164</sup> الزواوي بغوره: الفلسفة واللغة، 19،78

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=82719 ينظر الموقع: 155

<sup>166</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 194

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=52836 ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=52836

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى، ص32

<sup>169</sup> ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251 بنظر الموقع:

وفي هذا السياق يضيف بارت: "فيمكن تصوّر أساطير قديمة حدَّا، لكن لا توجد أساطير أبديَّة، لأنَّ تاريخ البشريّة هو الذي يحوّل الواقع إلى حالة كلامية، فتاريخ الإنسانيّة وحده فقط من يضبط حياة وموت اللّغـــــة الأسطوريَّة، فالأسطورة لا يمكن أن يكون لها إلا أساس تاريخي ، لأنَّها كلام اختاره التَّاريخ، فلا يمكن أن تتــطور بناء على طبيعة الأشياء". 170

أي أنَّ التاريخ البشريَّ هو الذي ينقل الواقعيّ إلى حالة الحكيّ بالكلام، فالكلام هو الذي ينظم وحده حياة اللّغة الأسطوريَّة وموتها. ولا يمكن للميتولوجيا سواء كانت بعيدة أم لا ،أن تمتلك أساسا تاريخيا ذلك أنَّ الأسطورة كلام ينتقيه التَّاريخ، ولا يمكن أن ينبثق من طبيعة الأشياء.

وقد وحد بارت في الأسطورة، ضمن أولى محاولاته ، مجالاً رحباً للتقصيّ عن عوالم الدَّلالة، وذلك في حطوة نحو سيميائيات عامة، تشمل تلك الأنساق التي تمثّل أساطير هذا الزمن كالسينما والإشهار والتصوير ... إلخ فهي مسائل تكشف عن نسق اجتماعي و كوني، إذ تبدو للوهلة الأولى أنَّها أكثر تحرُّراً وعقلانيةً في ظاهرها .بيد أنَّها تخضع لاختيارات واستعمالات أسطوريَّة ، مشروطة بتمثيلات لاواعية، فهي تلك التمظهرات التي لا ندركها لذاها بل فقط للصور أو العلامات التي تثيرها.

فأنواع الخطاب المرئي والمكتوب ،التي ذكرها بارت ،تنطوي على حصتها من اللاّعقلانيّة ،وتتحوّل إلى نوع من الميتولوجيا التي يحيا بها النَّاس ،لأنَّها تصبح جزءا من واقعهم .وخاصَّة حين تجد فسحة ومتسعاً للتجذّر، بفعل غياب الحسّ النقديّ ،وتعذر القدرة على تعرية الخطاب من بلاغته المزيّفة ،ومنطقه الهش الملتبس بلا عقلانية فحواه.

ومعنى هذا أنَّ الواقع ينتج أساطيره، أي خطاباته وتمثلاته المشبعة بإيديولوجيا تراهن على تكريس القائم وتبرير السَّائد، ونمذجة السلوكات وسلعنة القيم .كما هو الشأن في الخطاب الإشهاري كأنموذج للأساطير المعاصرة، على أنَّ الخطاب المقصود به هنا ليس ذلك المتعلق بالأنساق التواصلية الاعتباطية ،التي أرستها الممارسة التداولية في بعدها اللغوي التقريري ،بل الأنساق الملحقة أو الثانوية التي تمرر عبر قناة اللَّغة قيماً ضمنيةً أو مباشرةً

Roland Barthes: Mythologies, p 194 170

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251 ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251

<sup>172</sup> ينظر الموقع: http://www.ulum.nl/b174.htm

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 194

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=82719 ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=82719

فالإشهار من منظور بارت يعلن في نظره الحضور الكامل للأسطورة في قلب كل ممارسات الحياة اليومية لاستناده على الصورة أثار قطعية من الكتابة فهي تفرض المعنى دفعة واحدة دون تحليلها أو تجزئتها، لكن هذا لا يعدو أن يكون فارقا تأسيسيا فالصورة تصبح نوعا من الكتابة حالما تكون حاملة لمغزى ما ... فالصورة ستكون نوعا من الخطاب شأنها في ذلك شأن المقال الصحفي ". 176

فالإشهار كنظام للتواصل ،برسائله وإيحاءاته وأساطيره، يضع رهن إشارة المستعمِل له شبكةً من القيم أي العلامات، والتي هي بنفس المقدار أفكار مبلورة في أشكال فإشهار لسيارة مثلا، يكون فيه شكل جانبها وطلاؤها وغلاف مقاعدها دوالاً، تدعم ضمنياً مدلولات من طبيعة أخرى، كالرفاهية والوضعيّة الاجتماعية والسلطة والقوة إلى ...فالأسطورة تقدَّم على شكل كلام مخادع، يخفي الرسالة الإيديولوجية. فما يعطينا إيَّاه الإشهار بشكل حاص ليس هو الحقيقة ،إنَّما هو ظلال الحقيقة.

ذلك أن ما تنقله الأسطورة من وقائع كما يرى فراس السواح، لا يشبه الوقائع أو المعلومات الدقيقة، إنه إيحاء لا إملاء، إشارة وتضمين لا تعليم وشرح وتلقين، وتعتمد الأسطورة في تقنياتها هذه على استخدام الظلال السحرية للكلمات، فالكلمات في أي لغة ذات وجهين ، وجه دلالي: يرتبط بالمعاني المباشرة للمسميات ، ووجه آخر سحري متلون بظلال متدرجة بين الخفاء والوضوح، قادرة على الإيحاء بمعان غير مباشرة 178.

وهذا ما جعل بارت يقر بأنَّ الميتولوجيا كعِلم، تدرس الأفكار على هيئة أشكال، تمثّــل جــزءًا مــن السيميولوجيا "Idéologie" على اعتبارهــا علماً تاريخياً.

فالأسطورة عند بارت، هي كلُّ موضوع خطاب يتحوَّل عبر مخزونه الإيحائي، الذي يدرج هذه الخطابات ضمن رهانات الدَّلالة إلى أسطورة، أي إلى شكل من الخطاب الذي يطمح إلى توليد دلالته وحقيقته الخاصَّتين وترويجهما، على أنَّهما صلب الحقيقية وعين الواقع.

وهذا ما جعله يؤكد على أنَّ الأسطورة، بالمعنى السيّميولوجي لا تعدو كونها قولا، ولكنَّه ليس قولا كباقي الأقوال ،بل هو نسق للتواصل ورسالة مرتبطة بمجتمع معين ،وبلحظة تاريخية معينة من تاريخ هذا المحتمع عندما اعتبر هو الآخر أنَّ الأسطورة هي كلام فضلا عن كونها بعيد عن هذا المعنى، هو ما أكَّد عليه ليفي ستروس عندما اعتبر هو الآخر أنَّ الأسطورة هي كلام فضلا عن كونها

http://www.saidbengrad.com/al/27/27-4.pdf ينظر الموقع: http://www.saidbengrad.com/al/27/27-4.pdf

Roland Barthes: Mythologies, p 195 176

<sup>177</sup> ينظر الموقع: السابق

<sup>178</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى، ص 22

<sup>\*</sup> الإيديولوجيا Idéologie : فكر نظري يعتقد أنه يتطور تطورا تجريديا في غمار معطياته الخاصة به، لكنه في الواقع تعبير عن وقائع اجتماعية و لاسيما عن وقائع اقتصادية ،كما أنه فكر لا يأخد في حسبانه أن الوقائع هي التي تحدد فكره. (انظر:أندري لالاند: موسوعة لالاند الفلسفية، ص 611) <sup>779</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص197

<sup>180</sup> ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=82719

وخلاصة القول بناء على ما سبق ذكره ،أنَّ كل المواضيع والأشياء في هذا العالم بإمكالها أن تتحوَّل إلى مواضيع أسطوريَّة ،على اعتبار أنَّ الأسطورة هي كل موضوع متكلَّم عنه ،يتمظهر عبر شكل حامل لمختلف الدلالات والمعاني الإيحائية والإيديولوجية.

Carolle Gagnon: Nouvelle sociétés, nouveaux mythes, érudit, n°2,1994, Université Montréal, Canada, p 472 181

# المطلب الثاني: البنية الدلاليّة للأسطورة.

يعتقد بارت أنَّ الأسطورة في النَّهاية ليست إلا جزءا من علم العلامات ،الذي سلَّم به سوسير منذ أزيد من أربعين عاما تحت مسمى السِّيميولوجيا ،والتي لم تخرج إلى حيِّز الوجود، إلاَّ كقسم من البحوث المعاصرة التي تحتم عشكلة المعنى والدَّلالة، فالسيميولوجيا هي علم الأشكال لأنَّها تدرس العلامات بصرف النظر عن مضمولها.

فالأسطورة هي نظام سيميولوجي ،وكل نظام من هذا النوع يفرض علاقة بين مصطلحين: دال ومدلول .لكن، كما يرى بارت، علينا أن نتعامل مع كل نظام سيميائي ليس على أساس مصطلحين ،بل على أساس ثلاثة مصطلحات.

وما يجب أن نوليه اهتماماً ،هو كيفية ارتباط الدَّال بالمدلول لتشكيل الوحدة الكليَّة أي العلامة. فالأسطورة تنتمي إلى السِّيميولوجيا باعتبارها علما شكليا ،و الميتولوجيا موضوعها الأفكار في صيغة أشكال.

فالدَّال والمدلول والعلامة ،هذه المصطلحات الثلاثة هي شكلية خالصة، والتي يمكن أن تعطى لها محتويات ومضامين مختلفة، لما لها من أهميَّة كبرى في دراسة الأسطورة كمخطط سيميولوجي. ويرى بارت أنَّ ثُمَّة تناولاً مختلفاً لهذا الشَّكل الصّرف لحدود الدَّال والمدلول والعلامة، تناولاً يختلف باختلاف المرجعيَّات العلميَّة.

وفي السّياق نفسه ،يضيف بارت قائلا: "في الأسطورة نحد المخطط ثلاثي الأبعاد كما وصفته وتحدثت عنه: الدَّال، المدلول والعلامة، فالأسطورة هي منظومة خاصَّة وتتأسس بناء على نست سيميولوجي يوجد قبلها. فالأسطورة هي نظام سيميولوجي ثاني، والعلامة التي هي المجموع الكلي الرابط بين الصُّورة والمفهوم في النّظام

Roland Barthes: Mythologies, p 195,196,197 <sup>182</sup>

<sup>183</sup> ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251 ينظر الموقع: http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp

السّيميائي الأول، تصبح مجرد دال بسيط في النظام الثاني".

فبارت يعالج الأساطير كما في النظام اللغوي العام ،وفق منظور ثلاثي يقوم على الدَّال والمدلول والعلامــة الناشئة عن احتماعهما .و تغدو العلامات الثقافية بدورها بنية نظام أولي تفضي إلى بنية نظام ثانية، وهـــذه البنيــة الثانية هي الأسطورة 185 والخطَّاطة التَّالية تبرز ذلك: 186

|                | ل 2-المدلول | الدَّاا |        |
|----------------|-------------|---------|--------|
|                | 3-عـــلامة  |         | 4      |
| II. المـــدلول | I. الدَّال  | J       | t £    |
| ä              | III. العلام |         | أسطورة |

ويشرح بارت النظام الأسطوري بمجموعة أمثلة ،منها باقة الورد التي يطلق عليها اسم علامة ناتجة عن اتحاد الدَّال والمدلول ،ومختلفة عن باقة الورد كدال أي بوصفها منتجا زراعيا نباتيا ،فهو يميز بين باقة الورد كدال وباقـــة الورد كعلامة مشبعة بالدلالة.

والمثال الثاني الذي ساقه بارت لإيضاح البنية الأسطورية المعاصرة ،هـو صـورة غـلاف مجلـة "بـاري ماتش" "Paris Match" الفرنسية ،التي تُظهر جنديّاً فرنسيّاً زنجيّاً ،يرتدي الزيّ العسـكريّ ويـؤدي التحيـة العسكريّة للعلم الفرنسي.

في المستوى الأول، تعبر الصُّورة عن دال ينقل مدلولا مباشرا: "هو أنَّ فرنسا امبراطورية عظيمـــة ،وبـــأنَّ أبناءها وبدون أي تمييز على أساس الألوان يخدمونها بإخلاص، ولا يوجد أفضل من حماسة هذا الجندي ،للرد على الذين ينتقدون الاستعمار المزعوم". 188

<sup>184</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 199

<sup>185</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 68

Roland Barthes: Mythologies, p 200 186

<sup>187</sup> وائل بركات المرجع السابق، ص 69

<sup>188</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 202،201

وفي المستوى الثاني، أي الاسطوري، يتحول الدَّال والمدلول إلى دال ثان يطلق عليه اسم الشكل، والمدلول الناتج في هذا المستوى يسمّيه المفهوم، ويسمّي العلاقة القائمة بينهما بالدَّلالة، وهي تقوم مقام العلامة في المنظومة اللغوية، وهذا ما يمكن ترجمته وفق الخطّاطة التالية:

| 2- مدلول                                   | 1 – دال       | النظام اللغوي    |
|--------------------------------------------|---------------|------------------|
| معنى                                       | النظام التعوي |                  |
| 2- مفهوم                                   | 1- شكل        | النظام الأسطوري  |
| 4- دلالـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |               | النظام الاستطوري |

في هذا النظام الأسطوري، يستطيع المرء أن يميَّز بين الدَّلالة الأولى، والدلالة الأسطورية. فإذا كانـــت الأولى تثبت ولاء جميع أبناء الوطن وإخلاصهم له، ودفاعهم عنه على اختلاف ألوالهم ومعتقداتهم، فإن الثانية تظهر الهيمنة الفرنسية والجانب الاستعماري لهذه الرمزيّة العسكرية الفرنسية.

ففي الأسطورة نظامان سيميولوجيان يتداخل الواحد منهما مع الآخر، فالنسق الأول هو المسمى باللغة - الموضوع، والذي تبني الأسطورة عليه نظامها الخاص،أو الأسطورة ذاتها والمسمى بالميتالغة "Méta-langage" أو اللغة الثانية، سواء تعلق الأمر باللغة نفسها أو بالتصوير، الرسم، الملصقات، الطقوس، وما إلى ذلك، حالما يستم السيطرة عليها من طرف الأسطورة تتحول إلى وظيفة دلالية محضة. فالأسطورة لا ترى فيها سوى محرد علامة شاملة ،أو المصطلح الأخير لنظام سيميولوجي أول ستصبح مصطلحا أوليّاً أو جزئيّاً، في نظام أكبر ينبني على النظام الأول.

فالمضمون الظّاهر يماثل الكلام ، في حين أنَّ المضمون الكامن يمثل البنية التي تشكل الأساس الذي يقوم عليه الخطاب ، ويمكن طرح افتراض مفاده أنَّ هذه البنية الكامنة معادلة للإيديولوجيا، تشكل نوعا من البنية الخفية في كل خطاب ، وهي تنقل وتستقبل مغلفة في شكل خارجي، يلفّه الإبحام وقد ميّز بارت على هذا المستوى الثاني الخفي بوصفه الميتالغة ، في مقابل اللغة الإعتيادية أو اللغة -الموضوع . وتبنى غريماس شيئا مماثلا، تحت مصطلح المستوى العلمي التطبيقي للغة الأساسية ، والمستوى الأسطوري للغة الثانوية أو الميتالغة بتعبير بارت. 191

ومن وحي فكرة اللغة والميتالغة، تجدر الإشارة في هذا السياق إلى أن "هيدغر" "Martin Heidgger"

78

<sup>69</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص  $^{189}$ 

Roland Barthes: Mythologies, p 200 190

<sup>191</sup> بنظر الموقع: http://www.alsabaah.com/paper.php?source=akbar&mlf=interpage&sid=86500

أولى هو الآخر لهذه الثنائية اهتماما في معرض حديثه عن الفهم والتأويل ويظهر ذلك من حلال قوله بأن المنعرج يستلزم أن يتحول موضوع الفهم من اللغة إلى الميتالغة، ومن علاقة التواصل الخطية، إلى فضاء عمقي يخرج بالدلالة، من ثنائية الدال والمدلول، إلى البحث في مدلول الدال ومدلول المدلول، وعند ذلك يتولد تاريخ حدلية للتأويل، بحيث يتنزل الميتالغوي ضمن إستراتيجية فكر فلسفي حديد 192.

غير أنَّ الحديث عن الأسطورة لا يكتمل إلا برؤية شاملة لمظاهر الحياة العامَّة ،التي سطّرها بـــارت ليؤكـــد صحَّة نظريَّته ،فهو ينتقي أمثلة من المصارعة والسينما والدَّعاية والطعام ،والخمر وسباق الدرجات وغيرها من نماذج الحياة اليومية .

ولا ضير من الوقوف عند أنموذج يتعلق بالمصارعة حيث يقتسبس بسارت مسن" بسودلير" Baudelaire" جملة تنطبق على موضوعه يقول فيها: الحقيقة التفخيمية للحركة في ظروف الحياة الكبرى، محاولا بذلك تأكيد مسألة الإنحراف في الأسطورة . وللرَّبط بين مشهدية المصارعة والأسطورة، يستند بارت إلى مفهوم الإنحراف حيث يعتبر التفخيم أحد أنواع الانحراف عن الحقيقة والواقع. 193 "إن الميزة التي تمتاز بها المصارعة ،هسي كونها مشهدًا فيه مبالغة، فنحن نلمس في مشاهد المصارعة تفخيما له علاقة بالمسرح القديم، كما أنَّ حفلة المصارعة تقام في الهواء الطَّلق". 194

فما يجعل المصارعة أسطورة مستمرة، هو أنَّها تجنح للمبالغة وتقيم علاقة تناصَّية بالمسرح القديم، من خلال حلبة المصارعة التي تساوي منصة المسرح، وإشتراكهما بحضور الجمهور. هذه الوظيفة التفخيميَّة هي وظيفة المسرح القديم نفسها، الذي تتعاضد فيه القوَّة مع اللَّغة والملحقات (الأقنعة، والأحذية المسرحية).

من أجل تقديم تفسير، تتَّضح المبالغة فيه لضرورة معيَّنة. وبذلك تتحوَّل المصارعة إلى مشهدية أسطوريَّة، وبالتالي إلى علامة سيميولوجيَّة، تبدأ ببث إنحرافاتها الدَّلالية، وهي بوصفها علامة تتوزع على محورين: دال وهو المساد المصارعين، ومدلول هو المبالغات الجسدية للمصارعين، يشكل حسد المصارع المفتاح الأول للصراع، فهو بوصفه دالاً يبث مدلوله في سياق أسطورة المصارعة، ومن خلال الجسد والحركات يكوَّن المشاهدون (المؤولون) المدلول.

ومن حيث فكرة الجسد كلغة، وفي سياق هذا التحليل، يمكن العودة إلى ميرلو بونتي من خلال وصفه لخبرة الجسد بكونها تعبيرا وحوارا، فالجسد من خلال حركته في العالم يؤسس المعاني الأولية التي يدركها الذهن، كما يشكل الجسد نقطة مركزية في عملية الإدراك، من خلال وظائف الرؤية والحركة، ومن خلال حضوره مع

<sup>192</sup> دليل محمد بوزيان وآخرون: اللغة والمعنى، ص

<sup>193</sup> وائل بركات: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، ص 69

Roland Barthes: Mythologies, p 15 194

. 195 الآخرين

ولأن لديه كذلك القدرة على التعبير، كما هو الحال مع حركات أجساد المصارعين، فالمعنى المتضمن كما يقول ميرلو بونتي في الكلمة يمكن أن يكون ذاته المعنى المتضمن في إيماءة الجسد وحركته 196، فالجسد يمسرح دائما تعبيراته عبر صور متعددة، حيث يصبح التواصل اللاشفوي أكثر فصاحة ونزاهة ودقة وكذلك أكثر تلقائية واقل خضوعا للسيطرة من التواصل الشفوي 197.

وقراءة مقال بارت (عالم المصارعة) يوضح بصورة حلية توظيفه أمرين: توظيف مفهوم الإنحراف والمبالغة في تحويل المصارعة إلى أسطورة، وتوظيف فكرة العلامة السيميولوجية في مشهد المصارعة بوصفها أسطورة ،ولـــذلك درس بارت شكلها لا مضمونها أو درسها بوصفها منظومة اتصال.

و باشتغاله بدراسة الأنساق الدلالية على اختلاف موادها عامة، وبتحليله للصّورة والإشهار على وجه التحديد، استطاع بارت أن يعمل على تبيان السلطة المتحكمة في الصّورة لأنَّ لها بعدين متلازمين:

البعد التقريري (النظام الأول) والإيحائي (النظام الثاني) ، فقراءة الصورة لا تتطلب الوقوف عند حرد دوالها التقريرية، بل تستوجب البحث عن مدلولاتها الإيحائية للوصول إلى النسق الإيديولوجي ،الذي يتحكم في هذا النوع من العلامات. واستطاع بارت أن يفضح تلك الثقافة والإيديولوجيا، التي تختبئ وراء ما يقدم لأفراد المجتمع.

فالخطاب الإشهاري من منظوره يتميز بالإزدواجية، التي يكون فيها التقرير الأول بكليته على المستوى الأول، بمثابة الدَّال بالنسبة للخطاب الثاني الذي يحيل على المدلول: والذي هو جودة البضاعة ،والذي يحفز المستهلك على الشراء.

وعليه فالأسطورة هي نسق خاص، ينبني انطلاقا من سلسلة سيميائية موجودة قبله: إنها نسق سيمائي من الدرجة الثانية ، يحتوي الأول ويتجاوزه. فالعلاقة بين الدَّال والمدلول في النسق الأول هو ما يشكل المعنى التقريري، وهذا المعنى الأول لا يتجاوز حدود ما يسميه بورس بالمؤول المباشر، الذي يعطي نقطة انطلاق الدَّلالة ، ولكي يتم تجاوز هذا المستوى علينا أن ننتقل إلى نسق سيمائي ثانٍ يسمى بالإيجاء.

بما أن الأسطورة نظام سيميائي، وحداته الأساسية هي الدال و المدلول، فما هي خصائصهما في الحقل الأسطوري؟

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> الحسين الزاوي وآخرون: الطريق إلى الفلسفة، ص 60،59

<sup>134</sup> المرجع نفسه، ص 134

<sup>199</sup> دليل محمد بوزيان: اللغة والمعنى، ص 199

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> وائل بركات: المرجع السابق، ص 70

<sup>199</sup> ينظر الموقع: http://www.saidbengrad.com/al/n16/pdf/8-16.pdf

<sup>200</sup> ينظر الموقع: http://www.salahws.com/index.php?ps=SchoolR&tid=102

#### 1-الدال الأسطوري:

إن الدَّال الأسطوري حسب بارت يتمظهر بشكل غامض، فهو يمثل معنى وشكلا في الوقت نفسه، و هـو ممتلئ من جهة وفارغ من جهة أخرى، باعتباره معنى. فالدَّال يتطلب قراءة ويمتلك حقيقة حسية، على عكس الدَّال اللغوي الذي هو من طبيعة نفسية خالصة ، فهو يمتلك وفرة وغنى. أما المعنى الأسطوري فباعتباره مجموعـة مـن العلامات اللغوية، فإن لهذا المعنى قيمة خاصة ،فهو جزء من التاريخ، فالمعنى عندما يكون كاملا فإنه يفرض وجود: معرفة، ماض و ذاكرة، وعندما يصبح المعنى شكلا يترك وراءه تغيراته ،يصبح فارغًا أو أكثر فقرًا، فـلا تبقـي إلا الرسالة.

فالمعنى الأسطوري يحتوي على نظام من القيم التاريخية الجغرافية، والأحلاقية والأدبية ... إلخ، لكن الشكل الأسطوري قد يبعد كل هذا الثراء ،فيفقر المعنى ويفرغه وهذا ما يستدعي الدلالة لتقوم بملئه، ويرى بارت أنَّ النقطة الجوهرية في كل هذا أنَّ الشكل لا يلغي المعنى بل يفقره ويبعده، أي يجعله تحت تصرفه. وهنا يُعتقد بانَّ المعنى سيموت، لكنه موت مع الحفاظ على الحياة ،حيث يفقد المعنى قيمته لكنه يحافظ على حياته، حيث أنَّ الشكل سيموت، لكنه موت منه ،و بهذا سيكون المعنى بالنسبة للشكل كمخزون مؤقت للتاريخ.

ويرى بارت أنَّه إذا كان المعنى يظهر ويتخفى بنوع من التناوب السّريع، فإن الشكل يجب أن يتجلّر باستمرار في المعنى ويتغذى طبيعيا منه، فهو يتخفى فيه فلعبة الاستخفاء بين المعنى والشكل هي السيّ تعرّف الأسطورة.

فشكل الأسطورة ليس عبارة عن رمز، فالزنجي الذي يحيي العلم ليس رمزا للإمبراطورية الفرنسية، لكن لديه حضور كبير. فيها فهو يظهر كصورة معيشة ،بريئة وعفوية، لا جدال فيها لكن في الوقت نفسه فإن هذا الحضور معضع، مبعد ،محول إلى شيء شفاف، ينحسر بعض الشيء ليصبح شريكا للمفهوم، المتمثّل في الإمبريالية الفرنسية والذي يأتي مجهزا.

وعليه، فالدّال الأسطوري له جانبان: المعنى والشكل؛ فالمعنى هو دائما هنا ليمثل الشكل، والشكل بدوره يعطي للمعنى الامتداد، ولا يوجد أي تناقض ما بين المعنى والشكل وعلى هذا الأساس فلو كنت على متن سيارة ، كما يقول بارت، وأنت تنظر إلى مشهد من خلال النافذة، لا يسعك إلا أنّ تركز إما على المشهد أو زجاج النّافذة، فمرّة يتراءى لك زجاج النافذة ومسافة المنظر الطبيعي، ومرّة وعلى العكس يشد انتباهك شفافية الزجاج وعمق المشهد. لكن نتيجة لهذا التناوب المستمر، فالزجاج هو في آن واحد حاضر ومفرغ ، والمنظر في الوقت نفسه غير واقعى وممتلئ ، وهو الشيء نفسه بالنسبة للدال الأسطوري :الشكل فيه مفرغ لكنه حاضر، والمعنى فيه غائب

Roland Barthes: Mythologies,p 202 <sup>201</sup>

رغم أنَّه ممتلئ.

#### 2-المدلول الأسطوري

أما بالنسبة للمدلول وفق وجهة النظر البارتية، فهو التاريخ الذي يترف ،هو المفهوم. إنه بالنسبة إلى الشكل محدد، تاريخي وقصدي في الوقت نفسه، فهو الذي يدفع بالأسطورة إلى الكلام.فالإمبريالية مثلا في أسطورة الزنجي المحيي، هي الدافع المشكّل لهذه الأسطورة.

فالمفهوم يعيد إنشاء سلسلة من الدوافع والمقاصد خلافا للشكل، وهو ليس بأي شكل من الأشكال محردا ،فهو ممتلئ بالمواقف، هو تاريخ جديد مزروع في الأسطورة، ففي مثال الزنجي المحيي كشكل، فالمعنى فيه منعزل، مفقر، لكن كمفهوم للإمبريالية الفرنسية ،فهو مرتبط بكل العالم وبالتاريخ العام لفرنسا.

ويرى بارت أنَّ المفهوم ذو طابع مفتوح؛ فهو ليس جوهرا بجردا، فالطابع الأساسي للمفهوم الأسطوري هو كونه خاصًا ،وهنا يعطي لنا بارت مثالا بالفرويدية \* "Freudsime"،فالمدلول الخاص بهذا النظام السيميولوجي هو المصطلح الثاني للنظام، هو المعنى الكامن وراء الفعل الناقص أو الإضطرابات.

كما أنَّ كل مدلول يمكن أن يكون له عدة دوال ،وهذا هو الحاصل فعلا بالنسبة للمدلول اللغوي ،ومدلول التَّحليل النفسي .وهذا هو الحال بالنسبة للمفهوم الأسطوري، حيث يوجد تحت تصرفه كتلة غير محدودة من الدوال، فيمكن أن نجد ألف صورة تعبر عن الإمبريالية الفرنسية ،وهذا يعني بكل وضوح أنَّ المفهوم أكثر فقرا من الدَّال، كما أنَّ تكرار المفهوم من خلال أشكال مختلفة أمر قيم عند الميتولوجي، فهو يسمح له بفك رموز الأسطورة.

ويعتقد بارت أنَّه لا توجد نسبة ثابتة بين حجم المدلول وحجم الدَّال، وإن كان هناك تناسب بينهما في اللغة ففي الأسطورة يحدث العكس ،حيث أنَّ المفهوم يمكن أن يمتد باتساع كبير جدا على الدَّال ،فعلى سبيل المثال قد نجعل من كتاب كامل دالا ذا مفهوم واحد ،على العكس من ذلك، فكلمة أو حركة يمكن أن تكون دالا لمفهوم مضخم (ممتلئ).

ويضيف بارت في ذات السياق، قوله بأنَّ المفاهيم الأسطورية ليس لها ثبات، فيمكن أن تخرج إلى حيّز الوجود وتتغير وتتفكك وتختفي تماما، لأنَّها على وجه التحديد تاريخية فالتاريخ يستطيع قمعها بسهولة.

Roland Barthes: Mythologies,p 203,204 202

<sup>\*</sup> الفرويدية Freudisme: نسبة إلى فرويد و هي مرتبطة بمصطلح التحليل النفسي و هو اصطلاح حديث أطلقه فرويد على إحدى طرق البحث و العلاج في علم النفس المرضىي و قد انتشر هذا الاصطلاح في علم النفس الحديث حتى أصبح يطلق على جميع التقنيات المستعملة في دراسة الأفعال النفسية شعورية كانت أو لا شعورية.(انظر: جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج2، ص257)

كما أنَّ المفهوم يظهر بشكل شامل فهو سديمي، ليس له امتداد بل له عمق، والعلاقة التي توحّد المفهوم بالمعنى هي أساسا علاقة تشويه. كما هو الحال في التَّحليل النفسي لدى فرويد ، فالمعنى غير الظاهر للسلوك يشوه معناه الظاهر (الواضح) ، أما في نظام سيميائي بسيط كاللغة فالمدلول ليس بإمكانه أن يشوه أي شيء على الإطلاق، لأنَّ الدَّال فارغ واعتباطي ولا يبدي أي مقاومة.

وتتحدد دلالة الأسطورة ضمن إطار هذا التضايف التشويهي، بين "المفهوم" و"المعنى" فإذا كان المدلول في النسق اللساني لا يستطيع تشويه أي شيء، وذلك نظرا لضعف مقاومة الدَّال المفرغ والاعتباطي في الوقت نفسه، فإن الدَّال الأسطوري يتجلى ضمن مظهرين: مظهر معبأ هو المعنى ومظهر مفرغ هو الشكل، على أن يعمل المفهوم على تشويه الوجه المعبأ (أي المعنى) عبر تحويله من سياق إلى سياق آحر، من دون فسخ أو إبطال لوجوده، وبين شكل فارغ حاضر ومعنى غائب معبأ يتحدد الدَّال الأسطوري.

وخلافا للعلامة اللسانية فإن العلامة الأسطورية تحقق بعدها الدلالي، ضمن العلاقة التماثلية المعلّلة للمعين والشكل، فالشكل يجد تعليله في تعبئته، لذلك تراهن الأسطورة بشكل عام على تلك الصور العامّة التي تفتقر للشحن الدلالي، لتقحمها في غياهب الموروث الأنتروبولوجي.

وتأخذ المصارعة الحرة بالنسبة لبارت وضع علامة أسطورية ،إذ يسعى ضمنها "التصور" إلى تشويه معين المصارعة الحرة عبر نقله من سياقه الأصلي (المصارعة الإغريقية) إلى سياق الفرحة والعرض، حيث يأخذ السياق الأول وضع غائب لكنه في الوقت نفسه معبأ بالظروف المشهديّة، التي تفرضها المصارعة الحرّة (العراك، الصراخ، القوة، صخب، الجمهور ... إلخ)، بينما يتحدد شكل الدَّال الأسطوري ضمن الغياب والحضور، إذ يحاول المتصارعون نقل صورة ألم المتصارعين الإغريق ،عبر ذلك الألم المصطنع الذي يبدونه ،وهو ما يعطي لدال الأسطورة شكلا مفرغا لكنه حضوري، بين هذا وذاك تبرز العلاقة التماثلية المعلّلة ويحصل التشويه والتشكيل لدلالة الصراع المفتوح بين الخير والشر.

وعليه فالدَّال والمدلول الأسطوريان هما واضحان تماما، على عكس ما هو حاصل في الأنظمــة السّــيميائية الأخرى، فالواحد منهما لا يختفي خلف الآخر، فهما يظهران على حد سواء دفعة واحدة .فليس الواحد منهما هنا والآخر هناك، ذلك أنَّ الأسطورة لا تخفي شيئا فوظيفتها التشويه والتحريف، وليس صنع التخفّي.

وتجدر الإشارة في هذا السياق، إلى أن ريكور يعتقد أن عملية تقسيم الأسطورة إلى الوحدات المكونة لها، لا

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص <sup>203</sup>

<sup>204</sup> ينظر الموقع: http://www.ulum.nl/b174.htm

Roland Barthes: Mythologies,p205 205

تمثل إلا تفسيرا أوليا ولا تعتبر بمثابة التأويل الأحير للأسطورة، وهذا يعود لكون الأساطير هي نصوص لغوية ذات مغزى وإحالة، أي أنها تفصح عن طريق بنائها الداخلي الذي هو مدار التحليل البنيوي، وعن طريقة وجود مؤلفيها في العالم، وهذا الجانب الأخير هو ما أهمله التحليل البنيوي، كما هو الحال مع بارت وليفي ستروس 206.

وخلاصة القول بناء على ما سبق ذكره ،أنَّ الأسطورة باعتبارها شكلا فهي تنتمي إلى علم العلامات، باعتباره علما يهتم بدراسة الأشكال، فهي لا تخرج في الأخير عن كونها نسقا سيميولوجيا يتأسس بناء على نظام سيميولوجي أول، يوجد قبلها وإذا كان النظام الأول يمثل المستوى التقريري فإن النظام الثاني (أي الأسطوري) يشكل المستوى الإيحائي أو الإيديولوجي.أما بالنسبة لوحدات العلامة الأسطورية ،أي دالها ومدلولها ،فإن الداً الأسطوري هو معنى وشكل في حد ذاته ،ممتلئ من جهة ،ومفرغ من جهة أخرى ،أما المدلول الأسطوري فهو المفهوم الممتلئ بالدلالات والمقاصد.

<sup>206</sup> بول ريكور: نظرية التأويل، ص 16

## المطلب الثاكث: الأسطورة و اللُّغت

يعتقد بارت أنَّ الأسطورة هي سرقة للغة ، بمعنى أنَّها تحول المعنى إلى شكل من الأشكال ، فهذا التحويل يعتبر من أبرز سمات الأسطورة، فكل اللغات الأساسية هي فريسة للأسطورة ، حيث يكون المعنى دائمًا مهددًا بالأسر، من قبل الشكل.

ويتساءل بارت إن كان هناك أي معنى يمكن أن يقاوم هذا الأسر، الذي يهدده من طرف الشكل؟ معتبرا بأنّه في الحقيقة لا شيء يمكن أن يكون في مأمن من الأسطورة، فالأسطورة بإمكانها أن تصنع نسقها أو نظامها الثاني من خلال أي معنى كان، حتَّى وإن لم يكن يوجد أي معنى.

لكن تختلف اللغات في درجة مقاومتها للأسطورة، فاللغة التي هي في أغلب الأحيان الأكثر سرقة من قبل الأسطورة، تتيح مقاومةً ضعيفةً فهي تتضمن في حد ذاتها بعض الأشكال الأسطورية ،وفي هذا يعتقد بارت بأنّه حتَّى المعاني المتخفية ،والتي لا تمثل أبدًا الدرجة الصفر بإمكان الأسطورة أن تستحوذ وتميمن عليها ،وتقدم لها على سبيل المثال الدلالة التهكمية الساخرة للسريالية "Surréalisme".

فالدرجة الصفر للمعنى ،هي فقط التي تستطيع أن تقاوم الأسطورة ،فاللغة إذا تنتسب إلى الأسطورة باي طريقة كانت ،ذلك لأنّها من النّادر جدا أن تفرض معنى كاملا منذ البداية ،وغير قابلة للتشويه ،وهذا ياتي من طابعها التجريدي، فعلى سبيل المثال كلمة "شجرة" لها مفهوم واسع وغامض ،وتبقى هناك دائما هالة افتراضية تحوم حول معناها الحقيقي، حيث تطفو معانٍ أخرى ممكنة، فالمعنى يمكن أن يكون على الدوام مؤولا.

وبناء على هذا فبارت يعتقد بأنَّ اللغة تفرض على الأسطورة معنًى مفرغًا ، يمكن للأسطورة بسهولة أن تتسلّل وتمتد وتتضخم عبره، وهذه العملية تشبه السطو أو الاستعمار والاحتلال، وإذا كان المعنى الذي تمنحه اللغة حد ممتلئ بحيث تستطيع الأسطورة أن تغمره، فإنما في هذه الحالة ستقبله كليا. أما بالنسبة للغة الرياضة فهي لغة لا تقبل التشويه ، لأنَّها تأخذ كل الاحتياطات المكنة ضد التأويل، فلا يمكن لأي دلالة متطفلة أن تسلل إليها 207.

Roland Barthes: Mythologies,p 217,218 207

<sup>\*</sup> السريالية Surréalisme: (ما فوق الواقعية) كلمة ابتكرها غيوم أبولينير ، أعاد استعمالها أندريه بولون و معه مدرسة كاملة في الأدب و الفن الحديثين تتميز بالنفور من التراكيب العقلية و التسلسلات المنطقية و بالاستثمار النسقي لما هو غير عقلاني و أيضا للحلم و الحالات المرضية و ذلك بالرجوع عالبا إلى التحليل النفسي. ( انظر: أندري لالاند: موسوعة لالاند الفلسفية، ص 1394)

وهذا هو السبّب على وجه الدقة ،كما يرى بارت، الذي يجعل الأسطورة تأخذ اللغة الرياضية جملةً أو على هيئة كتلة واحدة، ويقدم لنا بارت مثالا لمعادلة رياضية هي: (2=mc²) فهذه المعادلة هي دال رياضي بحت، يحمل معنى غير قابل للتغيير، فما تسرقه الأسطورة هنا هو الصمود والنقاء، ذلك لأنَّ الأسطورة بإمكالها أن تصل إلى أي شيء ،وأن تشوه كل شيء ،بل حتَّى كل ما يرفض الخضوع لها.

وكلّما كان صمود الموضوع كبيرًا في مقاومته لهيمنة الأسطورة، كلّما كان استسلامه وخضوعه لها في النهاية أكبر، فالذي يصمد بكل قوة سينهار في النهاية تمامًا ،ويعطي لنا بارت صورة زمنية لصراع الأسطورة واللغة الرياضية، متمثلا في قوله بأن اللغة الرياضية هي لغة تامة ،وتستمد كمالها ذاته من تقبلها للموت .وعلى العكس من ذلك فالأسطورة لغة لا تريد أن تموت، فهي تنتزع من المعاني ما تغذي به بقاءها على قيد الحياة ،ونجاتما الماكر ... فهي تحوّل هذه المعاني إلى حثث متكلمة.

ومن وجهة نظر بارتية، فإن هناك لغة أحرى ،والتي تحاول أن تقاوم الأسطورة قدر الإمكان وهي اللغة الشعريّة، فإذا كانت الأسطورة تمدف إلى تكوين دلالة فائقة، وتوسيع النظام الأول، فإن الشعر على العكس من ذلك يحاول أن يجد دلالة تحتية ، تمثل حالة السيميولوجيا الأولى للغة، أي أنّه يحاول تحويل العلامة إلى معنى فغايته في نفاية المطاف ، ليست الوصول إلى معاني الكلمات بل الوصول معاني الأشياء ذاتها .

وهذا هو السبب الذي يجعل اللغة تضطرب مما يزيد في تجريدية المفهوم ،واعتباطية العلامة. ويمتد هذا إلى حدود العلاقة التي تربط الدَّال بالمدلول، فالبنية هنا تطفو على المفهوم وتستثمره وتستغله إلى أقصى حد، فالشعر يحتل الوضعية العكسية للأسطورة، فالأسطورة هي نظام سيميائي يطمح لتجاوز ذلك ليصبح نظاما واقعيا.

أما الشّعر حسب بارت ،هو نظام سيميولوجي يطمح إلى أن يتقلّص كي يصبح مجرد نظام أساسي، لكن هنا مرة اخرى كما هو الحال بالنسبة للغة الرياضية، فالمقاومة التي يبديها الشعر للأسطورة هي التي تجعله فريسة مثالية لها ،فعدم ترتيب العلامات في الشعر هو وجه من الوجوه الشعرية الأساسية، التي تستولي عليها الأسطورة وتحولها إلى دال فارغ يستخدم للدلالة على الشعر.

فالشعر بقدرما يرفض الأسطورة بشدة ويقاومها ،فهو في النهاية يستسلم وينقاد لها كليًا أو بتعبير بارت: "يستسلم لها مقيد اليدين والرجلين". فهذه هي حالة الشّعر الحديث على عكس الأدب الكلاسيكي ،الذي قبل الأسطورة طواعية، حيث شكّل هذا الأدب نظاما أسطورًا داله الخطاب نفسه كشكل أو كتابة ،ومدلوله هو مفهوم الأدب وثمة الدَّلالة و هي الخطاب الأدبي. وقد أوضح بارت هذا في كتابه: "الكتابة في الدرجة الصفر" Degrès" والذي ما هو إلا ميتولوجيا للغة الأدبية.

يظهر إذا أنَّه حسب معتقد بارت، من الصعب حدًا إخضاع أو هزيمة الأسطورة من الداخل، لأنَّ هنده

الحركة ذاتها التي تقوم بها من أجل الهروب منها، ستصبح هي الأخرى بدورها فريســـة للأســطورة، فالأســطورة بإمكانها دائما وكملاذ أخير أن تدل على المقاومة الممارسة ضدها.

والحق يقال أنَّ أفضل سلاح ضد الأسطورة ،ربَّما يكون بإعادة تشكيلها بأسطرها هي الأخرى، وذلك بإنتاج أسطورة مصطنعة ،وهذه الأسطورة المعاد تشكيلها ستصبح ميثولوجيا حقيقية.

وهنا يطرح بارت تساؤلا مشروعا ،على اعتبار أنَّ الأسطورة تسرق شيئا من اللغة، فلماذا لا تسرق أسطورة؟ ويجيب بارت بأنَّ كل ما يلزم من أجل هذا هو أن تستخدم الاسطورة نفسها ،كنقطة انطلاق لنسق سيميولوجي ثالث. و الأدب يقدم أمثلة بارزة لبعض هذه الأساطير المصطنعة كلا "بوفارو بيكوشو" للا فلوبير" "Gustave Flaubert" ،حيث أنَّ تحليل الرواية يكشف عن وجود نظام سيميولوجي ثانِ يتأسس بناء عليه نسق سيميولوجي ثالث.

ما يمكن استنتاجه بناء على ما سبق ذكره ،أنَّ الاسطورة تقوم بعملية سرقة لكل اللغات ،أي أتَّها بهذا المعنى تعمل على تحويل المعاني إلى مجرد أشكال، وبعبارة أخرى فهي تقوم بتشويه الأشياء والمواضيع، مهما كانت اللغــة الحاملة للمعنى أو المعبر بها عن تلك المواضيع.

Roland Barthes: Mythologies,p 219,220 <sup>208</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> المصدر السابق، ص 223،222

## المطلب الراكع:ق الاسموز الأسطورة

يرى بارت أنَّ تلقي الأسطورة يعني بالضرورة القيام بعملية قراءة للدَّال، والذي يصفه بارت بأتَّه، دال مخادع، وعلى اعتبار أنَّ الدَّال الأسطوري هو معنى وشكل في الوقت نفسه فإن فك رموزه يكشف عن ثلاثة أنواع من القراءة بحسب الجانب الذي يتم التركيز عليه، إما المعنى، أو الشكل أو كلاهما معا.

1/ إذا كانت القراءة ترتكز على الدَّال الفارغ ،فهذا سيسمح للمفهوم . على شكل الأسطورة دون غموض أو لبس ،وسنجد أنفسنا أمام نظام بسيط، حيث تصبح الدلالة حرفية من جديد، فالزنجي ،على سبيل المشال، السذي يؤدي التحية العسكرية ، سيصبح في هذه الحالة مثالا للإمبريالية الفرنسية، فهو رمز لذلك، فالتركيز في هذا الإطار ينطبق على منتج الأسطورة كالصحفي الذي ينطلق من المفهوم ليبحث له عن شكل.

2/ إذا كان التركيز موجها نحو دال ممتلئ، والذي نميز فيه بوضوح المعنى عن الشكل وبالتالي التشويه الله يلحقه أحدهما بالآخر، فإننا، في الحالة هذه، نفكك دلالة الأسطورة وسيتم تلقي الدَّال على أنَّه شهيء زائه ومخادع، هذا النوع من التركيز هو الخاص بالميتولوجي، وهو يقوم بفك الأسطورة فهو سيدرك أو يتعرف على التوشيه ،فالزنجي في هذه الحالة على سبيل المثال يصبح ذريعة للإمبريالية.

3/وأخيرًا إذا كان التركيز على الدَّال الأسطوري ،على النحو الذي ينفصم فيه كليًا عن المعنى والشكل، سيتم تلقي دلالة غامضة ،وفي هذه الحالة ،بإمكان أي واحد منا أن يصبح قارئًا للأسطورة ،وعندها فالزنجي لن يبقى مجرد رمز أو مثال أو ذريعة، فهو سيشكل ،والحالة هذه، الحضور ذاته للإمبريالية الفرنسية.

النوعان الأولان من التلقي والقراءة ،كما يرى بارت، هما من طبيعة ثابتة وتحليلية، فهما يحطمان الأسطورة إما عن طريق الكشف عن غاياتها ومقاصدها، أو عن طريق إزالة القناع عنها وتعريتها، فالقراءة الاولى تمكمية ساخرة أما الثانية فهي مبددة لغموض الأسطورة، أما القراءة الثالثة فهي ديناميكية، تُستهلك فيها الأسطورة وفق الغايات النهائية ذاتها لبنيتها، فالقارئ هنا يعيش الأسطورة ،بوصفها قصة حقيقية وغير واقعية في آن احد.

وبصرف النظر عن هاته الأصناف الثلاثة للقراءة، يتحدث بارت على نوعين آخرين من القراءة و ذلك من

خلال تساؤله عن كيفية تلقي الأسطورة في عالمنا المعاصر: فإذا تلقيناها على نحو بريء فأي فائدة سنتحصل عليها منها، وإذا قرأناها بطريقة تأمليّة ،شأننا في ذلك شأن الميتولوجي فما هي الذريعة التي نقدمها؟.

فقارئ الأسطورة فيما يتعلق دائمًا بتحية الزنجي، إذا لم يكن يرى فيها الإمبريالية الفرنسية فهذا يعني أنَّه لا يعطي لها وزنا أو قيمة ،وإذا كان يرى في هذه التحية تجليًا للإمبرالية، فإن الأسطورة ،في هذه الحالة، تصبح محرد قضية سياسية تفصح عن نفسها، بكل صراحة، ويرى بارت ،في هذه الحالة، بأنَّه إما أن يكون قصد الأسطورة غامضا حدًا، لكي يكون فعالاً وإما أن يكون واضحًا تمامًا فيصبح معتقدًا.

يعتقد بارت أنَّ قراءة تحية الزنجي كرمز بسيط للإمبريالية، يوجب التخلي عن واقعيَّة الصورة، فهي تسيئ إلى نفسها في أعيننا عندما تصبح أداة، وعلى العكس من ذلك فإذا تمت قراءة تحية الزنجي كتبرير للاستعمار، فإنه يستم بالتأكيد وبشكل أكبر تحطيم الأسطورة ،على أساس بداهة دافعها ،ولكن بالنسبة لقارئ الأسطورة فيان التّحيسة مختلفة تمامًا ،فكل شيء يحدث كما لو أنَّ الصورة تثير طبيعيا المفهوم ،أو كما أنَّ الدَّال يشكل أساسا للمدلول، أي أنَّ الأسطورة توجد في لحظة انتقال الامبريالية الفرنسية إلى حالة طبيعية.

والأسطورة حسب بارت تكون مهددة بالتخفي، في حال ما إذا تركت للنوع الأول والثاني من التركيز، وستخرج من هذا المأزق بحل وسط، وهو كونها ستعمد إلى عملية تمويه للمفهوم القصدي، والأسطورة في هذه الحالة لن تجد في اللغة إلا خيانة، لأنَّ اللغة لا يمكنها أن تقوم بطمس المفهوم، إلا إذا أخفته أو أزالت عنه القناع أو قامت بتشكيله، فوضع نظام سيميائي ثاني سيمكن الأسطورة الخروج من هذا المأزق ، وفي هذه الحالة ستقوم الأسطورة بتطبيع المفهوم، إما بدافع كشف النقاب عنه أو إزالته.

ويخلص بارت من كل هذا إلى أنَّ مبدأ الأسطورة، يكمن في تحويلها التاريخ إلى أسطورة ،والأسطورة عندها لا تخفي شيئا ولا تبدي شيئا، بل تقوم بعملية تشويه، وأنَّ ما يتيح في الواقع للقارئ بأنَّ يستهلك الأسطورة ببراءة، هو أنَّ لا يعتبرها نظاما سيميولوجيا ،بل نظاما استقرائيا، لا يوجد فيه سوى تكافؤ ،حيث لا يرى عندها إلا نوعا من عملية إجرائية ،سببية بين الدَّال والمدلول، ذلك أنَّ كل نظام سيميولوجي هو نظام من القيم، فمستهلك الأسطورة يعتبر الدلالة كنظام من الوقائع والحوادث، فالأسطورة تقرأ على أنَّها نظام واقعي في حين أنَّها مجرد نظام سيميولوجي.

وإذا كان بارت قد انتهى إلى أن الأسطورة تعمل على تحويل التاريخ فهي في النهاية يجب أن تقرأ كمجرد نظام سيميائي لا كنظام واقعي فإن هذا الطرح قد يجد ما يبرره في قول فراس السواح: " من خلل الأسطورة عمل الإنسان على تحويل وموضعة تجربته الانفعالية مع الكون والنفس الداخلية والإنسان، وفي ترميزه الأسطوري

<sup>214،213</sup> صدر السابق، ص 214،213

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> المصدر السابق، ص 216،215،214

لهذه التجربة لا يلجأ إلى التحليل أو التعليل الخطي المنظم، بل إلى إنتاج بنية أدبية تحاول من خلال تمثيلاتها وصورها الحركية، إعادة إنتاج العالم على مستوى الرمز، وذلك في وحدات أدبية رمزية تعمل على اختزاله وتقديمه مجددا إلى الوعي "212".

وخلاصة القول هنا أنَّ: قراءة أو تلقي الأسطورة كنظام رمزي سيميولوجي، يعني بالدرجة الأولى القيام بقراءة للدال الأسطوري، وعلى اعتبار أنَّ هذا الأحير مشكل من جانبين هما: المعنى والشكل، فإن ما يمكن قراءته سيكون حسب الجانب الذي يتم التركيز عليه، فتختلف الدلالات المقروءة حسب الجهة التي يتم التركيز عليها أثناء التلقي.

<sup>212</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى، ص 20

# المبحث الثاني: أصناف الأسطورة عند بارت

### المطلب الأول: الأسطورة ككلام غير مسيس

في الجزء الأخير من كتاب الأساطير يظهر بارت البعد الإيديولوجي و التاريخي للأسطورة 213، و يظهر ذلك أولا من خلال حديثه عن علاقة الأسطورة بالسياسة، ذلك أن هاته العلاقة هي بمثابة التمهيد لحديثه عن صنفي الأسطورة ففي هذا السياق يعتبر بارت أن الأسطورة كلام غير مسيّس، حيث يعتقد بأنَّ هذه العبارة هي ما يجب أن يضيفه لاستكمال التعريف السيميولوجي للأسطورة، في المجتمع البرجوازي، وقبل شرحه لمعنى العبارة مهد لها بحديث مسبق له علاقة مباشرة بمعناها، وهو أنَّ السيميولوجيا قد علمتنا أنَّ مهمة الأسطورة تكمن في إنشاء غايسة تاريخية في الطبيعة، و إحداث تغيّرات، وأنَّ هذه العملية هي ما تقوم به الإيديولوجيا البرجوازية أيضًا .

فإذا كان المجتمع البرجوازي ،هو بكل موضوعية حقلا للدلالات الأسطورية بامتياز، فذلك يعود إلى كون الأسطورة ،شكليا، هي الأداة الأنسب لقلب الإيديولوجيا، فكل ما يقدمه العالم للأسطورة هو واقع تاريخي معين، وما تقدمه الأسطورة في المقابل هو صورة طبيعية عن هذا الواقع، ليخرج العالم من الأسطورة كلوحة متناغمة من الجواهر.

وهنا يعود بارت لشرح معنى العبارة التي استهل بها كلامه ،أي كون الأسطورة كلامًا غير مسيس بقوله: لكن من الطبيعي أن نفهم السياسة بمعناها العميق، أي على أنّها مجموعة من العلاقات الإنسانية في بنيتها الواقعية والاجتماعية ،القادرة على صنع العالم ،وبالتالي عدم التسييس في أسطورة المجتمع البرحوازي المقصود به أنّ الأسطورة هنا تقوم بتحويل الواقع و إفراغه من التاريخ، وملئه بما يبدو وكأنّه طبيعي، حيث تجرد الأشياء من معناها الإنساني، فوظيفة الأسطورة تكمن في إفراغ الواقع.

ويعتقد بارت أنَّه فيما يتعلق بكلمة -غير مسيس- ، لا بدّ من إعطاء قيمة أساسية وحيوية لكلمة -غير- فهي تمثل في هذه الحالة حركة إحرائية ، كما أنّها تجسّد الهروب والتخلي المستمر، فعلى اعتبار أنَّ الأسطورة في المحتمع البرجوازي كلام غير مسيس، فهذا يعني أنَّ وظيفة الأسطورة لا تتمثل في نفى الأشياء ، بل العكس مهمتها تكمن في

91

Nathalie Cimino: Théorie de Mythologie, p 11 <sup>213</sup>

التحدث عنها ،وتجعلها برئية وتمنحها الوضوح.

وهذا ما فعلته البرجوازية "Bourgeoisie" ،التي تحاول من خلال الأسطورة، أن تمرر عبر المحتميع والتاريخ معاييرها ومبادئها ،وكأنّها قوانين بديهية لنظام طبيعي. <sup>215</sup> فالأسطورة في هذه الحالة تلغي تعقيد الأعمال البشرية، وتمنحها بساطة وتلغي كل ما هو حدلي ،وهذا يصبح كل شيء واضحا ،فالأسطورة تنظم عالما دون تناقضات لأنّه بدون عمق، عالما قائما على الوضوح وتؤسس وضوحا منشرحًا حيث تبدو فيه الأشياء حاملة للمعنى، أو ذات دلالة من تلقاء نفسها.

لكن بارت نفسه يتساءل: هل الأسطورة دائما كلام غير مؤسس؟ أو بعبارة أخرى هل الواقع مسيس دائما؟ هل يكفي الحديث عن شيء بطريقة طبيعية حتَّى يصبح أسطوريا؟ وردًا على هذه الأسئلة يقدم إحابة "ماركس" "Karl Marx" ،الذي يرى بأنَّه حتَّى أكثر المواضيع الطبيعية تحتوي بالضرورة على أثر سياسي.

وحسب بارت توجد أساطير قوية وأساطير ضعيفة، فالأولى يكون فيها الكم السياسي مباشرًا وواضحًا، وعدم التسييس يكون فيها صعبًا، أما النوع الثاني فيكون فيه الكيف السياسي للموضوع متلاشيًا ،كالألوان حيــــث لا شيء بإمكانه أن ينعشها بقوّة.

ومن وجهة نظره دائما فإن الناس يقومون بعدم التسييس بحسب حاجتهم، فعلاقة الناس بالأسطورة قائمة على أساس الحقيقة وهذا ما يجعل بعض المواضيع الأسطورية قائمة أو في حالة كمون لوقت ما من الزمن لكونما ليست إلا مجرد مخططات أسطورية مبهمة.

و مجمل القول أن ما يعنيه بارت بقوله بأن الأسطورة كلام غير مسيس هو أن المواضيع الأسطورية للفكر البرجوازي، تطرح وكأنها مواضيع طبيعية تخلو من أي شحنات سياسية، رغم أن الواقع يثبت عكس ذلك.

Roland Barthes: Mythologies,p 229,230 <sup>214</sup>

<sup>\*</sup> البرجوازية Bourgeoisie: طبقة نشأت في عصر النهضة الأوروبية ، صارت في القرن التاسع عشر مالكة لوسائل الإنتاج يتميز أفرادها عن غيرهم بثقافتهم و ممارستهم لإحدى المهن الحرة أما في اصطلاح الماركسيين فن البرجوازيين هم الذين يمثلون النظام الرأسمالي. و تقابلهم طبقة العمال. ( انظر: جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج2،ص 205)

Nathalie Cimino: Théorie de Mythologie, p 11

Roland Barthes: Mythologies,p 230,231 <sup>216</sup>

# المطلب الثاني: أسطورة اليمين

من وجهة نظر بارتية فالأسطورة المعاصرة هي إحصائيا يمينية <sup>217</sup> ،والأسطورة اليمينية فلأسطورة الترجوازية ،وتمتاز هذه الأساطير كونما مغذّاة حيّدا، موسعة، منتشرة، ترتارة، تبدع نفسها باستمرار فهي تسيطر على كل شيء على: القانون، الأخلاق، الجمال، الديبلوماسية، الأداب، التسلية، ويكون انتشارها وامتدادها بالمقدار ذاته لامتداد البرجوازية.

وإذا كانت البرجوازية تهدف إلى الحفاظ على الوجود، فهي تتطلب الأسطورة إلى أقصى حد ،وإذا كانت البرجوازية تهدف إلى الحفاظ على الوجود، فهي تتطلب الأسطورة إلى أقصى حد ،وإذا كانتعلق أساطير اليسار \*\* "Mythe à gauche" تعبّر عن كلام المظلوم ،والذي ليس له إلا كلام واحد هو المتعلق بتحرره، فإن الأسطورة اليمينية هي تلك المعبرة عن الظالم، فهذا الأخير هو كل شيء وكلامه فيه وفرة وشراء، متعدّد الأشكال يحتوي على كل الدرجات المحتملة للعزّة فهو يمتلك الحق الحصري للميتالغة، فإذا كان المظلوم يضع العالم وليس لديه سوى لغة حيوية وسياسية، فإن الظالم يختزن العالم وكلامه كامل حركي، مسرحي، تمثيلي. 218

وهذا ما يجعل أساطير اليسار تهدف إلى التّغيير، أما أساطير اليمين فهي تهدف إلى التّخليد في هـذا العـالم. فبارت يعتقد بأنَّ الفكر الأسطوري مرتبط بالظالم لأتَّه فكر يهدف إلى تخليد الأشياء، في حين يهدف المظلوم صانع العالم إلى تغييره وتحويله.

وهذه الخاصية أشار إليها فراس السواح من خلال قوله: "وتستتبع لاتاريخية الحدث الأسطوري، أن رسالته غير زمنية وغير مرتبطة بفترة ما، إنها رسالة سرمدية خالدة، لا تنطلق من وراء تقلبات الزمن الإنساني، وهـــذا مـــا

Nathalie Cimino: Théorie de Mythologie, p 12 217

<sup>\*</sup> اليمين Droite:في النقليد الفرنسي،مجموعة النوّاب و السيناتورات و الذين تقع مقاعدهم على يمين رئيس الجمعية العامة و الذين تطلق عليهم تسمية المحافظين وهم مناصرو التأسيسات القديمة العهد و المتعلقون بالمبادئ و القيم التقليدية والذين لا يعترفون بأي مصدر للحقيقة غير التقاليد.(انظر: Hachette, dictionnaire français ,p 524)

<sup>&</sup>quot; اليسار Gauche: في التقليد الفرنسي، مجموعة الأعضاء و النواب الذين يجلسون على يسار رئيس الجمعية العامة و يمثلون الأحزاب الراغبة في إحداث تغييرات سياسية و اجتماعية الصالح الطبقات الاجتماعية الأكثر تواضعا، و تطلق هاته التسمية على المواطنين و الأحزاب التي تسعى أو ترغب في إحداث مثل تلك التغييرات. ( انظر: Hachette, dictionnaire français, p 720)

Roland Barthes: Mythologies,p 236,237 <sup>218</sup>

Nathalie Cimino: Théorie de mythologies, p 12,13 <sup>219</sup>

يجعل من الحدث الأسطوري حدثًا ماثلًا أبدا ويتخذ صفة الحضور الدائم " 220.

ويضيف بارت متسائلا: ولكن هل توجد على سبيل المثال أساطير برجوازية وأساطير للبرجوازية الصّغيرة؟ "Petite Bourgeoisie"، وردًا على ذات السؤال يقول بارت بأنّه لا توجد اختلافات جوهرية بين الصنفين، لأنّه مهما كانت طبيعة المجتمع الذي يستهلك الأسطورة، فإن الأسطورة دائما تتطلب استقرارًا لطبيعتها، ولكن يمكن أن تكون هناك أساطير برجوازية أكثر نضجًا ،أو امتدادًا في بعض الأماكن الاجتماعية، كما أنّه توجد بعض الأساطير التي لا تكون مروّضةً بعد شكل جيد ،وهي أساطير البرجوازية الصغيرة.

فأسطورة الطفولة الشاعرة "Enfance Poète"على سبيل المثال، أسطورة متقدّمة فهي ليست مروّضة "Enfant Poète"على من أجل جعل الطفل الشاعر" "Wolfgang Mozart" وقبول قواعد أحد عناصر نشأة الكون ،وعندها لا بد من التخلي عن موزارت" Wolfgang Mozart" وقبول قواعد جديدة بسيكوبيداغوجية وفرويدية ،فهي إذا لا تزال أسطورة غير ناضجة.

وبذلك يمكن أن يكون لكل أسطورة تاريخها وجغرافيتها، فكل من التاريخ والجغرافيا هو عبارة عن علامـــة للآخر، فالأسطورة تكون أكثر نضجًا بقدر انتشارها، كما هو حال الأسطورة البرجوازية.

ويعتقد بارت أنَّه من الصعب وضع قائمة للأشكال الجدلية للأسطورة البرجوازية ،مع إمكانية تحديد أشكالها البلاغية، على أنَّ المقصود بمصطلح البلاغة هنا مجموعة من الألوان الثابتة، المنظمة، الملحّة، والتي فيها تنتظم الأشكال المختلفة للدال الأسطوري ،ولهذا فإنها لا تؤثّر على ليونة الدَّال ، إلا أنَّها متصوّرة للتكيف مع التمثيل الخارجي للعالم.

فالأشكال البلاغية للأساطير البرجوازية ، تظهر بعض أهم ميزات الأسطورة اليمينية ومنها أنَّ الأسطورة الإسطورة الإسطورة التريخ، ففيها يتبخر التاريخ كما أنَّها ،أي الأساطير البرجوازية، تظهر البرجوازي الصغير، على أنَّه إنسان عاجز على تخيل وتصور الآخر، وإن قابله وجها لوجه فهو يتجاهله ويتظاهر بالعمى، ويتنكّر له فهو يحاول أن يجعل من الآخر نسخة مطابقة له، ففي محيط البرجوازي كل "آخر" يتحول إلى صورة طبق الأصل للذات، فالآخر يمكن اختزاله إمّا لأنَّه ذو بشرة سوداء ،أو لأسباب أخرى.

وما يمكن استنتاجه بناء على ما سبق ذكره عن الأسطورة اليمينية ،أنَّ الأسطورة اليمينية هي ذاتها الأسطورة البرجوازية ،ذلك أنَّ المجتمع البرجوازي هو حقل للأساطير بامتياز ،فالأسطورة بكل ما تحمله من معانٍ وخصائص، تتجسّد بشكل جلى في الأسطورة اليمينية، فهي الأسطورة المعبّرة عن فكر الظالم ،الذي يسعى من خلالها إلى تخليد

<sup>220</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى، ص 13

Roland Barthes: Mythologies, 237 221

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> المصدر نفسه، ص 238

# المطلب الثاني: أسطورة اليسار

تتشكّل أساطير اليسار وفقا لوجهة نظر بارت عندما لا يكون اليسار هو الثورة ،وتبرز أسطورة اليسار بدقة في الوقت الذي تتحول فيه الثورة إلى اليسار، أي تقبل أن ترتدي القناع وتخفى اسمها وتنتج ميتالغة بريئة.

فستالين" Joseph Stalin "،كان مثالا للأسطورة اليسارية، وقد عرفت الاشتراكية الأسطورة السالينية، فستالين باعتباره موضوعا متحدَّثا عنه قدّم بطريقة خالصة، فهو كلام أسطوري يتشكل من معنى ،دال، مدلول والدّلالة، أما المعنى فهو ستالين الحقيقي التاريخي، وداله هو الاحتجاج الاعتيادي لستالين، أما المدلول هو الغاية الآرثودوكسية والوحدة التي اعتمدها الأحزاب الشيوعية في حالات معينة، وأحيرا الدلالة فهي ستالين المقدّس، حيث القرارات التاريخية مؤسسة طبيعيا، تحت اسم العبقرية.

ويؤكد بارت على وجود أسطورة اليسار لكنها لا تحمل المواصفات ذاتها للاسطورة البرجوازية، فالأسطورة البرجوازية، الا البرجوازية ليست جوهرية، فالمواضيع التي تسيطر عليها نادرة ولا تعبر إلا على عدد قليل من المفاهيم السياسية، إلا إذا لجأت في حد ذاتها إلى مصدر آخر هو الأساطير البرجوازية.

فالأسطورة اليسارية لا يمكنها بلوغ الحقل الواسع للعلاقات الإنسانية والذي يمثل المساحة الأكثر اتساعا للإيديولوجيا "غير الدلالية" فيتعذر على الأسطورة اليسارية الوصول إلى الحياة اليومية فلا يوجد في المحتمع البرجوازي أساطير يسارية متعلقة بالزواج، المطبخ، البيت، المسرح، العدالة، الأخلاق ... إلخ وبالتّالي فهي أسطورة عرضية استخدامها لا يندرج ضمن استراتيجية .

كما هو الحال بالنسبة للأسطورة البرجوازية فهي مجرد خطة وفي أسوء الأحوال هي مجرد انحراف، فهي بذلك أسطورة تنتسب إلى تسهيل وليس إلى ضرورة، وأحيرا وقبل كل شيء فهي أسطورة فقيرة في أساسها لا تعرف التكاثر ناتجة عن نظام ونظرة محدودة زمانيا تخلق نفسها بصعوبة كما تنقصها سلطة عليا تدعمها وتسندها فمهما

أ الشيوعية Communisme: مصطلح ذو مدلولات متعددة، فقد يكون شكلاً لحكومة،أو نظامًا اقتصاديًا، أو حركة ثورية، أو طريقة حياة، أو هدفًا أو مثلاً أعلى. وهي مجموعة أفكار عن كيف ولماذا تحركت أحداث التاريخ وفي أي اتجاه جرت. وقد طور هذه الأفكار بشكل رئيسي فلاديمير لينين الذي كان قائدًا ثوريًا روسيًا في مطلع القرن العشرين الميلادي وذلك بالاعتماد على كتابات كارل ماركس. (انظر: الموسوعة العربية العالمية، النسخة الالكترونية)

وتأكيدًا على كل هذه المواصفات يتسائل بارت ويجيب هل هناك أي شيء هو أكثر ضعفا من الأسطورة الستالينية؟ هي أسطورة تفتقر لأي شكل من أشكال الإبداع ويرى بارت أنَّ هاته العيوب المحيطة بالأسطورة اليسارية مصدرها إن حاز التَّعبير هو طبيعة اليسار بغض النظر عن المصطلح ذاته فاليسار يعرف دائما بالحديث عن المظلوم، البرولتياري أو المستعمر وبعبارة أخرى فكلام المظلوم يتميز بأنَّه مباشرة مفقر، يتسم بالرتابة ففقر كلام المظلوم هو المقياس ذاته للغته فليس لديه سواه كما أنَّه المقياس المتعلق بكل أعماله.

فكلام المظلوم لا يمكنه بلوغ حالة الميتالغة، فهي بالنسبة له تعد بذخا فكلام المظلوم هو كلام حقيقي وهذا يقتضي من وجهة نظر بارت، العودة إلى التمييز ما بين اللغة-الموضوع والميتالغة أي بين الكلام غير المسيس والكلام السياسي .

ويقدم لنا بارت مثالاً ليشرح لنا به ما يريد توضيحه: "إذا كنت حطّابا وأردت تسمية الشجرة التي أقطعها فأنا سوف أحدث الشجرة ولا أتحدث عنها فلغتي ستكون إجرائية، فلا يوجد بيني وبين الشجرة شيء سوى عملي، فالشجرة ليست صورة بالنسبة لي إنها ببساطة الحركة التي يحملها عملي ولكن إذا لم أكن حطابا فلا يمكنني أبدا أن أحدث الشجرة بل إنني أتحدث عنها فلغتي لن تكون وسيلة للشجرة المؤثرة فيها بل إن الشجرة هي التي ستصبح وسيلة للغتي ". 224

فبارت يقارب في هذا المثال خطاب حطّاب حول الشجرة و،خطاب رجل آخر غير حطّاب، فيوضح بـانً الخطابين لا يمثلان الشيء نفسه، فبالنسبة للحطّاب، فخطابه تصريحي والشجرة بالنسبة له ليست صورة إنمـا هـي حقيقة واقعة ، في حين أنَّ الآخر لن يكون خطابه لغة لشجرة حقيقية بل خطابه مجرد ميتالغة.

فمن خلال هذا التمييز يريد بارت أن يبين أنَّ هناك فجوة، بين ما يعيشه الإنسان وما يعتقد أنَّه بصدد عيشه، فالحطّاب يعيش الشجرة التي يتحدث عنها في حين أنَّ الآخرين يعتقدون أنَّهم يتحدثون عن شجرة حقيقية، رغم أنَّهم يتحدثون عن تمثيل للشجرة.

فكلام الحطّاب هو لغة حقيقية ،أما كلام الآخرين عن الشجرة هو لغة ثانية أو ميتالغة، يمكننا من خلالها التأثير ليس على الأشياء إنما على تسمياتها، فاللغة الثانية ليست أسطورية خالصة لكنها الموضوع الذي تستقر فيه الأسطورة، فلغة الإنسان المنتج هي لغة غير أسطورية فهو يتحدث من أجل تحويل الواقع ،وليس من أجل حفظه على شكل صورة ،وعندما يربط الإنسان لغته بصنع الأشياء ،عندها تصبح الميتالغة لغة موضوع -langage"

Roland Barthes: Mythologies,p 233,234 223

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> المصدر السابق، ص 233

Nathalie Cimino: Théorie de mythologies, p 13,14 225

"objet، فتستحيل الأسطورة، وهذا هو السبب في كون اللغة الثورية الخالصة غير قابلة لكي تصبح لغة أسطورية.

فكلام المظلوم إذا هو كلام حقيقي، ككلام الحطّاب أو المنتج، فهو كلام شبه عاجز عن الكذب، ذلك أنَّ الكذب ثراء يتطلب ممتلكات وحقائق وأشكال للاستبدال ،وهذا ما يجعل من أساطير اليسار أساطيرًا ،مفقرة، نادرةً، ضعيفةً، وعابرةً، فالمظلوم عاجز عن التخلص من المعنى الحقيقي للأشياء 226، فأساطير اليسار لا تملك طاقة إيحائية مع العلم أن النص الأسطوري يحافظ على ثباته عبر فترة طويلة من الزمن، وتتناقله الأجيال، طالما حافظ على طاقته الإيحائية 227. فالأسطورة اليسارية تبقى أسطورة اصطناعية أعيد تشكيلها، وهذا هو سبب عدم براعتها.

وخلاصة القول أنَّ اليسار لا يمتلك أساطير بالمعنى الحقيقي للكلمة ،ذلك أنَّ الأساطير اليسارية تعبر عن كلام المظلوم ،الذي لا يعرف الخداع والتزييف ،وهذا ما يجعلها أساطيرا جافة ،مفقرة ونادرة.

Roland Barthes: Mythologies ,P 235 <sup>226</sup>

227 فراس السواح: الأسطورة والمعنى، ص 12

Roland Barthes: Mythologies ,P 236 228

### النائــج:

- 1- إن الأسطورة بالمفهوم البارتي، تعد بمثابة تجاوز للأسطورة في المعنى و الاستعمال التقليدي، الذي يربطها بعالم الخرافة و اللاعقلانيّة.
- 2- إذا كانت المجتمعات القديمة قد صنعت أساطيرها بناء على اعتقادات متباينة، فإن المجتمعات المعاصرة تصنع أساطيرها بامتياز و تستهلكها عن وعي أو دون ذلك.
- 3- الأساطير المعاصرة هي رسائل مغلفة و مقولبة ضمن أشكال، و ما يجعلها مؤسطرة هو الطريقة التي تشتغل ها أو الكيفية التي تصل بها إلينا، لتمرر عبرها مختلف المعاني و المقاصد و الدَّلالات.
- 4- باعتبارها أشكالا، فإن الأساطير تنتمي إلى علم العلامات من جهة، و بما أنها محملة بالدلالات الإيحائية التأويلية أو بالأحرى الإيديولوجية، فهي تنتسب إلى علم التاريخ من جهة أخرى، كما يعتقد بارت.
- 5- وفقا للمعنى الذي أضفاه بارت على الأسطورة، فإن كل شيء أو موضوع بإمكانه الخروج من دائرته الطبيعية، ليصبح موضوعاً أسطورياً.
- 6- إن الأساطير لا تقف عند حدود كونها رسائل حاملة، و محمّلة بمختلف الدلالات و المعاني المتباينة، بـــل تتجاوز ذلك لتشكل نسقاً سيميائياً متكاملاً.
- 7- على المستوى الواقع الاجتماعي و السياسي الإيديولوجي، فالأسطورة إمَّا أن تعبر عن الفكر البرجـوازي الرأسمالي اليميني، بتعبير بارت، و إمَّا أن تكون مرآة عاكسة للفكر اليساري.
  - 8- الأساطير المعاصرة أغلبها أساطير يمينية، تعبر عن الفكر البرجوازي و هي تفرض وجودها بقوة في العالم.
- 9- الأساطير اليسارية قليلة الانتشار، لا تعرف التطور و تقترن مباشرة بواقع الانسان المظلوم المرتبط بعا لم

برجوازي المعالم.

10-إن من خصائص الأسطورة صناعة التّشويه، فهي تحوّل المعاني التي تحملها مختلف اللّغات إلى أشكال، و هذا ما يصطلح عليه بارت بــ السّرقة الأسطوريّة للّغة " فاللغة عادية كانت ، رياضية أو شعرية، كلّها مهدّدة بالتّشويه من طرف الأسطورة.

11-إن كل عملية قراءة أو فك لرموز الأسطورة، تحيل القارئ مباشرة على الدّال الأسطوري الحامل للشكل و المعنى، و تكون الدَّلالات المتلقاة والمعاني المقروءة بحسب الجانب الذي يتم التركيز عليه أثناء التلقي.



المبحث الأول: بنيات لباس المودا و أنظمة لباس الكتابة.

المطلب الأول: البنيات اللباسية.

المطلب الثاني: لباس الكتابــــة.

المطلب الثاكث: أنظمة لباس الكتابة.

المبحث الثاني: التّحليل البلاغي للباس المودا.

المطلب الثاني: النظ المطلب الثاني: النظ المعلق المسلمة المسلمة

المطلب الْنَاكث: التَّحليل البلاغـــي لدال المودا:شعرية المودا.

المطلب الرأبع: التَّحليل البلاغي لمدلول المودا: إيدولوجيا المودا.

المطلب الخامس: التَّحليل البلاغي لعلامة المودا: أسباب المودا.

## متهيئل

من خلال ما تم عرضه في الفصل السابق، تتضح الأطر العامة للأسطورة باعتبارها بنية دلالية أو معلماً علاماتياً، بناء على النظرية البارتية، سواء من ناحية تركبيها أو كيفية اشتغالها كعلامة، أو من ناحية تلقيها و قراءة مدلولاتها، فكانت بهذا الأنموذج الأول للعلامة الثقافية المستوحاة من الواقع الاجتماعي، وعمقه الدَّلالي المعروض من خلال هذه الدراسة.

هذا ما يعني بالضرورة أنَّ هذا الفصل، و الذي يمثّل القسم الأخير لهذا البحث سيتضمن الحديث عن الأنموذج الثاني للعلامة، أي النسق الدلالي الثّاني المتمثل في نظام المودا، أو نسق نظام لباس المودا كشكل ثقافي و حقل دلالي، و الذي تتمظهر من خلاله و تتجلى العديد من المقاصد و الدَّلالات، فقد خص بارت الموضوع بمؤلّف كامل تحت مسمّى: "نسق المودا" "Système de la mode" على غرار كتاب "الأساطير"، حيث أبدى بارت من خلاله اهتماماً بما تكتبه صحف المودا عن اللباس الذي اعتبره بنية سيميائيّة.

قد تناولت موضوع هذا الفصل من خلال مبحثين: أما الأول فتطرقت فيه لأنواع ألبسة المودا كما حسددها بارت، و التي استوحاها أساساً من صحف مهتمة بعالم الأزياء، و المتمثّلة في لباس الصّورة و لباس الكتابة و اللباس الواقعي. و بما أنَّ بارت قد اختار لباس الكتابة، ليكون محورًا لدراسة وتحليل اللباس كنسق دلالي، فقد ضمنت هذا المبحث الحديث عن هذا الصّنف من اللباس على وجه التحديد، وأتبعته بعرض للأنظمة الدَّلالية التي يخضع لها، و الذي من بينها النّظام البلاغي، حيث حلّل بارت بناءًا عليه اللباس أو العلامة اللباسيّة، فالتَّحليل البلاغي لعلامة المودا و عناصرها يمثل الموضوع العام للمبحث الثاني لهذا الفصل، والذي ضمنته أيضاً مطلباً يتعلّق بمفهوم العلامة اللباسيّة.

#### المبحث الأول: بنيات لباس المودا و أنظمة لباس الكتابة.

## المطلب الأفك: البنيات اللباسية

يرى بارت أنّه ومن خلال صحف المودا ،بالإمكان التمييز بين نوعين من اللّباس! لباس الصورة ولباس الكتابة، الأول هو الذي يظهر مرسوما ومصورا والثاني هو اللّباس ذاته محولا إلى لغة ،فهذان اللّباسان يعودان أساسا إلى نفس الحقيقة ،رغم أنّهما لا يمتلكان البنية نفسها فهما لا ينجزان من المادة ذاتها، كما أنّه لا يوجد بين موادّها العلاقات ذاتها، فمواد اللّباس الأول هي أشكال وخطوط وألوان والعلاقة فيما بينها واسعة وممتدة، أما مواد الصّنف الثاني فهي الكلمات والعلاقة بينهما إن لم تكن منطقية فهي على الأقل لغوية .

وفي هذا السياق يتساءل بارت عما إذا كان هذا يعني أنَّ كلا من هاتين البنيتين يرتبط كليا مع النظام العام، الذي ينحدر منه، لباس الصورة مع الفوتوغرافيا ،ولباس الكتابة مع اللغة؟ وإحابة على السؤال يقول بارت بأنَّه في صحف المواد، يكون التعامل مع بنيتين أصليتين متفرعتين عن أنظمة أكثر عموما هما :اللغة والصورة.

ويضيف بارت بأنَّ لباس الصورة ولباس الكتابة يمكن أن يجدا لهما (وحدة) ،على مستوى اللّباس الـواقعي، الـذي الذي يجسدهما فالفستان الموصوف على سبيل المثال، والفستان المصور يتمثلان من خلال الفستان الواقعي، الـذي يعود إليه اللّباس الأول والثاني، وهنا يعتقد بارت بأنَّه حتَّى وإن كانت هناك علاقة ما بـين اللّباسـين الأولـيين، واللّباس الواقعي، فإنه من غير الممكن أن يكون بينها تماثل مطلق، لأنَّه وكما توجد فروقات بين لبـاس الصـورة ولباس الكتابة على مستوى المواد والعلاقات ،وبالتالي الاختلاف على صعيد البنية ،كذلك هو الحال بالنسبة لهذين الصنفين مقارنة باللّباس الواقعي، فهو يختلف عنهما في مواده والعلاقات التي تربط بينها.

فاللباس الواقعي يشكل إذا بنية ثالثة، وحسب بارت دائما، فإنه حتَّى وإن كان الأنموذج الذي يوجه المعلومة المرسلة من طرف اللباس الصورة ،ولباس الكتابة، يتجلى من خلال البنية الثالثة (اللباس الواقعي) ،فإن وحدات لباس الصورة تقع على مستوى الأشكال ،ووحدات لباس الكتابة تتموضع على مستوى الكلمات ،أما بالنسبة لوحدات اللباس الواقعي لا يمكن أن تتواجد على مستوى اللغة ،لأنَّ اللغة ليست نسخة عن الواقع، فبنية اللباس الواقعي لـن تكون إلا تكنولوجية ووحداتما هي الآثار المختلفة لأفعال الإنتاج.

يرى بارت أنَّ البنيات الثلاث للمودا: أي البنية التكنولوجية، والبنية الأيقونية و البنية الشفوية، ليس لها نفس نظام الامتداد والانتشار ،حيث تبدو البنية التكنولوجية مثل اللغة الأم والتي تكون فيها الألبسة المرتداة و المستوحاة منها، ليست إلا كلاما أما البنيتان الأخرتان (الأيقونية والشفوية) هما أيضًا عبارة عن لغات مشتقة، أو منقولة عن اللغة الأم ،وهي في هذه الحالة تشكل وسائط للانتشار ،بين اللغة الأم وكلامها أي الألبسة المرتداة.

ويعتقد بارت هنا أنَّ انتشار المودا في مجتمعاتنا ، يعتمد بشكل كبير على عملية تحويل - على الأقل حسب ما هو مستلهم من الصحيفة - ، من البنية التكنولوجية إلى البنيات الأيقونية والشفوية. وبعبارة أخرى فباعتبارها بنيات فإن هذا الانتقال غير متواصل: فاللباس الواقعي لا يمكنه أن يكون محولا إلى تمثل ، إلا بواسطة بعض الإجراءات ، التي نطلق عليها اسم المحولات لأنَّها تمدف إلى تغيير موضع بنية داحل بنية أخرى، وذلك بالمرور إن حاز التَّعبير من سنن أخرى.

وبالنسبة للتحويل الثاني من اللباس التكنولوجي إلى اللباس المكتوب، فإن المحوّل القاعدي هنا يكمن في تسمية الوصفة أو برنامج الخياطة ،وهو بصفة عامة نص متمفصل حدا عن أدب المودا ،هدفه مضاعفة ليس ما هو موجود أساسا ،ولكن ما هو في طور الإنجاز، فوصفة الخياطة لا تحتوي كتعليق المواد على أسماء وصفات ،ولكن بالخصوص على أفعال ومقاييس ،وباعتبارها محوّلا فهي تشكل لغة مؤقتة تقع في وسط الطريق ،ما بين وجود وصنع اللباس.

ويبقى التحويل الثالث والذي يسمح بالانتقال من البنية الأيقونية إلى البنية المتكلمة، أي من تمثيل اللّباس إلى

103

Roland Barthes: Système de la mode,p 13,14 229

وصفه، وذلك باستعمال المحولات الإيهامية وهي ليست ،في هذه الحالة، رسومات لرب العمل، ولا نصوصا لوصفة الخياطة، ولكن ببساطة هي عبارة عن تكرارللغة.

وحسب بارت فإن إدراك النسقية السيميائية للمودا الملبسية ،يقتضي الوعي بخصوصية تمظهراتها، فبين مظهرها المكتوب (الوصف اللغوي للباس) ومظهرها التقني (اللباس الواقعي) أو الأيقوني (اللباس المصور) ،تتولّى المحولات تارة وصل هذه المظاهر المتباينة، وتقديم صورة كلية لهذا النسق عبر التحول من مظهر لآخر، إذ تأخذ هذه المحولات تارة شكل تصميم نموذجي يسمح بتحويل اللباس الواقعي إلى لباس مرسوم ،وأحرى شكل برنامج تعليمي يسمح بنقل اللباس الواقعي إلى لباس مكتوب ،أو شكل "عائدات" تحيل متعلم الخياطة مثلا إلى الانتقال من اللباس الكتوب إلى اللباس المصور.

وخلاصة القول أنَّ دراسة النسق الدلالي اللّباسي ،يكشف عن وجود ثلاث بنيات ،وهي البنية الشفوية أو لباس الكتابة، البينة الأيقونية أو لباس الصورة والبنية التقنية أي اللّباس الواقعي وكل بنية تربط بين وحداتها ،علاقــة تختلف عن العلاقة التي تربط وحدات البنيات الأخرى، ووجود ثلاث بنيات يفرض وجود ثلاث عمليات تحويلية.

<sup>230</sup> المصدر السابق، ص 15، 16

<sup>231</sup> ينظر الموقع: http://www.ulum.nl/b174.htm

# المطلب الناً ني: لباس الكنابت

يعتقد بارت أنَّ دراسة لباس المودا تقتضي دراسة موسعة للبنيات الثلاث، السالفة الذكر لكنه احتار دراســـة البنية الشفوية. ويظهر ذلك من خلال قوله: لهذه الأسباب فإننا اخترنا اكتشاف البنية الشفوية.

وأسباب بارت في ذلك تتمثل في كون لباس الكتابة وحده هو ما ليس لديه أي وظيفة تطبيقية ولا جمالية فهو مؤسس كليا في سبيل الدلالة، فإذا كانت الصحيفة تصف لباسا فذلك فقط لأجل إرسال معلومة محتواها هو "المودا".

ويضيف بارت بأنَّ حضور اللباس الموصوف يكمن كليا في معناه، وفيه يكون لنا النصيب الأوفر، لإيجاد التوافق السيمنطيقي "Sémantique" في أسمى معانيه، ذلك أنَّ اللباس المكتوب ليس معرقلا من طرف أي وظيفة متطفلة، ولا يحتوي على أي زمانية غامضة، بالإضافة إلى هذه الأسباب ،فإن هناك وظائف خاصة باللغة في اللباس الموصوف مقارنة بالصورة، والمتمثلة حسب بارت في ثلاث وظائف وهي:

### 1/ تثبيت (استقرار) مستويات الإدراك الحسى:

من وجهة النظر البارتية ،فإن الوظيفة الأولى للكلام تتمثل في تثبيت الإدراك الحسي ،عند مستوى معين من المعقولية أو الوضوح ،ذلك لأنَّ الصورة تحتوي دائما على مستويات مختلفة من الإدراك الحسي، فقارئ الصورة لحرية اختيارية للمستوى الذي يتوقف عنده، حتَّى ولو كان غير مدرك لهذه الحرية ،فالاختيار هنا غير محدود فكل نظرة ملقاة على الصورة، هي عبارة عن قرار أو حكم.

وهذا يعني أنَّ المعنى المعطى لصورة ما ليس أبدا أكيدا، ومن جهة أخرى فإن ما نقرأه عن فستان موصوف كتب عن نسيجه وحزامه وحليه، الذي زين به فالكلام هنا يحتوي على وظيفة سلطوية ،فهي التي تختار المستوى

الإدراكي أو مستوى القراءة الذي نتوقف عنده، فالصورة تفرض إمكانيات غير محدودة للتلقي، في حين أنَّ الكلام يثبت حالة وقراءة واحدة وأكيدة.

#### 2/ الوظيفة المعرفية:

إن الوظيفة الثانية للكلام حسب بارت هي وظيفة معرفية، فالكلام يسمح بإيصال معلومات لا توصلها الفوتوغرافيا بشكل حيد ،أو قد لا توصلها أبدا: فهناك صنف من التفاصيل في اللباس على سبيل المثال، لا يمكن أن تراها العين، فاللغة في هذه الحالة تضيف إلى الصورة معرفة بالجوانب المتخفية من لباس الصورة.

فالنص المتعلق بالمودا في هذه الحالة يمثل نوعا من الكلام السلطوي ،الذي يوحد حلف المظهر الغامض وغير المكتمل للأشياء المرئية، فاللغة تشكل إذا تقنية لانفتاح ما هو غير مرئي فلغة اللباس الموصوف، تساعد في السيطرة على اللباس أكثر من الفوتوغرافيا ،كما أنَّها تزود اللباس بنظام من التناقضات الوظيفية ،التي لا يستطيع اللباس الواقعي أو المصور إظهارها بطريقة كافية أو واضحة.

#### 3/وظيفة التضخيم:

إن للكلام كما يرى بارت وظيفة التضخيم أيضًا، فالصورة الفوتوغرافية تعرض لباسا ككل واحد، دون وحود أي تمييز في حانب من حوانبه، لكن في التعليق على اللباس نجد التركيز على بعض العناصر، والحديث عنها بشكل قد يكون مبالغا فيه، من أجل إبراز قيمة اللباس كوصف حزام، أو وردة موجودة عليه ... إلخ، فحدود لباس الكتابة في الواقع ليست أبدا هي حدود مادته، ولكن هي حدود القيمة التي يعطيها الكلام لجانب أو لجزء ما من اللباس.

فوفقا لمنظور بارت فإن الصحيفة إذا كانت تقول لنا أنَّ هذا الحزام من جلد ،فهذا يعني أنَّ لجلده قيمة حتما، وإذا حدثتنا صحيفة المودا عن الوردة الموجودة على الفستان، فهذا يعني أنَّ لها قيمة كقيمة الفستان ككل، فهذا التضخيم الذي تفرضه اللغة ،يسمح بانعاش المعلومات العامة المرسلة من قبل الصورة الفوتوغرافية.

ومن جهة أخرى فإن التضخيم الذي تضفيه اللغة على بعض الملامح اللّباسية، يبقى وظيفيا بإحكام، ذلك أنَّ الوصف هنا لا يهدف إلى عزل بعض العناصر بغية منحها القيمة الجمالية ،ولكن ببساطة يهدف إلى تحويل مجموعة من التفاصيل إلى كل منظم واضح بطريقة تحليلية.

وخلاصة القول أنَّ بارت قد استقر حياره على البنية الشفوية ،أو اللّباس الموصوف من طرف صحف المودا،

Roland Barthes: Système de la mode,p 23,24 232

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> المصدر السابق، ص 26،25

من أجل دراستها وتحليلها ،وبما أنَّ اللّباس الموصوف يستند إلى اللغة فإن هذه الأخيرة تضطلع بثلاثة وظائف وهي: الوظيفة المعرفية وتثبيت مستوى الإدراك الحسي والوظيفة التضخيمية ،ومن خلال قيام اللغة بهذه الوظائف فهي تجعل لباس الكتابة أكثر تميزا من الأنواع الأخرى.

### المطلب الثاكث: أنظمت لباس الكنابت

يرى بارت أنَّ اللّباس المكتوب كنسق من العلامات تتحكم فيه مجموعة من الأنظمة ،وقبل حديثه عن هذه الأنظمة صنف أولا بيانات صحف المواد المتعلقة باللّباس المكتوب إلى مجموعتين المجموعة (أ) والمجموعة (ب) ،وكل مجموعة تحتوي على صنفين تبديليين: المجموعة (أ) هي (اللّباس/العالم) والمجموعة الثانية (ب) هي (اللّباس/المودا) فتارة يكون المصطلحان واضحين، كما هو الحال بالنسبة للمجموعة (أ) وتارة أحرى يكون أحدهما واضحا والآخر ضمنيا، كما هو الحال بالنسبة للمجموعة (ب) أما المجموعة (أ) (اللّباس/العالم) ، فتمثل البيانات التي تصف فيها الصحيفة اللّباس وصفا بحيث تجعله في علاقة مع الميزات والظروف الآتية من العالم .

والمجموعة (ب) (اللباس/المودا) فتمثله جميع البيانات التي يكون فيها اللباس الموصوف من طرف الصحيفة، ليس له علاقة مع ظروف العالم كالبيان التالي: "إنها سترة فضفاضة" وبالتالي فالتبديل يكون دائما بين اللباس والمودا ولا يكون أبدا بين العالم والمودا، وبالتالي فبارت فيما يتعلق بالمودا المكتوبة فهو لا يشتغل إلا على مجالين ،وهما :(اللباس/العالم) و(اللباس/المودا) ، وقد سمى بارت هاتين المجموعتين بالأصناف الإبدالية.

أما بالنسبة للأنظمة التي يخضع لها اللباس الموصوف، أو ما يسميه بارت بـ "جيولوجيا لباس الكتابة" فهـذه يقتضي تحديد عدد وطبيعة الأنظمة التي تحرك اللباس الموصوف، ويتساءل بارت نفسه عن كيفية إحصاء هـذه الأنظمة؟ بواسطة مجموعة من احتبارات التبديل المدرجة كما يقول، لأنَّ العلامات تعود بالضرورة إلى أنظمة مختلفة في حد ذاتها، فاختبار التبديل سيشير إلى الكلمة باعتبارها جزءا بسيطا من نظام لغوي، كما يشير إلى الكلمة نفسها أو مجموعة من الكلمات أو الجملة ذاتها، باعتباره عنصرا خاصا بدلالة لباسية أو كدال للمـودا، أو دالا أسـلوبيا فتنوع مستويات التبديل هو الذي يقرر تعدد الأنظمة المتزامنة.

ويرى بارت أنَّ كل تحليل سيميولوجي مطروح هنا، يعتمد على التمييز ما بين اللغة والسنن اللّباسية المكتوبة،

التي بإمكانها الإصطدام ،وما دام اللباس الموصوف يشتمل على نوعين من الأصناف التبديلية (المجموعة ألباس=عالم)و (المجموعة ب لباس=مودا) ،فهذا يعني أنَّ بيانات المجموعة (أ) ذات المدلولات الواضحة، لها أنظمتها وبيانات المجموعة (ب) ذات المدلولات الضمنية لها أنظمتها أيضًا. 234

### أوّلا:أنظمة الجموعة "أ"

من أجل تبيان الأنظمة التي تخضع لها بيانات اللّباس الموصوف، الذي تمثله المجموعة (أ) اشتغل بارت على المثال التالي، والذي يمثل بيانا مقتبسا من صحيفة المودا: "إن الأقمشة ذات الرسوم قد حققت رواجا شعبيا ونجاحا كبيرا في المنافسة".

فيوجد هنا على الأقل نظامان دلاليان فالأول في الأصل يوجد في الواقع، فبالنظر إلى الواقع ودون اللجوء إلى اللغة سنرى أنَّ هناك تكافؤا، ما بين عدد الأقمشة التي بيعت ومهرجانية المنافسة ،فمن البديهي أنَّ هذا التماثل هو الذي يؤسس أي بيان للمودا ،لأنَّه معيش وعناصره واقعية وغير متكلمة، فالعلامة هنا ،نموذجية فاللباس واقعي موجود في عالم واقعي وهذا ما سماه بارت بالسنن اللباسية الواقعية، حيث أنَّ الدَّال هو اللباس الواقعي والمدلول هو العالم الواقعي.

أما إذا بقينا كما يرى بارت في حدود البيان كلباس موصوف، فنحن لا نرى لا أقمشة ذات رسومات ولا منافسة، فكل منهما يتمثلان بالنسبة لنا من خلال عنصر شفوي، والذي هو مقتبس من اللغة، فاللغة هنا تمثل في هذا البيان الخاص نظاما معلوماتيا ثانيا ،والذي يسمى بالسنن اللباسية المكتوبة أو النظام الاصطلاحي، لأنَّ وظيفت تتمثل فقط في الإشارة بطريقة فضة إلى حقيقة العالم واللباس، على شكل مدونة.

وإذا ما تم التوقف، عند هذا المستوى من تشكيل اللّباس المكتوب، فإننا سنتحصل على بيان نوعي والمتمثل في العبارة التالية: "هذه السنة الأقمشة ذات الرسومات هي علامة الرواج الشعبي" في هذا النظام الــدّال لــيس هــو الأقمشة ذات الرسومات ، كما هو الحال في النظام الأول لكنه مجموع الوحدات أو المواد الصوتية، والتي هي مسن طبيعة غرافيكية والضرورية للبيان، وهو ما يسمى بالجملة، أما المدلول فهو ليس أبدا المنافسة، لكن هــو مجموعــة المفاهيم المفعلة من طرف الجملة وهو ما يمكن تسميته بالقضية.

ويعتقد بارت أنَّ هذين النظامين يخضعان في الأصل إلى الميتالغة، فعلامة السنن اللَّباسية الواقعية تصبح المدلول البسيط ،والذي هو (القضية) للسنن اللَّباسية المكتوبة، وهذا المدلول الثاني بدوره مزود بمدلول مستقل بذاته ،هـو الجملة وهذا ما يمكن توضيحه وفقا للخطَّاطة التالية:

| 0,1 |
|-----|
|-----|

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> المصدر السابق، ص 44، 45

| ية         | قض         | جملة |           |
|------------|------------|------|-----------|
| مدلول:     | دال:       |      |           |
| عالم واقعي | لباس واقعي |      | اللّباسية |

#### نظام 1 أو السنن اللّباسية

لكن هذا ليس كل شيء حسب بارت، فالبيان لا يزال يحتوي على علامات نموذجية أحرى، وبناء على ذلك أنظمة أخرى فتماثل الأقمشة ذات الرّسومات والرّواج مع اللّباس والعالم معطى بشكل مكتوب، بحيث يدل على المودا أو بعبارة أحرى ربط الأقمشة بالرواج من شأنه أن يكون بدوره دالا لمدلول جديد هو المودا.

وعلى اعتبار أنَّ هذا المدلول لا يكون مفعّلا إلا إذا كان تماثل العالم واللّباس مكتوبا، فإن تأثير هذا التناسب ذاته هو الذي يصبح دالا للنظام الثالث ،والذي يكون فيه المدلول هو: المودا بواسطة المؤشر البسيط ،فالمودا تقوم بإيحاء للعلاقة الدلالية للأقمشة والرّواج، والتي هي في المستوى التقريري على صعيد النظام الثاني، فهذا النظام الثالث (الأقمشة=الرواج=المودا) له أهميَّة لأنَّه يسمح لكل بيانات المجموعة (أ) ،أن تدل على المودا وهذا النظام هو المسمى بإيحاء المودا.

وطبقا لهذه الأنظمة المتداخلة فإن علامة النظام الثاني ،هي التي تصبح دالا بسيطا للنظام الثالث ،بواسطة الفعل الوحيد للتأثير، فالبيان الإصطلاحي يدل على المودا، فمجموع الأنظمة الثلاثة المنكشفة حتَّى الآن تحتوي على مدلول أصلى أحير، وبناء على ذلك، فإنما تحتوي على علامة نموذجية أحيرة.

فعندما تبين الصحفية بأنَّ الأقمشة ذات الرسومات لاقت رواجا كبيرا ، فهي لا تقول فقط بأنَّ الأقمشة تدل على الرواج كما هو الحال بالنسبة للنظامين الأول والثاني، أو أنَّ ارتباط الواحدة بالأخرى يدل على المودا، كما هو في النظام الثالث، فالصحيفة تحجب هذا الترابط على شكل درامي ، وعندها يرى بارت أنَّنا نجد أنفسنا أمام علامة نموذجية جديدة: دالها هو بيان المواد في شكله الكامل، والمدلول هو التمثيل الذي تقدمه أو تريد تقديمه الصحيفة للعالم والمودا مثل إشارات المرور التي تلمع.

وعليه فإن فرازيولوجيا الصحيفة تشكل رسالة إيحائية، تمدف إلى إرسال منظور للعالم وهذا ما يشكل النظام الرابع والأخير وهو النظام البلاغي، وبناء على التَّحليل السابق فالأنظمة الأربعة الدلالية، التي توجد داخل كل بيان ذو مدلول واضح هي: النظام (السنن) اللّباسية الواقعية والسنن اللّباسية المكتوبة أو النظام الإصطلاحي، أما النظام الثالث هو إيحاء المودا والرابع هو النظام البلاغي.

ويرى بارت أنَّ هذه الأنظمة الأربعة، من البديهي، أن تقرأ بطريقة معكوسة بالنسبة لطرحها النظري، فالنظامان الأولان يشكلان جزءا من حقل التقرير والإيجاء فالنظامان الأولان يشكلان جزءا من حقل التقرير والإيجاء

109

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> المصدر السابق، ص 46،45

يشكلان مستويات التَّحليل للنظام العام، ويمكن توضيح هذه الأنظمة وفقا للخطَّاطة التالية: 236

| 4- النظام البلاغي               |                     |               |               |                     |
|---------------------------------|---------------------|---------------|---------------|---------------------|
| 3- إيحاء المودا                 | دال: فر             | زيولوجيا الصح | بيفة          | مدلول: تمثيل العالم |
|                                 | دال: مؤن            | لىر ا         | مدلول: المودا |                     |
| 2-الســـنن اللباســـية المكتوبة | دال: جملة           | مدلول:قضية    |               |                     |
| 1-السنن اللباسية الواقعية       | دال:لباس مدلول:عالم |               |               |                     |

### ثانياً:أنظمة الجموعة (ب)

من وجهة النظر البارتية فإن المجموعة (ب) لبيانات المودا، لها أنظمتها الخاصة التي تنبني عليها ، فبيانات هذه المجموعة هي التي يكون فيها لباس الكتابة بصورة مباشرة هو دال للمدلول الضمني "المودا"، حيث اشتغل بارت على المثال أو البيان التالي المقتبس من صحيفة للمودا: "كل امرأة تقصر تنورتها إلى حد مستوى الركبة ، وتلبس نظارات ملونة وتمشى بخفين ذي لونين".

يرى بارت أنّنا نستطيع أن نلمح هنا حالة واقعية، والتي فيها كل هذه الملامح اللّباسية -والتي لا يوحد فيها أي ملمح يحيل على مدلول عالمي-، تستقبل فوريا كعلامة عامة للمودا من قبل جميع النساء اللــواتي رأيــن هــذا اللّباس، فهنا نجد سننا لباسية واقعية أولى مماثلة لتلك الخاصة بالمجموعة (أ): لكن المدلول هنا ليس هو العالم، بل هو المودا ومع هذا فإن النظام الواقعي لا يوحد في الصحيفة، إلا على أساس أنّه عنوان لمرجع النظام اللّباسي المكتوب.

ويضيف بارت في هذا الإطار دائما أنَّ هندسة البنيات للمجموعة (أ) ، مطابقة لهندسة بيانات المجموعة (ب)، والتي يكون للمدلول (المودا) فيها ضمنيا دائما، فالمودا باعتبارها هنا مدلولا للنظام الثاني لا يمكنها أن تكون مدلولا إيجائيا في النظام الثالث ، والذي ليس له الحق أن يكون موجودا.

وفي الواقع ليس التأشير البسيط للعلامة (لباس=عالم) ،هو الذي يدل على المودا، بل إن تفصيل الملامح اللّباسية وتنظيمها في حد ذاتها هو الذي يدل فورا على المودا تماما، كما هو الحال في جميع البيانات حيث النتظيم والتفصيل هما اللّذان يدلان مباشرة على الظروف العالمية، والتي لا توجد في البيانات (ب) المتعلقة بتقرير المودا.

ويعتقد بارت أنَّه ،على اعتبار أنَّ بيان اللّباس المذكور آنفا يأخذ شكلا شرعيا، فإننا نجد في هذه الحالة من حديد نظاما إيحائيا، إنه النظام البلاغي، كما هو الحال بالنسبة لبيانات المجموعة (أ) ، فالتمثيل الذي تقدمه أو تريد تقديمه الصحيفة للمودا في العالم، يجعل من المودا شيئا ملحا وذا جوهر استبدادي.

<sup>47،46</sup> المصدر السابق، ص  $^{236}$ 

وهكذا فإن بيانات المجموعة (ب) لا تحتوي إلا على ثلاثة أنظمة وهي: النظام اللّباسي الـواقعي والنظام الللباسي المكتوب أو النظام الإصطلاحي، والنظام البلاغي وعليه فحقل الإيحاء لا يحتوي إلا على نظام واحد فقط، ويمكن توضيح هذه الأنظمة وفقا للخطَّاطة التالية: 237

| المدلول: عَثيل | فية    | وجيا الصحي | الدَّال: فرازيول | 1/ نظام بلاغي       |
|----------------|--------|------------|------------------|---------------------|
| العالم         |        |            |                  |                     |
|                | : قضية | المدلول    | البدال: جملة     | 2/ نظام لباسي       |
|                |        |            |                  | مكتوب               |
|                | مدلول: | دال: لباس  |                  | <u>_</u>            |
|                | مودا   |            |                  | 3/ نظام لباسي واقعي |

فاللّباس المكتوب ينقسم إلى نوعين من المحموعات :الأولى ذات أربعة أنظمة والثانية ذات ثلاث أنظمة، لكن ما هي العلاقات القائمة بين هاتين المحموعتين ؟

يرى بارت أنَّ ما يمكن ملاحظته ،في بادئ الأمر فيما يتعلق بالمجموعتين أنَّه لديهما الدَّال النموذجي ذاته على مستوى حقل التقرير ،وهو اللّباس أو تتابع الملامح اللّباسية وأنَّه عندما نريد دراسة بنية النظام الأول والثاني، لا نستطيع إلا تحليل دال واحد فقط، وهو اللّباس والذي يشكل جزءا من البيان (أ) والبيان (ب).

وهذا يعني حسب بارت أنّه لا بد من إبراز الفرق بين المجموعتين، وهذا الفرق يتمثل أساسا في أنَّ المودا هي قيمة إيحائية في المجموعة (أ) ، وقيمة تقريرية في المجموعة (ب). فعلى مستوى النظام الثاني للمجموعة (ب) ، معين المودا لا يأتي من عملية التأشير البسيط، لكنّه ينشأ من الملامح اللباسية نفسها فالتَّأشير مستوعب مباشرة في تفاصيل الملامح ، والتَّأشير لا يمكن أن يكون له وظيفة مثل الدَّال ، والمودا لا يمكن أن تفلت من حالة مدلولها المباشر.

وفي المجموعة (أ) ، فإنَّ الصَّحيفة بتوسطها ما بين اللّباس ومودا المدلولات العالميَّة ، فإنَّها تتلافى المودا بطريقة ما، من وضعية ضمنية إلى وضعية مستترة (كامنة). فالمودا هنا هي قيمة اعتباطية، ففي حالة المجموعة (ب) يظهر النظام العام كنتيجة على أنَّه نظام اعتباطى ،أو إذا جاز التَّعبير ، ثقافي صراحة.

ولكن على الرغم من ذلك، في حالة المجموعة (أ) ،فاعتباطية المودا تصبح خفية والنَّظام العام يظهر على أنَّه طبيعي، لأنَّ اللّباس ليس له مظاهر العلامة ،لكنَّ له مظاهر الوظيفة .فإنَّنا ،من منظور بارت ،عندما نقوم بوصف سترة صدريَّة فإنَّنا نقوم بتأسيس العلامة ،وعندما نثبت بأنَّ الأقمشة ذات الرُّسومات لاقت رواجاً كبيراً، فإنَّنا نقوم بإخفاء العلامة تحت مظاهر غاية موجودة بين العالم واللّباس أي تحت مظاهر طبيعية.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> المصدر السابق، ص 47

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> المصدر السابق، ص 49،48

ومن خلال ما سبق ذكره يمكن القول كخلاصة، أنَّ بارت قد قسم البيانات التي تكتبها صحف المودا المتعلّقة بلباس الكتابة كنسق إلى صنفين وهما :الصنف الأول أو المجموعة (أ) ، والصنف الثاني أو المجموعة (ب).فالأولى تمثلها الثنائية (اللّباس/العالم) ،أمَّا الثانية فتمثلها (اللّباس/المودا) .

واللّباس الموصوف يخضع، حسب بارت، إلى مجموعة من الأنظمة. غير أنَّ هناك بعض الاختلافات فيما يتعلق بالمجموعة (أ) والمجموعة (ب)، فالأولى تخضع بنياتها إلى أربع أنظمة ،أما الثانية فتخضع إلى ثلاثة أنظمة، ونجد من بين هذه الأنظمة ما ينتمي إلى حقل التقرير ومنها ما ينتمي إلى حقل الإيحاء. ويسمي بارت هذه العملية، التي يتم فيها الكشف عن أنظمة لباس الكتابة، بجيولوجيا لباس الكتابة.

# المبحث الثاني: التّحليل البلاغي للباس المودا.

### المطلب الأول: تعريف العلامة اللباسية

على اعتبار أنَّ العلامة هي اتحاد الدَّال والمدلول، فإنَّ هذا الاتَّحاد باعتباره كلاسيكيًّا في اللّغة، لا بد أنَّ يكون مدروساً من جهة اعتباطيته وتحفيزه ،أي من عمقه المزدوج الاجتماعي والطبيعي. لكنَّ وحدة العلامــة اللّباســية مستوحاة من جهازها البلاغي ،معرفة بفردانية العلاقة الدلالية وليس .ممفردانية الدَّال والمدلول.

فدال ومدلول العلامة اللباسية يجب أن ينظر إليهما في مجمل اتساعهما ، وبالتالي، فالعلامة اللباسية حسب بارت هي عبارة عن سينتاغم "Syntagme"، أي مجموعة من الكلمات المتتابعة التي تشكل وحدة وظيفية وسيمنطيقية في جملة تامة مشكلة من عناصر نحوية 240، فالعلامة اللباسية ذات طبيعة نحوية وهذه الطبيعة تعطي للمودا مفردات غير بسيطة.

ويعتقد بارت أنَّ علامة المودا معرَّفة خارج كل قيمة ،فإذا كان المدلول واضحا فإنّه لا يحتوي أبداً على تعدد للقيم المتشابحة، وإذا كان المدلول ضمنيا فهو يشكل المودا في حدَّ ذاها، فعلامة المودا تتموضع في إطار نظام معقَّده هو المودا ،والتي يكمن تعقيدها في عدم استقرارها.

وهذا النظام قد يتجدد كل سنة، ولا يثبت إلا على مستوى زمني قصير، كما أنَّ تناقضاته تخضع لحركة عامة غير منقطعة .وعدم استقرار نظام المودا، يوجب دراسة العلامة اللّباسية من جهة تحفيزها واعتباطيتها .فعلامة نظام المودا هي اعتباطية نسبيًا ،فهي مهيئة كل سنة ليس بواسطة جمهور المستعملين، والـــذي ســـيكون معـــادلا

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> المصدر السابق، ص 217

Hachette, dictionnaire français, p 1587 240

للجمهور المتكلم الذي يصنع اللغة.

ففي حالة المودا المكتوبة المحرَّرة من طرف الصَّحيفة ،فإن علامة المودا، دون شك ،كأي علامة تنتج داخـــل الثقافة المسمَّاة "ثقافة الجمهور"، وتظهر عند التقاء تصور فردي أو أوليغارشي بصورة جماعية ،هي في الوقت نفسه مفروضة ومطلوبة، ولكن بنيويا علامة المواد ليست أقل اعتباطية فهي لا تتطور تدريجيا ولا ذات علاقة ترابطية بين أجزائها، فالعلامة اللّباسية تتولد فجأة كاملة كل سنة بمرسوم أو قرار.

فالأمر الذي يعلن اعتباطية علامة المودا، هو على وجه الدقة كونها تفلت من الزمن، فالمودا لا تتطوّر بل تتغير كل عام وتتمظهر عبر كلمات جديدة، ويعتقد بارت أنَّ تأسيس العلامة اللغوية هو عملية مشروطة على مستوى المجتمع والتاريخ، في حين أنَّ إنشاء علامة المودا هو عملية استبدالية. وبحسب نسبة الاعتباطية ذاتها تطوّر المودا بلاغة القانون والواقع ، وبقدر ما تكون المودا حتميَّة تكون بلاغتها مستمرة.

هذا بالنسبة للجانب الاعتباطي لعلامة المودا، أما بالنسبة للجانب التحفيري فيها، فيرى بارت أنَّ العلامة تكون محفزة عندما يكون دالّها في علاقة طبيعية وعقلانية مع مدلولها .والتحفيز بالنسبة لعلامة المودا يمكن أن يدرس بحسب حالة المجموعة (أ) والمجموعة (ب) ،فعندما يكون المدلول عالمياً، بالإمكان التمييز تحت علاقة التحفيز عدة أنظمة للعلامات.

فبالنسبة للنظام الأول تكون العلامة محفزة صراحة، تحت غطاء الوظيفة ففي الأحذية المثالية للمشي ،على سبيل المثال، توجد مشابهة وظيفية ما بين شكل ومادة الأحذية والمتطلبات الفيزيائية للمشي. فالتحفيز هنا ليس تمثيليا أو تشبيهيا بل هو وظيفي، فالوظيفة هي التي تؤسس العلامة، فبقدرما ما تكون العلامة أكثر تحفيزا بقدرما تكون وظيفتها أكثر حضورا وبالتالي تكون العلاقة السيميولوجية أكثر ضعفا، وبهذه العلامات المحفَّزة فإن المودا تنغمس في العالم الوظيفي.

أما بالنسبة للنظام الثاني ،فتحفيزيَّة العلامة تكون أكثر ارتخاءً، فإذا كانت الصحيفة تقول بأنَّ معطف فرو يجد استعمالاً له منذ البداية ،على رصيف محطة، فمن الممكن الكشف هنا عن أثر وظيفي يكمن في علاقة مادة دافئة، وهي الفرو .مكان مفتوح بارد، وهو رصيف المحطة، لكن العلامة هنا، كما يرى بارت، ليست محفزَّة إلا على مستوى عام جدا، أي بالقدر الذي يتطلب فيه المحيط البارد لباساً دافئاً.

وبعيدا عن هذا المستوى، لا يوجد أبدا تحفيز لأنَّه لا توجد في الأصل أي علاقة منطقية أو ضرورية ما بين رصيف المحطة والفرو، وأخيرا وحسب النظام الثالث ،تكون العلامة غير محفَّزة صراحة ،حيث يبدو أنَّه لا يوجد أي حافز يجعل التنورة ذات النَّنايا تكون في علاقة تكافئية مع عمر السَّيدات الرَّاشدات، كما يشير البيان التالي: "إن

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> رولان بارت: المصدر السابق، ص 218

التَّنورة ذات الثنايا معدة للسيدات الراشدات".

فالتحفيز الموجود هنا أكثر انتشارا امتدادا من تحفيز النّظام السابق ،كونه مؤسساً استناداً إلى معايير ثقافية، ويشير بارت هنا بناء على هذه الأنظمة الثلاثة للعلامات، والتي تحمل التحفيز بدرجات متفاوتة ،أنَّ التحفيز فيها يحمل ميزتين: فمن جهة هو غامض منتشر ،كما أنَّه ليس تشبيهياً ولا تمثيلياً. بل هو توافقي وهذا يتضح من خلال قوله بأنه يجب أن نفهم من هذا بأنَّ التحفيز الخاص بالعلاقة الدّلالية، هوإما وظيفة نفعية وإما تقليد لنموذج جمالي أو ثقافي.

فالطبيعة المركبة للعلامة الملبسية لدى بارت، تفترض وجود تركيب يسمح بملاءمة وحداتها، داخل التباينات المقطعية بين الدَّال والمدلول، تركيب تمليه تلك التحولات التي تقيمها الكتلة المستعملة (الكتلة المتكلمة) كالشركة المنتجة وجرائد المودا وغيرها. وذلك على خلاف بعض الأحداث السَّيميائية التي تستمد تركيبها من مجموع القيم التي يحددها نسقها القار، فهذه الخاصَّية تجعل من العلامة اللباسية علامة اعتباطية، كغيرها من العلامات المنتجة داخل الثقافة ،لكن هذا الاعتباط لا ينفي عنها بعض أوجه التعليل التجانسي أو الجوهري أحيانا أحرى.

وخلاصة القول أنَّ علامة المودا هي الوحدة المشكلة من الدَّال والمدلول اللّباسي والعلامة اللّباسية حسب بارت معرفة بفردانية العلاقة الدلالية وعلامة المودا توجد في إطار نظام معقد جدا غير مستقر هو المودا في حد ذاها كما أنَّها علامة تتأرجح بين الاعتباطية والتحفيز.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> المصدر السابق، ص 219،218 (220،

<sup>243</sup> ينظر الموقع: http://www.ulum.nl/b174.htm

## 

يرى بارت أنّه مع النظام البلاغي يتم إرساء المستوى العام للإيجاء ،فهذا النظام يحتوي السنن اللّباسية في كليتها لأنّه يجعل من بيان الدلالة جزءًا بسيطا لمدلول جديد، ولكن بما أنّ البيان على الأقل في حالة المجموعة (أ) لمدلولات واضحة هو نفسه يحتوي على دال هو اللّباس لمدلول هو (العالم) ومن علامة تجمع الإثنين معا، فالنظام البلاغي له هنا علاقة مستقلة مع كل عنصر من عناصر السنن اللّباسية وليس فقط مع مجموعة كما (هو في حالة اللغة).

| سنن لباسية      | نظام بلاغي  |       |
|-----------------|-------------|-------|
| , "H            | دال         | مدلول |
| دال: اللّباس    | ة اللّباس   | شعري  |
| المدلول: العالم | عالم المودا |       |

| علامة المودا | ب المودا     | ··im             |
|--------------|--------------|------------------|
|              | كتابة المودا | إيديولجيا المودا |

وقبل أن يقدّم بارت تحليلا للأنظمة الثلاثة، قدّم مثالا والذي من حلاله يستطيع تبيان الركائز الأساسية للنظام البلاغي للمودا، وذلك من خلال البيان التالي: "إنها تحب الدراسة وباسكال وموزارت والكول جاز، وتلبس حذاء دون كعب عالي ،وتضع مجموعة من المناديل وتحب الصدريات الصوفية والتنورات المنتفخة".

بيان الدلالة هذا، يحتوي على مستوى السنن اللباسية في المقام الأول، على بيان للدال والذي هو اللباس في حد ذاته ،المتمثل في الأحذية المسطحة، المناديل، الصدرية الصوفية، التنورات المنتفخة ،فهذه الألبسة لها وظيفة كمثل وظيفة الدَّال البلاغي لمدلول مستتر ذي طبيعة إيديولوجية، وإذا جاز التَّعبير أسطورية، والذي هو بصفه عامة المنظور الذي تمنحه الصحيفة للباس.

ويحتوي المثال في المقام الثاني، على بيان للمدلول العالمي المتمثل في القول: إنها تحب الدراسة، باسكال، موزارت والجاز، فهذا البيان المدلول بما أنّه واضح وغير ضمني فهو يحتوي أيضًا على دال بلاغي ،والمتمثل في التتابع السريع للوحدات المتباينة ،ومدلول بلاغي وهو المنظور ذو الطبيعة السيوكولوجية الذي تمنحه أو تريد منحه الصحيفة لمرتدية اللباس ،وأحيرا في المقام الثالث، حيث يوجد البيان ككل أو بيان الدلالة كعلامة شاملة ، لها وظيفة تشبه وظيفة الدَّال البلاغي لمدلول شامل وأحير، حسب الطريقة الوقائعية البحتة التي مثلت بها الصحيفة نفسها ومثلت بما تناسب اللباس والعالم ،أي المودا، فهذا المثال وضح المواضيع البلاغية الثلاثة للمودا.

وما يمكن استخلاصه من خلال ما سبق ذكره، أنَّ النظام البلاغي يعتبر أحد الأنظمة التي يخضع لها لباس المودا الموصوف ،وأنَّ إخضاع بيانات صحف المودا للتحليل البلاغي يكشف عن وجود ثلاث أنظمة بلاغيــة أخــرى، تندرج ضمن النظام البلاغي: نظام يتعلق بالدَّال والثاني بالمدلول والثالث يتعلق بالعلامة ككل.

<sup>245</sup> المصدر السابق، ص 243،242

116

Roland Barthes: Système de la mode,p 240,241 244

# المطلب النَّالث: النحليل البلاغي لدال الموحا: شعريت الموحا

إن وصف اللباس الذي هو دال السنن اللباسية، من شأنه أن يشكل مكانا للإيحاء البلاغي، وهذه البلاغة تأخذ خصوصيتها من الطبيعة المادية للموضوع الموصوف حسب اللباس، فبلاغة اللباس أو الدَّال هنا معرفة على أنَّها التقاء للمادة واللغة ،وهذه الحالة هي ما يسميها بارت بشعرية الدَّال.

فاللباس يشكل موضوعا شعريا بامتياز ،أوّلا لكونه ينوع ويحرك كل خصائص المادة من شكل ولون ولمسات، ثم لكونه يمس الجسم ويشتغل كقناع و بديل له في الوقت ذاته، فاللباس هو موضوع استثماري مهم حدا، وشعرية اللباس أو الدَّال مقررة ومثبتة ،حسب بارت ،عن طريق نوعية الأوصاف اللباسية في الأدب.

ومن جهة نظر بارتية تخص هذا السياق دائما، فإن ملاحظة البيانات التي تكرّسها الصحيفة من أجل اللّباس، يستنتج منها مباشرة كون أنَّ المودا لا تشرّف المشروع الشعري الذي سمحت له بموضوعها ،فهي لا تمنح أي مادة لتحليل نفسي للمودا، وهذا راجع لكون الإيجاء لا يحال في هذه الحالة إلى نشاط من التخيل.

ويضيف بارت أنّه، في العديد من الحالات لا يعطي دال النظام الأول ،والمتمثل في اللّباس أيــة بلاغــة أو شعرية، حيث يكون اللّباس موصوفا حسب مدونة بسيطة، ومستوعبة كليا على مستوى التقرير أي السنن اللّباسية نفسها، فبلاغة أو شعرية الدَّال اللّباسي تكون فقيرة دائما، وما يجب أن يفهم من هذا، أنَّ الاستعارات والجمل التي تشكل الدَّال البلاغي للباس، ليست محددة بالرجوع إلى الخصائص البارزة لمادة اللّباس ،بل هي محددة بواسطة عملية

قولبة مقتبسة من تقليد أدبي معمم ،سواء عن طريق ألعاب الروي أو من التشبيهات المشتركة ،فهي باختصار بلاغة عادية بمعنى أنَّها بلاغة ذات معلومة ضعيفة.

ويؤكد بارت بأنَّه بإمكاننا القول أنَّه ،في كل مرة تقبل فيها المودا أن توحي باللّباس مستعينة إما بالاســـتعارة الشعرية ،الناتجة عن حاصية مبتكرة للمادة أو بالاستعارة المقولبة الناتجة عن آلية أدبية تختار الثانية .

وينتهي بارت فيها يخص هذه الفكرة المتعلقة بشعرية دال المودا ،إلى أن ندرة وفقر النظام البلاغي على مستوى الدَّال ،أي الضعف في شعرية الدَّال يفسر بالتأثير المستمر للتقرير في وصف اللّباس، وهذا التاًثير يمارس بوضوح عندما تكون المودا متموضعة بطريقة ما، بين المستوى الاصطلاحي (اللغوي) والمستوى البلاغي.

وبناء على ما سبق ذكره يمكن القول أنَّ وصف اللّباس ،أو إن صح التَّعبير، الدَّال اللّباسي يكشف على مستوى التَّحليل البلاغي لهذا الأحير ،على ما يسمى بشعرية اللّباس أو شعرية الدَّال ،حيث تلتقي اللغة الواصفة بالمادة الموصوفة.

## المطلب الراكع: النحليل البلاغي لمدلول الموحا: إيديولوجيا الموحا

إن التَّحليل البلاغي لكتابة المودا، وفقا لوجهة نظر بارت، يكشف عن وجود مدلول عام هو المسمى "بإيدلوجيا المودا" ،وهذا المدلول يخضع لشروط تحليلية خاصة ،وهذه الشروط متعلقة بدورها بالميزة الأصلية له ،فهو ليس واضحا و لا ضمنيا بل هو متخف (مستتر).

فالمدلول الواضح يكون مفعلا، أما المدلول الضمني فهو على سبيل المثال ذلك الخاص باللغة، حيث إنه في إطار النظام اللغوي المستحيل موضعة المدلول خارج داله، وحتَّى عندما يكون المدلول الضمني غير مرئي، فهو مع ذلك يكون واضحا بسبب تقطع داله، كما أنَّ العلاقة الدلالية فيه تكون ضرورية وكافية ،ذلك لأنَّ النظام اللغوي تكون فيه المادة دلالية بشكل مباشر.

وفي مقابل المدلول الضمني ،فإن المدلول المتخفي (المستتر) أو بعبارة أخرى، "إيديولوجيا المودا"، كما يصطلح عليه بارت، شأنه شأن كل المدلولات البلاغية للمودا ،فإن لديه خصائص أصلية ،والتي تجعله يأخذ مكانه ضمن مجموع النظام ،فهو يقع ضمن عملية الإيجاء الذي يساهم بدوره في عملية خداع المدلول المستتر وازدواجيته ،فالإيجاء هنا بصفة عامة يقوم بإخفاء الدلالة تحت مظهر طبيعي.

فالنظام الإيحائي للمودا ،كما هو الحال بالنسبة للنظام البلاغي، لا يعني استهلاك العلامات ولكن يعني

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> المصدر السابق، ص 249،248

استهلاك الأسباب والغايات والصور، ولا ينتج عن ذلك سوى كون المدلول الإيحائي هو مدلول متخف ،وليس أبدا مدلولا ضمنيا، ويضيف بارت بأنَّه بواسطة المدلول البلاغي أو المتخفي بالإمكان بلوغ المفارقة الجوهرية للدلالة الإيحائية المتمثلة ،إن حاز التَّعبير، في كونها دلالة متلقاة ولكن غير مقروءة، فإيديولوجيات المودا أو المدلولات البلاغية قليلة العدد مقارنة بالدوال ،وكل مدلول من هاته المدلولات غير المتعدّدة والقليلة ،هو إيديولوجيا صغيرة متواجدة بطريقة ما في وضعية تأثير متبادل مع إيديولوجيات أكثر اتساعا.

ولهذا يرى بارت أنَّه لا يوجد سوى مدلول بلاغي واحد، مشكّل بواسطة مجموعة من المفاهيم غير المحدودة، والتي يمكن تشبيهها بغمامة كبيرة وتمفصلات وحدود غامضة، وهذه الضبابية التي تحيط بالمدلول البلاغي ليست خللا نظاميا، فالمدلول غامض لأنَّه يتعلق بشكل ما بوضعية الأفراد ،ومعرفتهم وأحاسيسهم وأخلاقهم ووعيهم، وبالوضعية التاريخية للثقافة التي يعيشون في إطارها.

ويذهب بارت في ذات السياق دائما ،على اعتبار أنَّ عدم دقة ووضوح المدلول البلاغي ،هـو في الواقع انفتاح على العالم فالموضوعية ،إذا تتمثل في تعريف المدلول البلاغي باعتباره في حد ذاته إيديولوجيا ،على أنَّه ممكن ومحتمل وليس على أنَّه مؤكد وكما يقول بارت بأننا لا نستطيع إثبات وجود المدلول البلاغي باللجوء المباشر إلى جمهور مستعمليه ، لأنَّ هذا الجمهور لا يقرأ رسالة الإيجاء ولكنه يستقبلها فلا يوجد إثبات لهذا المدلول، ولكن فقط توجد إمكانية.

وهذه الإمكانية مع ذلك، يمكنها أن تكون حاضعة لتحكم مزدوج حارجي وداخلي: أما الأوّل فيكون بالتحقق من قراءة بيانات المودا في طابعها البلاغي ،عن طريق إحضاع قارئات المودا لحوارات غير موجهة، لأنَّ ما يجب فعله هنا هو تشكيل كليّة إيديولوجية، أما بالنسبة للتحكم الداخلي، حيث المدلولات البلاغية تتسابق إلى تشكيل رؤية عامة للعالم، خاصة بالمجتمع الإنساني المشكلة من طرف الصحيفة.

فمن جهة، ينبغي أن يكون عالم المودا مشبعا كليا بكل المدلولات البلاغية ،ومن جهة أخرى ينبغي أن تكون هذه المجموعة من المدلولات مرتبطة فيما بينها وظيفيا ،أو بعبارة أخرى ،إذا كان المدلول البلاغي في طابعه الموحد، ليس بوسعه أن يكون إلا مجرد تركيبة، فلا بد أن تكون هذه التركيبة متناغمة.

وفي نهاية حديثه عن المدلول البلاغي "إيديولوجيا المودا" ،يؤكد بارت أنَّ العالم الموضوعي الذي يشغله هـــذا الأخير هو العالم التّاريخي.

وخلاصة القول بناء على ما سبق ذكره، أنَّ كل عمل تحليلي لكتابة المودا بلاغيا، حسب وجهة النظر

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> المصدر السابق، ص <sup>249</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> المصدر السابق، ص 52،51،50

البارتية، يكشف الستار عن وجود مدلول عام ،هو المسمى بإيديولوجيا المودا، الذي يتميز بخاصية التخفي.

### المطلب الخامس: النحليل البلاغي لعلامت الموحا: أسباب الموحا

إذا كانت العلامة هي اتحاد الدَّال والمدلول، أي اتحاد بين اللّباس كدال والعالم كمدلول، كما هـو الحـال بالنسبة لبيانات المجموعة (أ) ، أو بين اللّباس كدال والمودا كمدلول ،فإن الصحيفة لا تقدم هذه العلامة دائما بطريقة معلنة، فهي لا تقول على وجه الإكراه بأنَّ الإكسسوار هو دال لمدلول هو الربيع، وأنَّ الفساتين القصيرة في هـذه السنة تمثل علامة المودا، بل هي تقول بطريقة أحرى: "إن الإكسسوار يصنع الربيع هذه السنة ،والفساتين تلبس قصيرة".

فالصحيفة بإمكانها بواسطة بلاغتها تحويل العلاقة بين الدَّال والمدلول ،وتبديل أوهام العلاقات الأحرى ،أو بعبارة أحرى، ففي الوقت الذي تبني فيه المودا نظاما دقيقا للعلامات ،فإنها تعطي لهذه العلامات مظهر الأسباب المحضة.

فالتَّحليل البلاغي لعلامة المودا ،كما يرى بارت، يكشف بأنَّ العلامة تختبئ خلف الاستعمال أو الوظيفة ،وفي هذا السياق فهو يعتقد بأنَّ هناك تبادلا بين الوظيفة والعلامة، حتَّى في حالة اللّباس الواقعي ،الذي يبدو وظيفيا خالصا ،ولباس المودا الذي يبدو إشاريا محضا ،فقد يظهر للوهلة الأولى أنَّ هناك تعارضا بينهما.

لكن هذا من شأنه أن يكون تعارضا غير دقيق، فاللباس الواقعي حتَّى وإن كان في أساسه لباسا وظيفيا ،فإنه يحتوي دائما على عنصر إشاري ،بالقدر الذي تكون فيه كل وظيفة تمثل علامة لنفسها في حد ذاتها، فلباس العمل على سبيل المثال مخصّص لفعل العمل، لكنه يعرض العمل ويدل عليه ،كما أنَّ لباس المودا الإشاري يخفي وراءه

الوظائف ،وهذا التبادل ما بين الوظيفة والعلامة يوجد في الكثير من المواضيع الثقافية، فمعطف المطر على سبيل المثال يحمى من المطر ويدل عليه أيضًا.

ويرى بارت أنَّ تحويل نظام العلامات إلى نظام من الأسباب والوظائف، يمكن أن يوضع تحت مسمى العقلنة، وبالإمكان القول أنَّه بفضل هذه العقلنة ،التي تجعل المودا تحوّل كل علاماتها إلى أسباب ،فإن المودا المكتوبة تحمــل مفارقة كونها مكتوبة ومتكلمة .

و مجمل القول فيما يتعلق بالتحليل البلاغي لعلامة المودا كوحدة كلية، ألها تحمل بعدا وظيفيا إظافة إلى بعدها السيميائي.

### النائــج:

- 1- إن اللَّباس لدى بارت يشكل حقلاً دلالياً يمكن تتبّع وحداته الأساسيّة، من خلال ثلاث بنيات لباسية وهي: البنية الشفوية ، البنية المصورة و البنية التّكنولوجية.
- 2- على الرغم من الاختلاف الموجود بين لباس الكتابة و لباس الصّورة، إلاّ أن كليهما وثيق الصّلة والارتباط باللّباس الواقعي، الذي يمثل الأساس بالنّسبة لكليهما.
- 3- لباس الكتابة من وجهة نظر بارتية كثيرًا ما يخلو من الأبعاد و المقاصد الإيديولوجية، و الرّسالة التي تهدف المودا إلى تمريرها من خلال هذا الصّنف من اللباس، لها معنى واحد هو المودا ذاتها.
- 4- استقرار بارت على لباس الكتابة كخيار من أجل دراسته و تحليله سيميائياً، لا يعود فقط إلى ما سبق ذكره، بل يرجع أيضاً للوظائف التي تضطلع اللغة بها في إطار هاته البنية، و المتمثلة في استقرار مستوى الإدراك و الوظيفة المعرفية، إظافة إلى التّضخيم، فهذه الوظائف مجتمعة هي من يعطي التّميز في الحقل الدّلالي للباس الكتابة.
- 5- بيانات صحف المودا التي قسمها بارت إلى مجالين : "المجال أ" و "المجال ب"، تخضع على مستوى التَّحليل، إلى مجموعة من الأنظمة منها ما ينتمي إلى صعيد التقرير، ومنها ما يمثّل صعيد الإيحاء.
- 6- إن العلامة اللباسية من ناحية التركيب لا تختلف كثيرا عن العلامة اللّغوية، فهي الوحدة التي تؤلّف بين دال

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> المصدر السابق، ص 260، 261

- و مدلول، كما أنّها من طبيعة نحوية، لا هي اعتباطية خالصة و لا تعليلية كذلك، بل تتراوح بين الاعتباطية والتّحفيز.
- 7- رغم تعدّد الأنظمة التي ينبني عليها لباس الكتابة كبنية شفوية، إلا أن بارت قد احتار النّظام البلاغي، ليحلّل و يكشف من خلاله الوحدات الدّلالية المشكّلة لهذه البنية.
- 8- إن التَّحليل البلاغي لدوال علامات لباس المودا، يكشف عما سماه بارت بشعرية اللباس، أو بالأحرى شعرية الدَّال، فبلاغة الدَّال تشكّل مجالاً للإيحاء، عن طريق الالتقاء الحاصل بين اللّغة الواصفة و الموضوع الموصوف.
- 9- إن كتابة المودا، منظورًا إليها من زاوية التَّحليل البلاغي، تكشف عن وجود مدلول من نوع خـــاص هـــو المسمّى بإيديولوجيا المودا.



لقد خلصت من خلال هذه الدّراسة إلى النتائج التالية:

أولاً: تستثمر رؤى رولان بارت السيميائية أفكار سوسير وهجمسلاف، مبتعدا قدر الإمكان عن السيميوطيقا البورسية، التي تتشعّب كثيرًا، حيث تستند سيميولوجيا بارت إلى أفكار سوسير فيم يتعلق بمجموع الثنائيات: (اللسان/الكلام)، (المركب/النظام)، (الدال/المدلول)، كما تنهل من أفكار هجمسلاف بخصوص ثنائية (التقرير/الإيجاء).

ثانياً:قد عمل بارت على تحريك النّنائيات السّالفة الذّكر، لتشمل حقول احتماعية و ثقافية متنوعة، الأمر الذي منح أفكاره السّيميائية طابع المتعة، فالدّراسة النّافذة لأعمال بارت، تؤكّد أنّه تجاوز الإطار المحدود الدّي اشتغل عليه سوسير، ليحلق وسط فضاء أشمل و أعم، ممثّلا في أنظمة الدّلالة الثّقافية بمختلف أوجهها و تنوعاتها، على أساس أن الثقافة بمعناها الواسع عند بارت تقع تحت مرمى علم الدّلالات.

ثالثاً: إذا كانت العلامة في السيميوطيقا البورسية تتمتع بتفريع ثلاثي، فهي تكتسب لدى سوسير تفريعا ثنائياً، و هذا اعتمده رولان بارت في تأسيس مغامرته السّيميائية.

مابعاً:العلامة تقع في مركز الدّراسات السّيميائية البارتية، و هي بمنظوره الشيء الذي يمثل بديلا عن شيء أو فكرة، فهي بمثابة البديل الذي يجعل التلمّس الرّمزي لهذه الفكرة سهلاً،أو بعبارة أخرى، هي شيء يعادل شيئا آخر، يختلف عنه، يقوم مقامه و ينوبه، و تكون أداة موظفة لمعرفة الأشياء، و تنشأ بالتزامن مع هذه المعرفة، و مع حدوث الصّلة مع هذه الأشياء، كما أنَّ لها وظيفةً أخرى، تتمثل في كونها أداةً للتّعامل مع العالم و مع الآخرين أيضاً.

خامساً: إنَّ العلامة بالمفهوم البارق وثيقة الصّلة بسيمياء الدَّلالة، التي تنطلق بدورها من تصوّرات سوسير، غير أنَّها تتجاوز التّواصل و ما يستلزمه من مقصدية لدى مستعملي العلامات، و تركّز بالمقابل على آليات الدّلالة، داخل هذه العلامات و داخل أنساقها السّيميائية.

سالاساً: إنَّ بارت قد انطلق من دراسة مجموعة متنوّعة من الوقائع اليوميّة، في الحضارة الغربيّة المعاصرة، كالمصارعة الحرة، الاشهار، المقال الصحفي و كثير غيرها، و قد اعتبر هذه الوقائع أنساقا دلاليّة، تـــدرس ضــمن "ميثولوجيا" معاصرة سيميائيّة، تحسّدها تمظهرات الثقافة الجماهيريّة، و هذه التمظهرات تأخذ حسب بارت طابعاً أسطورياً، لأنَّها عبارة عن أنساق من الدرجة الثانيّة، فالنَّسق الميثولوجي ينبني على نسق سيميائيّ، موجــود قبلــه يشكّل له الأرضية التي يتطلق منها ،وهي اللّغة، فالعلامة اللّغوية بدالها ومدلولها، هي ما يشكل النّسق الدّال لهــذه

التمظهرات أو الأساطير.

سابعاً:طبّق بارت النّظام الدّلالي على الأساطير المعاصرة، التي تختلف في معناها عن الأساطير القديمة، ذلك أن المشهد الثّقافي بكل تحلياته المقابلة للإنسان كل يوم، تخفي وراءها مجموعة من البنى الأسطوريّة الدّلاليّـة، الــــي تعكس أفكار المجتمع والطبقة التي تنتج مختلف المظاهر الثقافية.

ثامناً: إنَّ اهتمام بارت بالمودا أو لباس المودا بأنواعه الثلاثة، كما حدّدها منذ بدايــة اشــتغاله بالأنســاق الدَّلالية، على اختلاف ألواها و موادّها، ضمن أولى محاولاته يدّل على أنَّه وجد فيه مجالاً رحباً للتقصّي عن عــوالم الدَّلالية.

قاسعاً:إن كشف البعد الدلالي للعلامات سواء تعلق الأمر بنظام المودا أو أي نظام سيميائي آخر يقتضي لدى بارت البحث عن تفاصيل النظام ذاته عبر الأدوات التَّحليلية للسانيات، و هذا ما تبين من خلال دراسته للباس الكتابة و ذلك انطلاقا من كون أن الأنساق الدلالية أو العلامات لا يمكن أن تدل خارج إطار اللغة، لأنها على حد تعبيره بذور الصوت المتناثر في ثنايا كل نسق سيميائي.

عاشراً: انحصار الفكر الباري في إطار الحدود الضيقة للبنيوية، رغم اشتغاله على أنساق دلالية مختلفة، جعل نظريته في العلامة بكل ما تحمله من أبعاد، تتسم بالإنغلاق، فلو كان بارت أكثر تحررا من الأطر الصارمة للبنيوية، لبلغ بنظريته إلى أبعد مما هي عليه، لكانت نظريته أكثر انفتاحا واحتواء للمضامين والآفاق الفلسفية.

الحادي عشى: ارتباط المشهد الفكري الباري العام، بثنائية الدال والمدلول، واختزاله للعالم ككل في حدود هذه الثنائية الشكلية الضيقة، يجعل نظريته في العلامة رغم عمقها البنيوي بإمكانها أن تتموقع ضمن حالة الاغتراب حيث ضاعت القيم.

# 



فالنا فَكُرُ لا الْمُوتِّ فِي الْمُؤْدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

# a graff megg

| العلم                                                                                                   | الرقم |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (î)                                                                                                     |       |
| ابن سينا : أبو علي الحسين بن عبد الله الملقب بالشيخ الرئيس ولد سنة 980 م و توفي سنة 1037م               | 01    |
| أشهر أطباء العرب و من أشهر فلاسفتهم كانت له دراسات قيمة حول النفس و روحانيتها ، كما اهتم                |       |
| بالمسائل الميتافيزيقية المتعلقة بالوجود من أبرز مؤلفاته: المناظر، الشفاء، النجدة، الإشارات و التنبيهات. |       |
| أرسطو "Aristote": فيلسوف يوناني ولد سنة 384 ق.م و توفي سنة 322 ق.م , أمضى حوالي                         | 02    |
| عشرين عاما متتلمذا على يد أفلاطون فكان عضوا في الأكاديمية و قد أسس مدرسة في الفلسفة في أثينا            |       |
| عرفت بالمدرسة المشائية , من مؤلفاته: المقولات في التأويل , التَّحليلات الأولى و الثانية, السياسة .      |       |
| أغسطين "Saint Augustin" :ولد بالجزائر سنة 354م توفى سنة 440م، مر بمراحل فكرية                           | 03    |
| عديدة وأفنى عمره في التوفيق بين المسيحية والحكمة، من أشهر مؤلفاته : "مدينة الله" .                      |       |
| أفلاطون "Platon": من مشاهير فلاسفة اليونان ولد سنة 427 ق.م و توفي سنة 347 ق.م ،                         | 04    |
| ينحدر من أسرة أرستقراطية عريقة ، قام برحلات عديدة ، و قد ترك بعد موته جامعة هدفها الرئيسي               |       |
| تربية و تخريج فلاسفة سياسيين قادرين على بث مبادئ العدالة، سميت بالأكاديمية و قد كانت مؤلفاته            |       |
| عبارة عن محاورات من أهمها:مينون , أوطيفرون، الجمهورية.                                                  |       |
| السواح فراس:مفكر سوري ولد سنة 1941، يبحث في الميثولوجيا وتاريخ الأديان ، كمدخل لفهم                     | 05    |
| البعد الروحي عند الإنسان، من مؤلفاته: " مغامرات العقل الأولى " ، " دين الإنسان" ، " الأسطورة            |       |
| والمعني " .                                                                                             |       |
| 1111                                                                                                    | 0.7   |
| الغزالي: أبو حامد محمد ولد سنة 1059 و توفي سنة 1111                                                     | 06    |
| فيلسوف مسلم ذو عقل حبار، ألحّ في تفهم مذاهب الفلاسفة ليدرك الحقيقة، عالج جميع المذاهب                   |       |
| الفلسفية، عانى من أزمة نفسية نتيجة بحثه عن الحقيقة ثم حرج منها، من مؤلفاته: المنقذ من الظلال، إحياء     |       |
| علوم الدين ، تمافت الفلاسفة، مقاصد الفلسفة.                                                             |       |

| أوغدن، شارل كاي "Ogden Charles Kay":ولد سنة 1889 و توفي سنة 1957 كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 07 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| كاتبا و فليسوفا و لسانيا انجليزي ، قام بعدة أعمال متعلقة بالأدب و السياسة، و الفنون و الفلسفة كما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| كان ناشرا و مترجما كما كان ناشطا في إصلاح اللغة الانجليزية و تطلق عليه تسمية صاحب اللسانيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| النفسية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| أوسبانسكي، بيوتر ديميانوفيتش "Ouspensky Piotr Demianovitch" : ولد سنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 80 |
| 1878 و توفي سنة 1947 فيلسوف روسي استعمل الهندسة كوسيلة لتجرمة أفكاره المتعلقة بعلم النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| و الأبعاد العليا للوحود اشتهر باكتشافه للأعمال الصوفية لليوناني الأرميني جورج غوردجيف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| إيفانوف، فياتشسلاف "Ivanov Viatcheslav": ولد سنة 1866 و توفي سنة 1949 كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 09 |
| أحد أشهر منظري الرمزية الروسية كما كن شاعرا و فيلسوفا و مؤرخا للعقائد و كانت مجمل أعماله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| تختص بدراسة القرون الوسطى و كما كانت مهتما بالنهضة و من مؤلفاته:الديانة الإغريقية للإله المعذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| إيكو، أمبرتو "Eco Umberto" :ولد سنة 1932 سيميولوجي و كاتب إيطالي له دراسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 10 |
| سيمنطيقية حول علاقات الإبداع الفني بوسائل التواصل مع الجمهور، من مؤلفاته: العمل المفتوح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| 1962، و رواية بودولينو 2000.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| $(\psi)$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| ( ) ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بجورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بجورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي                                                                                                                                                                                        | 11 |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي وفيلسوف فرنسي اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء، وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في                                                                                         |    |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي وفيلسوف فرنسي اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء، وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في الرياضيات. استطاع باسكال أن يسهم في إيجاد أسلوب حديد في النثر الفرنسي . محموعته الرسائل |    |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي وفيلسوف فرنسي اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء، وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في                                                                                         |    |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي وفيلسوف فرنسي اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء، وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في الرياضيات. استطاع باسكال أن يسهم في إيجاد أسلوب جديد في النثر الفرنسي . محموعته الرسائل |    |
| بارت، رولان "Barthes Roland": أديب و ناقد فرنسي ولد ب12 نوفمبر 1915 بشاربورغ بفرنسا و توفي في 26 مارس 1980 بباريس كانت له العديد من الكتابات السيميولوجية ، و قد كان أحد مؤسسي المغامرة السيميولوجية و البنيوية الفرنسية. درّس الآداب الكلاسيكية بجامعة باريس حيث ساهم في تأسيس جماعة المسرح القديم بالسوربون، عاش حياة فكرية خصبة, ساهم في إثرائها التقاؤه بحورج فورنيي و قراءاته لماركس و ميشوليه و سارتر و قد شغل منصب وزير للشؤون الخارجية لفرنسا من آثاره: أسطوريات, إمبراطورية العلامة، نظام الزي، نقد وحقيقة.  باسكال، بلاز "Pascal Blaise": ولد سنة 1623 و توفي سنة 1662م فيزيائي، ورياضي وفيلسوف فرنسي اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء، وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في الرياضيات. استطاع باسكال أن يسهم في إيجاد أسلوب جديد في النثر الفرنسي .عمجموعته الرسائل |    |

| سنة 1941 ،أقام مذهبا روحيا حاول به دحض المادية، فجاءت فلسفته نقدية تحليلية، كما وضع فلسفة       |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| التطور الخلاق، من مؤلفاته : "المفكر المتحرك" و"الطاقة الروحية" .                                |     |
| بروندال، رسموس فيغو "Brondal Rasmus Viggo": ولد سنة 1887 و توفي سنة                             | 14  |
| 1942 فقيه لغوي دانماركي و أستاذ اللغات الرومانسية و الادب بجامعة كوبنهاغن ، كما انه مؤسس        |     |
| حلقة كوبنهاغن اللسانية .                                                                        |     |
| بنفنيست، إميل "Benveniste Emile": لغوي فرنسي ولد سنة 1902 و توفي سنة 1976                       | 15  |
| بفارساي ، عالم لسانيات فرنسي ، كان له العديد من المؤلفات المهمة الخاصة باللسانيات العامة و      |     |
| الهندو أوروبية.                                                                                 |     |
| بودلير، شارل "Baudelaire Charles": كاتب رومانسي ولد سنة 1821 و توفي سنة                         | 16  |
| 1867 حاول في أعماله أن يرسم ملامح إنسانية بأسلوب رومانسي من أعماله زهور الألم 1857م ,           |     |
| الفن الرومانسي 1868م.                                                                           |     |
| برييطو، لويس جورج "Prieto Luis Georges": ولد سنة 1926 و توفي سنة 1996 عالم                      | 17  |
| لغوي عمل على تطبيق التغيير الفونولوجي على السيميولوجيا ، شغل منصب أستاذ اللسانيات في            |     |
| جامعات عدة و منها جامعة باريس.                                                                  |     |
| بورس، شارل ساندرس "Peirce Charles Senders": فيلسوف و رياضي أمريكي ولد                           | 18  |
| سنة 1839 , وضع أولى صياغات نظرية العلامات ما بين عامي 1867-1868 ثم طور المذهب                   |     |
| البرغماتي ما بين عامي 1877-1878                                                                 |     |
| بويسونس، إيريك "Buyssens Eric": ولد سنة 1900 و توفي سنة 2000 ، لغوي بلجيكي                      | 19  |
| متحصل على درجة الدكتوراه في الفلسفة و الآداب، متأثر بأفكار سوسير اشتهر كعالم لسانيات بعد        |     |
| نشره لكتاب عنوانه مقال عن اللسانيات الوظيفية في إطار السميولوجيا ، والذي طور من خلاله أفكاره    |     |
| عن العلامة .                                                                                    |     |
| (ت)                                                                                             |     |
| تريي، جوست "Trier Jost": و لد سنة 1894 و توفي سنة 1970 لساني ألماني كان أستاذا                  | 20  |
| بجامعة مونستر 1932 و في عام 1968 تحصل على جائزة                                                 |     |
| كونار-ديدان .                                                                                   |     |
| تودوروف، تزيفتان "Todorov Tzvetan": ولد سنة 1939 بلغاري الأصل فرنسي الجنسية،                    | 21  |
| سيمنطيقي و مؤرخ للأفكار الفرنسية منرجم للشكلانيين الروس نظرية الأدب 1965 ، عرف مناهج            | ۱ ک |
| التَّحليل البنيوي للأدب – شعرية النثر 1971- قبل أن يتجه نحو التفكير الانساني (فكر التنوير 2006) |     |
| التعميل البيوي الردب متعريه النبر ١١١١ قبل أن ينجه حو التعمير ألا تسايي رفتر السوير             |     |

| (ح)                                                                                                     |    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| دريدا جاك " Dérida Jacques " :فيلسوف ولد سنة 1930 وتوفى سنة 2004، يعد ممثلا                             | 22 |
| للاتجاه التفكيكي، وتشكل أعماله الفلسفية مرجعا للدارسين، طرح مجموعة من المقولات أصبحت علامة              |    |
| فارقة لفلسفة كاملة،من أهمها : النص ، القراءة ، الكتابة ، الإختلاف و التفكيك.                            |    |
|                                                                                                         |    |
|                                                                                                         | 00 |
| جاكبسون، رومان "Jakobson Roman": لغوي روسي الأصل أمريكي الجنسية ولد سنة                                 | 23 |
| 1896 في موسكو بروسيا, و توفي سنة 1982 في بوسطن بالولايات المتحدة الأمريكية , قدم دراسات                 |    |
| لغوية سنة 1941 في فروع لغوية مختلفة منها في علم الأصوات و في علم النفس اللساني و في نظرية               |    |
| الاتصال و في اللغة الشعرية من آثاره : مقالات في اللسانيات العامة.                                       |    |
| (ح)                                                                                                     |    |
| حَمْزة، بن عبد المطلب: (؟ _ 3 هـ، ؟ _ 625م ) حمزة بن عبد المطلب بن هاشم أبو عمارة، أحد                  | 24 |
| صناديد قريش وسادتهم في الجاهلية. أما في الإسلام فكان سيّد الشهداء، وأسد الله وأسد رسوله. سماه           |    |
| بمما رسول الله (ص). وهو عم النبي (ص) وأخوه من الرضاعة. ولد قبل النبي <sup>3</sup> بسنتين وأسلم في السنة |    |
| السادسة من البعثة                                                                                       |    |
| (,)                                                                                                     |    |
| روسي لاندي، فريكسيو "Rossi-Landi Ferruccio": ولد سنة 1985و توفي                                         | 25 |
| سنة1921 فيلسوف إيطالي كانت له أعمال سيميائية و فلسفية متعلقة باللغات و كان ذلك في الفترة ما             |    |
| بين 1950–1980                                                                                           |    |
| ريتشارد، إيفور أرمسترونغ "Richards Ivor Armstrong":ولد سنة 1893 و توفي                                  | 26 |
| سنة 1979كان أحد أبرز نقاد الأدب و علماء البلاغة الانجليزيين و يعد أحد مؤسسي الدراسة المعاصرة            |    |
| ي للأدب الانجليزي.                                                                                      |    |
| من مؤلفاته: معنى المعنى ، مبادئ في نقد الأدب ، النقد التطبيقي، فلسفة البلاغة.                           |    |
|                                                                                                         |    |
| ريكور بول "Ricœur Paul" :فيلسوف فرنسي ولد سنة 1913 وتوفى سنة 2005، أحد أبرز                             | 27 |
| فلاسفة التأويلية في الفلسفة المعاصرة، شغل منصب مدير البحث في الظواهرية والتأويلية في المركز القومي      |    |
| للبحوث العلمية، من أهم مؤلفاته : " التأويل وفائض المعني " ، " فلسفة الإرادة " ، " رمزية الشر " .        |    |
| (س)                                                                                                     |    |

| سارتر، جون بول "Sartre Jean- Paul": ولد سنة 1905 و توفي سنة 1980، فيلسوف و                        | 28 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| كاتب فرنسي متأثر بالظواهرية و هايدجر أسس نظرية وجودية متمحورة حول علاقة الانسان بالحرية ،         |    |
| طور أفكاره من خلال الروايات و المسرحيات منها: الغثيان ، طرق الحرية ، الأيادي القذرة، من مؤلفاته   |    |
| : الوجود و العدم ، الحقيقة و الوجود.                                                              |    |
| ستالين، جوزيف "Stalin Joseph" :ولد سنة 1879 و توفي سنة 1953م رئيس اتحاد                           | 29 |
| الجمهوريات السوفييتية الاشتراكية السَّابق من عام 1929م وحتى عام 1953م. صعد من حالة الفقر          |    |
| الُدْقع إلى حاكم لبلاد تُغطي مساحتها سُدس مساحة العالم.                                           |    |
| سوسير، فرديناد دو "Saussure Ferdinand de" : عالم لغوي سويسري ولد سنة 1857,                        | 30 |
| و توفي سنة 1913 يعد من كبار علماء اللسانيات, علّم قواعد اللغة المقارنة و دروس اللسانيات العامة    |    |
| في باريس و حنيف 1907-1911 وقد جمعت محاضراته و نشرت بعد وفاته في كتاب درس اللسانيات                |    |
| العامة 1916.                                                                                      |    |
| (ف)                                                                                               |    |
| فدجنشتين لودفيج   "wittgenstein Ludwig":فيلسوف نمساوي ولد سنة 1889 وتوفي                          | 31 |
| سنة 1951، كان لأفكاره أثر كبير على حركتين فلسفيتين ،هما : الوضعية المنطقية والتحليل اللغوي،       |    |
| من أهم مؤلفاته: " تتبع المنطقي الفلسفي " ، " تحقيقات فلسفية " .                                   |    |
| فرويد، سيجموند "Freud Sigmund" :ولد سنة 1856 و توفي سنة 1939, طبيب نمساوي                         | 32 |
| مؤسس التَّحليل النفسي ، متخصص في علم الأعصاب، تخلى عن مفاهيم و مناهج الطب النفسي                  |    |
| التقليدي، وسع مجال التَّحليل النفسي إلى دراسة المشاكل الكبرى للحضارة من مؤلفاته: تفسير الأحلام    |    |
| 1900، مستقبل الوهم 1927،انزعاج في الحضارة 1930.                                                   |    |
| فريجه جوتلوب "Frege Gottlob" : عالم رياضيات وفيلسوف ألماني ولد سنة 1846 وتوفي سنة                 | 33 |
| 1925، من أهم فلاسفة الحركة النقدية، أحدث ثورة فكرية جددت في مفاهيم الرياضيات والمنطق              |    |
| والفلسفة، من كتبه: " أسس علم الحساب " .                                                           |    |
| فلوبير، غوستاف "Flaubert Gustave": ولد سنة 1821 و توفي سنة 1880 كاتب و                            | 34 |
| أديب فرنسي أثر في الأدب الفرنسي بعمق تحليلاته النفسية، دون أن يكترث بالواقعية تميز بنظرته الثاقبة |    |
| لسلوكيات الأفراد و المحتمع و قوة أسلوبه المحسد في كبرى رواياته مثل السيدة بوفاري 1857 ، التربية   |    |
| العاطفية 1869.                                                                                    |    |
|                                                                                                   |    |
|                                                                                                   |    |

| (غ)                                                                                                  |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| غريماس، ألجيرداس جوليان "Greimas Algirdas Julien": ولد سنة 1917 و توفي سنة                           | 35 |
| 1992 بباريس. لساني و سيمنطيقي فرنسي الجنسية لتواني الأصل أسس نظرية عامة للمعني بمنظور                |    |
| بنيوي من مؤلفاته: السيمنطيقا البنيوية 1966.                                                          |    |
| ( <u>의</u> )                                                                                         |    |
| كاسيرر، إرنست "Cassirer Ernest" : ولد سنة 1874 و توفي سنة 1945 فيلسوف ألماني ،                       | 36 |
| مهد لفكرة التأويلية المعاصرة , قام يتحليل الأساطير و الأديان و الرموز من خلال كتابه فلسفة الأشكال    |    |
| الرمزية 1923 بمنظور كانطي.                                                                           |    |
| كانط إيمانويال"Kant Immanuel" :فيلسوف ألماني ولد سنة 1724 توفى سنة 1804، ذو                          | 37 |
| نزعة مثالية من أقطاب الفكر الفلسفي المعاصر، مر في حياته الفلسفية بعدة مراحل، من مؤلفاته: " نقد       |    |
| العقل الخالص"، " نقد العقل العملي "، " نقد الحكم ".                                                  |    |
| (J)                                                                                                  |    |
| لالاند، أندري "Laland André" : ولد سنة 1867 و توفي سنة 1967 فيلسوف فرنسي التزم                       | 38 |
| بالمذهب العقلي فدرس نظرية التطور الذي أكد أنه يقوم على الانتقال من المتجانس إلى المتنافر و نظر       |    |
| إلى المجتمع من خلال نظرية التطور، تحصل على الدكتوراه في الآداب 1899، مؤلفاته: العقل و المعايير       |    |
| 1948، معجم الفلسفة الاختصاصي النقدي 1926.                                                            |    |
| لوتمان، يوري ميخائيلوفيتش "Lotman Yuri Mikhailovich": ولد سنة 1922 و توفي                            | 39 |
| سنة 1993 كان أحد الشكلانيين الروس و أحد النقاد و السيمنطيقيين وأحد علماء الثقافة هو مؤسس             |    |
| السيميوطيقا البنيوية في علم الثقافة و يعد أول بنيوي سوفييتي و كان ينتسب لمدرسة تارتو السّيميائية بلغ |    |
| مجموع                                                                                                |    |
| مؤلفاته المختلفة .                                                                                   |    |
| 1000                                                                                                 | 10 |
| ليفي ستروس، كلود "Levi-Strauss Claude" : ولد سنة 1908 ، انتربولوجي فرنسي                             | 40 |
| متأثر بدوركايم و موس ، بعد التقائه بجاكبسون فكر في تطبيق المنهج البنيوي في دراسة الظواهرالانسانية    |    |
| فأغطى بذلك البعد الانساني للبنيوية .                                                                 |    |
| ( <sub>p</sub> )                                                                                     | _  |
| ماتوري، جورج "Matoré Georges": عالم نحو فرنسي ، أستاذ فخري بجامعة السوربون. في                       | 41 |
| سنة 1953 صدر كتابه المنهج في علم النحو الذي ينطلق من مسلمة مفادها أن مفردات حضارة ما هي              |    |

| التي تكشف عنها و يعتبر أن غاية المفردات هو تاريخي اجتماعي .                                     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| مارتيني، أندري "Martinet André": ولد بسانت ألبان دي فيارد سنة 1908 و توفي بشاتناي               | 42  |
| مالابري سنة 1999 لساني فرنسي ألف حول علم المنطق و اللسانيات العامة, و يعتبر مؤسس التَّحليل      |     |
| الوظيفي للسانيات، متأثر بمدرسة براغ.                                                            |     |
|                                                                                                 | 40  |
| ماركس، كارل "Marx Carl": ولد سنة 1818 و توفي سنة 1883 فيلسوف ، اقتصادي، و                       | 43  |
| رجل سياسي ألماني ، مادي أسس مقاربته عن الوقائع التاريخية و الاجتماعية – المادية التّاريخية-     |     |
| مستلهما أفكاره من هيغل و المنظرين الاجتماعيين الفرنسيين و الاقتصاد السياسي البريطاني. من أهم    |     |
| أعماله رأس المال .                                                                              |     |
| موريس، شارل "Morris Charles":ولد سنة 1903 و توفي سنة 1979                                       | 44  |
| سيمنطيقي و فيلسوف أمريكي و هو مؤسس علم النفس الاجتماعي و كان عضوا في أكاديمية الفنون و          |     |
| العلوم سنة 1930 و أسهم في كتابة الموسوعة العالمية للعلوم الموحدة ، قام بإضفاء طابع خاص على      |     |
| البرغماتية.                                                                                     |     |
|                                                                                                 | 4.5 |
| موزارت، فولفغانغ أماديوس "Mozart Wolfgang Amadeus":ولد سنة 1756 و توفي                          | 45  |
| سنة 1791م، مؤلف موسيقي نمساوي يعتبر من أشهر العباقرة المبدعين في تاريخ الموسيقي. شهد له         |     |
| المؤلف الموسيقي الشهير جوزيف هايدن بأنه رائد الأسلوب الكلاسيكي في التأليف الموسيقي في نهاية     |     |
| القرن الثامن عشر الميلادي. مات قبل بلوغ السادسة والثلاثين تاركًا ما يربو على 600 عمل فنيَّ، رغم |     |
| قصر حياته.                                                                                      |     |
| مونان، جورج "Mounin Georges": ولد سنة 1910 و توفي سنة 1993 لساني فرنسي و                        | 46  |
| أستاذ اللسانيات و السميولوجيا بجامعة أكس أون بروفانس ، تعالج أعماله مواضيع متعددة بدءا من       |     |
| تعريف اللسانياتو فروعها و مشاكلها التقليدية ذات العلاقة بفروع معرفية أحرى كالفلسفة والأدب.      |     |
| مير لوبونتي موريس "Merleau-Ponty Maurice" :فيلسوف فرنسي ولد سنة 1908                            | 47  |
| وتوفى سنة 1961، أظهر مقدرة على تعميق البحث الفينومينولوجي كان عضوا مؤسسا لمجلة الأزمنة          |     |
| الحديثة مع سارتر، من مؤلفاته : " المعنى واللامعنى " ، " علامات " .                              |     |
| (a)                                                                                             |     |
| هجمسلف، لويس ترول "Hjelmslev Louis Trolle" :ولد بكوبنهاغن سنة 1899 و                            | 48  |
| توفي بها سنة 1965 عالم لسانيات دانمركي يسير على النهج السوسيري كانت نظريته المتعلقة بدراسة      | .0  |
|                                                                                                 |     |
| و تصنيف الوحدات اللسانية بطريقة وظيفية بحتة تسعى إلى شكلنة البنيات اللسانية, من مؤلفاته: مبادئ  |     |

| في نظرية اللغة 1943.                                                                         |    |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|
| هيجل، جيورغ ويلهلم فريدريك "Hegel Georg Wilhelm Frederic": فيلسوف                            | 49 |  |
| ألماني ولد سنة 1770م, و توفي سنة 1931 و هو القائل بأن العقل هو كائن يتطور على مراحل ثابتة,   |    |  |
| من آثاره المنطق الكبير, مبادئ فلسفة الحق.                                                    |    |  |
| هيدغر مارتن "Heidgger Martin" :فيلسوف ألماني ولد سنة 1889 وتوفى سنة 1976،                    | 50 |  |
| يعتبر ممثل الوجودية تأثر بموسرل، اشتهر بكتابه : " الوجود والزمان " حيث تعرض فيه لمسائل الهم  |    |  |
| والضمير والدين والخوف والوجود، من مؤلفاته أيضا : " مدخل إلى الميتافيزيقا " .                 |    |  |
| (,)                                                                                          |    |  |
| وارتبيرغ، والتر فون "Wartburg Walther Von" :ولد سنة 1880 و توفي سنة 1971                     | 51 |  |
| لساني فرنسي ، ألف عدة أعمال حول اللغات الرومانية ، اتجه منذ 1922 إلى انجاز خاص بالأعلام و    |    |  |
| هو قاموس مصطلحات اللغة الفرنسية و فصحائها.                                                   |    |  |
|                                                                                              |    |  |
| (ی)                                                                                          |    |  |
| \",                                                                                          |    |  |
| يونغ، يواكيم "Yung Yoachim": ولد سنة 1587 و توفي سنة 1657 فيلسوف و عالم                      | 52 |  |
| طبيعيات و رياضيات ألماني. رفض الميتافيزيقا و أكد عجزها عن تفسير مبادئ الطبيعة ، كان أستاذا و |    |  |
| رئيسا بجامعة هامبورغ. من مؤلفاته: علم الهندسة المادية، المنطق الهامبورغي.                    |    |  |
|                                                                                              |    |  |

# فقُرس إلهصاطر و المراتي

### أُقْلَا: المصادي

### المصادر باللغة العربية:

1-بارت، رولان: درس السيميولوجيا، ترجمة ع.بنعبد العالي ، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب ، ط3،300 .

2-بارت، رولان: مبادئ في علم الأدلة، ترجمة محمد البكري، دار قرطبة للطباعة و النشر، الدار البيضاء، المغرب (د.ط)،1986.

### المصادر باللغة الفرنسية:

1-Barthes Roland: Mythologies, éd seuil, Paris, 1<sup>er</sup> pub, 1957

2-Barthes Roland: Système de la mode, éd, seuil, Paris, 1967

# ثانياً: المراجع

### المراجع باللغة العربية:

1-ابن سينا: العبارة، تحقيق محمد الخضيري، القاهرة، (د.ط)، 1790.

2- أرسطو: في التأويل، ترجمة ابن رشد، تحقيق حيرار جهامي، دار العودة، بيروت،(د.ط)، 1988.

3- الحداوي، طائع: سيميائيات التأويل ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1،2006.

4- الزاوى، الحسين و آخرون: الطريق إلى الفلسفة، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2009.

5- السواح، فراس: الأسطورة و المعنى، دار علاء الدين، دمشق، ط2، 2001.

- 6- العرابي، لخضر: المدارس النقدية المعاصرة، دار الغرب للنشر و التوزيع، وهران، الجزائر، (د.ط)، 2007
  - 7- الغزالي، معيار العلم، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف، القاهرة، ط2، (د،ت).
- 8- الكردى، محمد على: دراسات في الفكر الفلسفي المعاصر، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، (د.ط)، 1998.
  - 9- إيكو،أمبرتو: السيميائية و فلسفة اللغة، ترجمة أحمد الصمعي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1،2005.
    - 10- إيكو، أمبرتو: العلامة تحليل المفهوم و تاريخه، ترجمة سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، بيروت، لينان، ط1، 2007.
      - 11- إيكو، أمبرتو: سيميائيات الأنساق البصرية، ترجمة محمد التهامي و محمد أو دادا، دار الحوار، اللاذقية، ط1،2008.
        - 12- بغوره، الزواوي: الفلسفة واللغة ،دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت،ط1،2005.
          - 13- بغوره، الزواوي: المنهج البنيوي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر،ط1،2001.
  - 14- بنكراد، سعيد: السيميائيات مفاهيمها و تطبيقاتها، دار الحوار للنشر و التوزيع، اللاذقية، سورية، ط2، 2005.
    - 15- بنكراد، سعيد: السيميائيات و التأويل ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،المغرب،ط1،2005.
      - 16- بوزيان، دليل محمد: اللغة والمعنى، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت،ط1،2010.
    - 17- توسان، برنار: ما هي السيميولوجيا، ترجمة محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء،ط1،1994.
      - 18- حنون، مبارك: دروس في السيميائات ،دار توبقال للنشر، الدار البيضاء ، المغرب، ط1،1987.
        - 19- خليفي، بشير: الفلسفة وقضايا اللغة،الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت،ط1،2010.
  - 20- دولودال، حيرارد:السيميائيات ،ترجمة عبد الرحمن بوعلي، دار الحوار ، اللاذقية، سورية،ط2004.
    - 21- ريكور، بول:نظرية التأويل، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،ط1،2003.

22- مرسلي، دليلة و آخرون: مدخل إلى السيميولوجيا، ترجمة عبد الحميد بورايو، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائه، ط1،1995.

23- مومن، أحمد:اللسانيات النشأة و التطور، ديوان المطبوعات الجامعية،بن عكنون، الجزائر، (د.ط)، 2002.

### المراجع باللغة الفرنسية:

1-Peirce Charles Senders: Écrits sur le signe, éd, seuil, Paris, 1978.

2-Saussure Ferdinand de : Cours de linguistique générale, éd, Payothèque ,Paris,1979.

# ثالثاً : الموسوعات والمعاجمر

### باللغة العربية:

1-ابن منظور: لسان العرب, إعداد وتصنيف يوسف الخياط، دار لسان العرب، بيروت، (د.ط)، (د.ت)، مج 3.

2- الأحمر، فيصل: معجم السيميائيات، الدار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت، ط1، 2010.

3-الموسوعة العربية العالمية، النسخة الالكترونية ، الإصدار 3،أبو ظبي ،الإمارات العربية المتحدة ،2004.

4- إيلي ألفا، روني: موسوعة أعلام الفلسفة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1992، ج1، ج2.

5-صليبا، جميل: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، (د.ط)، 1980، ج1، ج2.

6-لالاند، أندري: موسوعة لالاند الفلسفية، ترجمة خليل أحمد خليل، دار الكتاب اللبناني،بيروت،ط2،2002.

#### باللغة الفرنسية:

1-Hachette, éd, Institution nationale des arts, Algerie, 1993.

- 2-Le Grand Robert, imprimé en Fracnce, pub2, 2001.
- 3-Le Petit Larousse Illustré, éd, librairie Larousse, Canada, 1990.

باللغة الإنجليزية:

1-Oxford advanced learners dicionnary, oxford university press,6<sup>th</sup>ed,2000.

### باللغة العربية:

1-بركات، وائل: السيميولوجيا بقراءة رولان بارت، مجلة جامعة دمشق، العدد2،2002، دمشق، سوريا.

2-دقة، بلقاسم: علم السيمياء في التراث العربي، مجلة التراث العربي، العدد91، سبتمبر 2003، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، دمشق.

### باللغة الفرنسية:

- 1-Carolle Gagnon: Nouvelle sociétés, nouveaux mythes, érudit, n° 2,1994, Université Montréal, Canada.
- 2-Nathalie Cimino: Théorie de la mythologie, Métiers des arts et de la culture,2007,Université de Paris.

### http://www.

- 1- aljahidhiya.asso.dz/Revues/tebyin\_20/Elalama\_fiellisaniyate.htm http://www.
- 2-alsabaah.com/paper.php?source=akbar&mlf=interpage&sid=86500

### http://www.

3-ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=52836

#### http://www.

4-ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=79251

#### http://www.

5-ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=82719

### http://www.

6-annabaa.org/nbahome/nba79/029.htm

### http://www.

7-doroob.com/?p=33856

#### http://www.

8-saidbengrad.com/al/n12/7.htm

### http://www.

9-saidbengrad.com/al/n12/11.htm

### http://www.

10-saidbengrad.com/al/27/27-4.pdf

#### http://www.

11-ulum.nl/b174.htm

## فيرس إلهضهات

| المقلمتيأ-د                                                          |
|----------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: مصطلح العلامة.                                          |
| المبحث الأول: تعريــــــف العــــلامة                                |
| المطلب الأول: التعريف اللّغوي للعـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| المطلب الثاني: العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| المطلب الثالث: العللامة في اصطلاح السّيميائيين                       |
| المبحث الثَّاني:العلامة في المدارس السّيميائية                       |
| المطلب الأول: العلامة في سيمياء التّـواصل                            |
| المطلب الثاني: العلامة في سيمياء بررس                                |
| المطلب الثالث: العلامة في سيمياء الـدُّلالـة                         |
| المطلب الرابع: العلامة في سيمياء الثَّقافة                           |
| المبحث الثالث: أصناف العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |
| المطلب الأول: الأيقـــون                                             |

| المطلب الثَّاني: المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| المطلب النَّالث: الـــــرَّمز                                                 |
| الفصل الثاني: مصطلح العلامة عند س لان باست                                    |
| المبحث الأول: العلامة بالمفهوم البارتي                                        |
| المطلب الأول: تعريف العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
| المطلب الثاني: تعــــريف الدّال                                               |
| المطلب الثالث: تـــعريف المدلول                                               |
| المبحث الثاُّ ني: الأنظمة الثنائية المحددة للعلامة عند بارت51-65              |
| المطلب الأول: اللسان/الكلام                                                   |
| المطلب الثاني: المركّب/النّظام                                                |
| المطلب الثالث: التقرير /الإيحاء                                               |
| الفصل الثالث: الأسطورة كنسق سيميائي لدى مره لان باست                          |
| المبحث الأول: الأسطورة بالمفهوم البارتي:تعريفها علاقتها باللغة و قراءتها71-91 |
| المطلب الأول: تعريف الأسطورة عند بارت                                         |

| 77      | لــــورة                  | المطلب الثاني: البنية الدلالية للأسط                                    |
|---------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
|         |                           | <b>المطلب الثالث</b> : الأسطورة و اللــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|         |                           | <b>المطلب الرابع:</b> قراءة رمــــــوز                                  |
| 98-92   | ة عند بارت                | المبحث الثاني: أصناف الأسطور                                            |
| 92      | غير مسيّس                 | <b>المطلب الأول:</b> الأسطورة ككلام                                     |
|         |                           | المطلب الثاني: أسطورة اليميـــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
|         |                           | المطلب الثالث: أسطورة اليســــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 123–100 | ن المية لدى رو الان بارت. | الفصل الرّابع: نسق الموحاً كبنيته ح                                     |
| 112-103 | ا و أنظمة لباس الكتابة    | المبحث الأول:بنيات لباس المودا                                          |
| 103     | ـة                        | المطلب الأمل: البنيات اللباسي                                           |
| 106     |                           | المطلب الثاني: لباس الكتاب                                              |
| 108     | ابةا                      | المطلب التاكث: أنظمة لباس الكت                                          |
| 121-113 | للباس المودا              | المبحث الثاني: التّحليل البلاغي                                         |
| 113     | لامة اللباسية             | المطلب الأولَى: تعريف العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |

| لاغيلاغيلاغي           | ام البــــــا                           | المطلب الثاني: النظ        |
|------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| ا:شعرية المودا         | البلاغــــي لدال المود                  | المطلب الثالث: التَّحليل   |
| دولوجيا المودا         | البلاغي لمدلول المودا:إيا               | المطلب الراّج: التَّحليل   |
| ة المودا: أسباب المودا | البــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | المطلب الخامس:التَّحليل    |
| 124                    |                                         | الخاغتى                    |
| 127                    |                                         | الفهارسا                   |
| 128                    |                                         | <b>أولا</b> :فهرس الأعلام. |
| 136                    | و المراجع                               | <b>ثانيا</b> :فهرس المصادر |
| 141                    | عاتعا                                   | <b>ثالثا:</b> فهرس الموضو  |