



#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

وزارة التعليم العالى والبحث العلمي

قسم: العلوم الإنسانية والاجتماعية

مصلحة: الدراسات العليا

شعبة: الفلسفة

تخصص: فلسفة الحضارة

جامعة الحاج لخضر - باتنة -كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية والعلوم الإسلامية

# المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة الطيب برغوث نموذجا

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في فلسفة الحضارة

إشراف الأستاذ الدكتور:

إعداد الطالب:

عبد المجيد عمراني

صالح سمصار

| الصفة                                   | الجامعة الأصلية  | الرتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | أعضاء اللجنة          |
|-----------------------------------------|------------------|------------------------------------------|-----------------------|
| رئيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | جامعة باتنــــة  | أستاذ محاضر.أ.                           | د.الحـــاج دواق       |
| مشرفا ومقررا                            | جامعة باتنـــــة | أستاذ التعليم العالي                     | أ.د.عبد المجيد عمراني |
| عضوا مناقشا                             | جامعة باتنــــة  | أستاذ محاضر.أ.                           | د.فارح مســـرحي       |
| عضوا مناقشا                             | جامعة باتنــــة  | أستاذ محاضر.أ.                           | د. موسى بوبــــــكر   |

السنة الجامعية: 1435-1436هـ / 2015/2014





### بسم الله الرحمن الرحيم

قال تعالى: "وقل رب أدخلني مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق واجعل لي من لدنك سلطانا نصيرا" الإسراء 80

وقال: "وقل رب أنزلني منزلا مباركا وأنت خير المنزلين" المؤمنون 29

وقال: " ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير" المتحنة 04

وقال: "ربنا ءاتنا من لدنك رحمة وهيء لنا من أمرنا رشدا "الكهف 10

وقال: "ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم" البقرة 126





#### شكر وتقدير

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

أستاذي، الأستاذ الدكتور عبد المجيد عمراني: أشكرك جزيل الشكر أن أشرفت على هذا البحث

صالح سمصار 2014/05/25



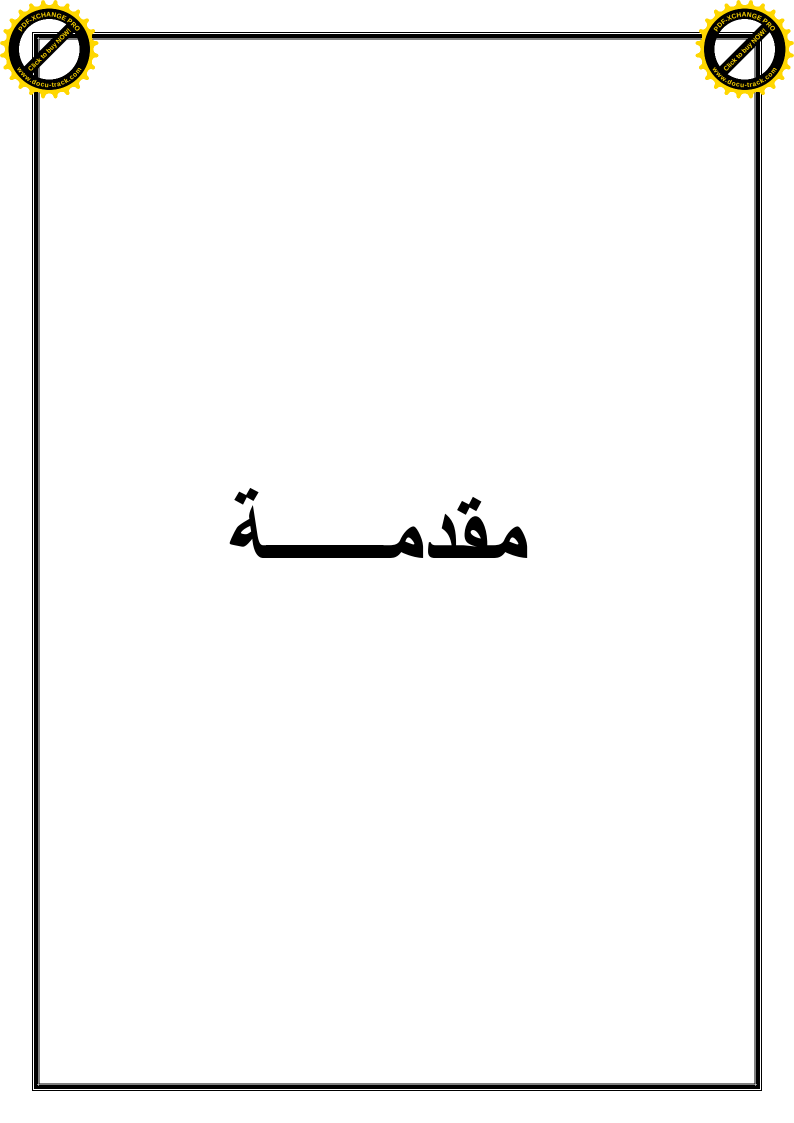


#### إهداء وتذكير

- إليك أيها الجيل الرسالي المنشود لهذه الأمة.
- الجيل الذي يحمل الفلسفة لرسالة في الحياة.
- الجيل الذي يحب الجزائر وعلماءها وفلاسفتها.
- في الوقت الذي كانت الفلسفة الغربية الحديثة قد انطلقت بالمعرفة عقليا وتجريبيا، لكنها أهملت الوحى كمصدر للمعرفة.
- وفي الوقت الذي اقتفت آثارها الفلسفة الغربية المعاصرة من وجودية ومادية جدلية وتحليلية وبراغمتية، وجاءت بعدها فلسفة الحداثة وما بعد الحداثة تعتني كلها بوجود الإنسان وحريته، ولكنها تُتكر كل بعد غيبي مقابل عالم الشهادة.
- والإنسانية الآن في حاجة ماسة إلى بناء فلسفة إسلامية جديدة تأخذ بالوحي مصدرا للمعرفة إلى جانب العقل والتجربة، وتخدم الإنسان المعاصر فكريا وروحيا وسلوكيا، وتربط السياسة بالأخلاق، وتجمع بين الدين والدولة، وتنطلق من إسلامية المعرفة والفلسفة.
  - وكل ذلك من مهام المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.
- إلى كل علمائنا وفلاسفتنا الأُجلاء من كل المذاهب، القدامي والمعاصرين ومنهم الدكتور الطيب برغوث، وكل الحركات الإسلامية والوطنية، والمجهودات الفردية والمؤسساتية التي تؤمن بالإسلام بديلا حضاريا من خلال المساهمة في بناء حضارة إسلامية عالمية ثانية، تربويا واجتماعيا واقتصاديا وإبداعيا...
- إلى هذا التيار النخبة الذي يؤمن برؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وسياسية وحضارية إسلامية متميزة، فتشكلت منه مدرسة فلسفية حضارية إسلامية معاصرة تنطلق من الوعي السنني والوعي المنهجي والوعي الثقافي والوعي التربوي والوعي الوقائي، طريقا إلى الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية للأمة.

إليكم جميعا أهدي هذا البحث

صالح سمصار، جامعة باتنة، الجزائر في 2014/05/25







#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### توطئة:

حين نختص في فلسفة الحضارة و التاريخ و نتتبع الحضارات الإنسانية كلها بدءًا ومسارًا ومصيرًا متأملين وباحثين ومستكشفين لقوانين الله في قيامها ومسارها و ازدهارها وتأزمها وسقوطها و تجددها... و تبعًا لذلك نتتبع بالضرورة أهم النظريات الكبرى في تفسير نشوء وتطور صيرورات الحضارات ضمن حركة التاريخ كما أنشأها الله قديما وحديثا ومستقبلا، فنجد هذه النظريات من اكتشاف فلاسفة و مؤرخين في كل أمة ضمن خط مسار التاريخ من قبل والآن و في كل زمان.

وحين نستقريء الفلاسفة ونظرياتهم في فلسفة الحضارة والتاريخ نجد منهم القدامى والمعاصرين و نجد منهم المسلمين والمسيحيين، و الوجوديين...إلخ

و نظریاتهم الکبری قد صیغت ضمن أطر فردیة من جهة وضمن أطر جماعیة علی شکل مدارس من جهة أخری.

فكما نجد أمثال: تايلور وشبنجلر وتوينبي والاوتسي وكونفوشيوس وأورسيوس وفيكو وفيكو وفوليتر وهردرد وأوقستين وكوهن وماركس وأنجلز ونيتشه وهيجل وفوكوياما وهنتقتن...إلخ

بالمقابل نجد أمثال: ابن خلدون، مالك بن نبي، محمد باقر الصدر، علي شريعتي، الطيب برغوث، عبد المجيد انجار، محمد أبو القاسم حاج حمد، جودت سعيد، عماد الدين خليل، حسن الترابي، خالص جلبي، أحمد محمد كنعان، ماجد عرسان الكيلاني، مرتضى المطهري، إسماعيل راجي الفاروقي، أبو يعرب المرزوقي، رضوان السيد، محمد هيشور، أبو القاسم سعد الله...إلخ





### خاصة نماذج راقية من فلاسفة الحضارة و التاريخ في الجزائر أمثال: مالك بن نبي و الطيب برغوث...إلخ

و إيمانا مني بأهمية الكشف عن الدراسات الهادفة المتميزة في فلسفة الحضارةو التاريخ من منظور إسلامي من حيث المرجعية. ومن حيث الرؤية العقدية والرؤية المعرفية والرؤية الأخلاقية والرؤية الحضارات الإنسانية الأخلاقية والرؤية الحضارات الإنسانية بما تحمله هذه الرؤية الإسلامية المتميزة من مبادئ الثقافة السننيةو الرؤية الكونية المتكاملة القائمة على قيم الحق والخير والصلاح والسلام، والسعي بالتالي إلى تجديد حضاري يصبو إلى بناء حضارة إسلامية عالمية ثانية في شكل خلافة على منهاج النوة، فتخدم الإنسان والإنسانية، وتؤمن بالحوار الحضاري بين الأناو الأخر بمنهج الوسطية والاعتدال وتطبق قانون الاستقلالية النوعية التكاملية في البناء والتجديد والمنافسةو الريادة الحضارية وفق رؤية إسلامية سننية.

لذلك كله تخمرت في ذهني وكياني فكرة البحث في موضوع تحت عنوان:

#### المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة

#### الطيب برغوث نموذجا

#### أولا: إشكالية الموضوع:

فانطلاقا مما سبق و إيمانا مني بأهمية الكشف عن الرؤية الإسلامية المتميزة من خلال المرجعية والروافد والآليات والخصائص في فهم و تفسير حركة التاريخ الذي جعله الله عبرة، ومعرفة كيفية بناء الحضارات الإنسانية التي وضع الله قوانين أي سنن قيامها وسقوطها وتأزمها وتجديدها، وما يصطحب ذلك من التميز للمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة لذلك كله تساءلت:





- ما هي الأطر الكبرى التي ميزت وشكلت المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة ضمن المدارس الفلسفية العالمية الأخرى من حيث المفهوم ومن حيث الروافد ومن حيث الرؤية العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية؟
- وما هي المعالم الكبرى لفلسفة الحضارة و التاريخ من خلال رؤية المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة وكيف ساهمت الجزائر في بناء هذه الفلسفة ليكون الطيب برغوث نموذجا وقبله مالك بن نبى نموذجا آخر؟
- وما مدى اعتبار معالم فلسفة الحضارة لدى هذه المدرسة أرضية معرفية منهجية لبناء فلسفة إسلامية إنسانية جديدة ترتقي بالأمة الإسلامية إلى بناء حضارة إسلامية عالمية كونية ثانية في إطار خلافة على منهاج النبوة انطلاقا من مشروع حضاري إسلامي معاصر؟

و تبعا لذلك ذهبت ترد باستمرار على خاطري ليلا ونهارا أسئلة فرعية مكملة ومدققة للأمر منها:

- ما مفهوم المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة؟
- وكيف نشأت وما هي روافدها النظرية و آلياتها العملية؟
- من هم أهم أقطابها وما أسماؤها وما خصائصها التي تميزها عن غيرها وما موقفها من المدارس الأخرى؟
  - ما هي ضوابط رؤيتها العقدية ورؤيتها الأخلاقية ورؤيتها الحضارية؟
- كيف تعرف الحضارة؟ وكيف تحدد عوامل بنائها وعوامل سقوطها وكيفية تأزمها وكيف يتم تجديدها؟
- ما هو جوهر ولب الأزمة الحضارية التي تمر بها الأمة الإسلامية الآن وكيف يكون المخرج الحضاري بالتجديد الحضاري؟
- كيف يعتبر الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية و نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية؟





- ما دام صاحب نظرية التدافع و التجديد جزائري فما هي المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة ما تعريفها وما منهجها وما روافدهاو أسماؤها؟
- وكيف تعتبر حركة البناء الحضاري نموذجا عن المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة؟
  - ومن هو الطيب برغوث، وكيف كانت نشأته ومسيرته و مؤلفاته؟
  - وما هي عوامل النضج والتميز العلمي والحركي والفلسفي لدى الطيب برغوث؟
    - و من هم النخبة العلمائية الذين أثروا في تكوين شخصية الطيب برغوث؟
      - كيف ينظر الطيب برغوث إلى فلسفة الحضارةو التاريخ؟
- وما هي معالم حدود نظرية الطيب برغوث في فلسفة الحضارة والتاريخ نظرية التدافع و التجديد؟.
  - ما هو إطارها النظري و ما إطارها التطبيقي؟
- وكيف تعتبر فعلا نظرية متميزة و الفيلسوف فعلا متميزا ينتمي إلى مدرسة جزائرية فعلا متميزة و الموسة الجزائرية مشكلة مع غيرها مدرسة حضارية إسلامية عالمية متميزة في فلسفتها العقدية والمعرفية والأخلاقية و الحضارية؟

#### ثانيا: أسباب اختيار الموضوعو أهميته:

و لقد دفعني إلى البحث في هذا الموضوع دوافع ذاتية أخرى موضوعية:

#### أ- دوافع ذاتية:

• كنت منذ مدة طويلة أحفظ القرآن فاكتسبت من تلاوته رؤية سننية، شمولية كونية، وذلك من إعجاز القرآن الكريم سواء في الرؤية التي يشكلها في عقل الانسان أو في بركة الله في العقل الذي بدأ وعيه بحفظ القرآن أولا سواء الاعجاز الذي جعله الله في القرآن ذاته وكونه مؤسسا للعلوم وكونه شفاء أو من حيث الاعجاز الذي جعله في التقاء الكتاب المسطور (القرآن) مع الكتاب المستور (النفس)، أو من حيث الاعجاز الذي وضعه الله من أسس فلسفة الحضارة في القرآن كما نجد ذلك في آيات محددة





- لعوامل البناء وأسباب السقوط وتحذر من التأزم والسقوط الحضاري وتدعو إلى التجديد، وقد أشرت إلى ذلك في توصيات هذا البحث.
- وكنت أبحث منذ مدة طويلة في الفكر الإسلامي القديم والحديث والمعاصر والجديد بمختلف مدارسه الفلسفية والعقدية والفقهية والتفسيرية.
- وكنت أبحث منذ مدة في تخصص الفلسفة سواء الفلسفة بمباحثها العامة من وجود ومعرفة وقيم أو بمعناها التخصصي المعاصر كفلسفة اللغة وفلسفة الجمال وفلسفة التاريخ والحضارة وفلسفة السياسة وفلسفة العلوم وفلسفة قديمة ووسيطة وحديثة ومعاصرة.....
- كما كنت أبحث في علوم القانون وفلسفة القانون ومدارسه العالمية فتوصلت عن بحث معمق في أكثر من تخصص أكاديمي والحمد لله إلى تفوق الإسلام وتميزه برؤيته الفلسفية العامة من حيث الرؤية الكونية العقدية ومن حيث الرؤية المعرفية ومن حيث الرؤية الأخلاقية ومن حيث الرؤية الحضارية...و أنظر إلى واقع الأمة الإسلامية فأجدها تعيش أزمة حضارية شاملة ولبها أزمة إنسان فكريا وروحيا وسلوكيا. وأجدها متخلفة عن الغرب في أطروحاته العالمية والفلسفية وفي العلوم الإنسانية كلها فهي أمة تملك رؤية معجزة، وإمكانات معجزة وتاريخا معجزا وفلاسفة عظماء قديما وحديثا مثل: ابن خلدون، ابن رشد، ومالك بن نبي والطيب برغوث ولكنها أمة عاجزة !!!
- 1. فكنت دائما أفكر في كيفية المساهمة في بناء الأمة الإسلامية من خلال اختصاص فلسفة الحضارة والتاريخ.
- 2. و كنت أبحث في كيفية الكشف عن معالم المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة و التعريف بها للعالم كما هي المدارس الفلسفية الأخرى.
- 3. وكنت أتأمل بدقة في رؤيتها الفلسفية سواء فلسفتها حول الوجود أي رؤيتها الكونية العقدية أو فلسفتها المعرفية أو فلسفتها الأخلاقية أو فلسفتها المعرفية أو فلسفتها السياسية.





4. فكنت بالتالي أخاطب نفسي دائما ما هذه المدرسة المتميزة بهذه الفلسفة المتكاملة ولكن لا نجد فيها دراسات منهجية أكاديمية نقدمها للعالم.. حتى أصبحنا نعتقد بأن نهاية التاريخ لدى الغرب ونهاية الفلسفة لدى الغرب !!!

#### ب. أسباب موضوعية:

- 1. فلسفة الحضارة من مباحث الفلسفة ولكنني أعتقد أنها لب المباحث الفلسفية كلها لأن المباحث الأخرى التي تبحث المعرفة والقيم والوجود والسياسة واللغة... كلها تصب في بناء الإنسان وبناء الإنسان هو نقطة البداية في بناء الحضارة ولذلك فإن بناء الحضارة يبدأ من الإنسان، وعليه فالإنسان حين ينبني فكريا وروحيا وسلوكيا بمختلف الفلسفات فإنه يبني الاقتصاد والسياسة والعمران... ففلسفة الحضارة هي زبدة الفلسفات كلها.
- 2. حين نستوقئ: العلوم المختلفة بفلسفاتها مثل فلسفة السياسة وفلسفة القانون وفلسفة التاريخ و فلسفات العلوم كلها نجدها تهدف في النهاية إلى فكرة التحضر و التقدم من خلال استخدام تلك العلوم في الارتقاء بالإنسان والإنسانية إلى الإبداع والجديد والتجديد دائما، و تلك هي فلسفة الحضارة التي تدرس سنن قيام الحضارة.
- 3. باستقرائنا لخلاصة الرسالات السماوية السابقة و الحركات الرسالية القائمة على ذلك سواء كانت حركات نبوية أو حركات بشرية بعد ذلك فإننا نجدها تطرح الأسئلة الثلاثة الكبرى و تحاول الإجابة عنها وهي سؤال التقدم و سؤال التخلف إذا وقع و سؤال التجديد كيف يتم و فلسفة الحضارة هي جوهر ذلك.
- 4. في الوقت الذي يعتبر فيه الإسلام دينا كاملاو نهائيا وخالدا وصالحا حتى قيام الساعة فإن فلسفته حين تستوعب وتستخرج نجدها تقترب من مواصفات الإسلام وتتصف بالأصالة والفعالية و الاطراد... وبالتالي حين نفهم هذا نجد و نتيقن أن ما ينادي به الغرب من أن نهاية التاريخ عنده ونهاية الفلسفة عنده و نهاية العلم عنده ليس صحيحا.

وإنما الغرب يحاول احتكار الحقيقة الفلسفية والحقيقة الحضارية ويتهمنا بأننا لا نملك فكرا ولا نملك رؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضارية. وبالتالي يتهمنا أننا لا نملك فكرا ولا فلسفة!!





و عليه فالبحث في فلسفة الحضارة عامة وفي فلسفة الحضارة الإسلامية خاصة وفي فلسفة المدرسة الحضولية الإسلامية المعاصرة ورؤيتها الحضارية.

كل ذلك من الواجبات ومما يعطى لهذا الموضوع ضرورة الاختيار.

#### ثالثًا: أهداف بحث الموضوع:

و بناء على الأسباب السابقة فإننى أهدف في بحث هذا الموضوع إلى أهداف منها:

- 1. المساهمة في إثراءو إرساء معالم فلسفة الحضارة باعتبارها اختصاص لا يقل أهمية عن الاختصاصات الأخرى في إطار الفلسفة العامة بل هو أهمها و نتيجة لها كلها.
- 2. إبراز المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة كنموذج فلسفي متميز عن المدارس الأخرى، وهي مدرسة فلسفية حضارية إسلامية معاصرة عالمية و جزائرية.
- 3. التأكيد على فلسفة الحضارة من منظور إسلامي كقوانين وسنن تحكم قيام وسقوط وتأزم وتجديد الحضارات و تبعا لذلك بيان الحضارة الإسلامية سواء كتجربة قامت لمدة عشرة قرون وسقطت وحكمتها سنن قيام و سقوط الحضارات أو كحضواة إسلامية عالمية ثانية منشودة ورد التبشير بها في القرآن و السنة في شكل خلافة ثانية على منهاج النبوة.
- 4. التأكيد على أهمية الوعي والاستثمار لسنن الله المختلفة سنن العقيدة وسنن التسخير وسنن الاستخلاف وأهمية كل ذلك في قيام وسقوط وتجديد الحضارات بصفة عامة.
- 5. التعريف بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة من حيث نشأتها وروافدها وأقطابها ورؤيتها وكيف تعتبر حكة البناء الحضاري جزءا منها وعينه منها.
- 6. التعريف بفلسفة الجزائر وفلاسفتها فلقد اكتشفت بعد الاطلاع والبحث والتحري أن الطيب برغوث كما كان مالك بن نبي قبله فيلسوفا عالميا وجزائريا في فلسفة الحضارة والتاريخ بكل المقاييس المعتمدة في الفيلسوف من منهج ومقولات ورؤية. فهو كذلك بل يتجاوزه في الطرح.
- و عليه فخدمة لأعلام الفلسفة الجزائرية المعاصرة لا بد من التعريف بالطيب برغوث وبنظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ نظرية التدافعو التجديد الحضاري.





#### رابعا: الأطر الهندسية لبحث الموضوع:

تفكرت مليًّا في كيفية تشييد صرح هذا الموضوع فوجدت فيه من خلال العنوان الذي هداني الله إلى اختياره الأطر التالية:

#### أ. الإطار الموضوعي الفلسفي: «المدرسة الفلسفية الحضارية»

1. فالموضوع الذي بحثته كان ضمن فلسفة الحضارة وهي الفلسفة التي تبحث في سنن قيام وسقوط و تجديد الحضارات، كسنن ثابتة صلحت في التاريخ وتصلح في المستقبل لأنها سنن من وضع الله ومن خصائص سنن الله الثبات والديمومة و الشمولية.

2. وفلسفة الحضارة تتاولتها لدى المدرسة الحضارية... و أقصد بالمدرسة الحضارية مجموعة الرؤى لمجموعة من أقطاب الفكر الإسلامي المعاصر في مباحث فلسفة الحضارة. حين استقرأت آراءهم و العوامل المشتركة في القضايا التي بحثوها والرؤية العقدية والمعرفية والأخلاقية و الحضارية التي انطلقوا منها وجدتهم فعلا يشكلون مدرسة مستقلة لها فلسفة حضارة حاولت بحثها وجمعها وترتيبها و تحديد أقطابها....

#### ب. الإطار الفكري المدرسي: «المدرسة الفلسفة الحضارية الإسلامية»

1. هذه المدرسة التي بحثت فلسفة الحضواة في رؤيتها هي المدرسة الإسلامية دون غيرهاو استبعدت البحث في رؤى المدارس الأخرى غربية أو علمانية في مسألة الحضارة إلا ما تعلق بجانب المقارنة أحيانا مثلا:

لذلك تتاولت بالضبط آراء المفكرين و الفلاسفة المسلمين الإسلاميين أولئك الربانيين الرساليين الذين يتحدثون ويتفكرون فيتفلسفون ويكتبون بحس رسالي ساعين إلى إقامة الحضارة الإسلامية العالمية الثانية.

أولئك الذين يؤمنون بما يكتبون وعايشوا ما كتبوه، مع هؤلاء الذين يشكلون مدرستهم المتميزة، معهم فقط تحاورت في هذا البحث ونقلت عنهم كثيرا مما قالوا وعلى رأسهم الطيب برغوث.

2. الإسلامية: هي المرجعية التي تنطلق منها هذه المدرسة الفلسفية سواء في معتقداتها أو في معرفتها أو في أخلاقها أو في ممارساتها أو في أهدافها القريبة والبعيدة في الدنيا و الآخرة.





3. وهي تنطلق في هذه الإسلامية من الوعي السنني الذي يعني قوانين الله في كتبه الثلاثة كتاب الله المسطور (الوحي من القرآن والسنة) وكتاب الله المنظور (الكون وما فيه من قوانين تحكمه) و الكتاب المستور وهو النفس والمجتمع وما وضع الله من قوانين تسير النفوس والمجتمعات و هذه الكتب الثلاثة مصدرها واحد وهو الله ومتكاملة فيما بينها ويفسر بعضها بعضا ويستعين بها الإنسان في بناء الحضارة الطيبة التي تخدم الإنسان والإنسانية في الدنيا و تدخلهم الجنة يوم القيامة.

#### ج. الإطار الزمني «المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة»

1. ركزت على الفلسفة الإسلامية المعاصرة في مسألة الحضارة وفلسفتها و ذهبت أتتبع المفكرين المسلمين المتميزين بهذه الرؤية و أتتبع نصوصهم في كل جزئية من فصول و أبواب هذا البحث.

2. ومعيار المعاصرة الذي وضعته تبعا لسعة الموضوع فإنني بدأت من محمد رشيد رضا هنا وما قبله حتى 2014 بل أحيانا أخذت بابن خلدون كخروج عن هذا المعيار بصورة استثنائية..

لذلك اعتبرت من المعاصرة ما هو حديث ومعاصر و جديد.

الحديث من 1800 إلى 1924.

المعاصر من 1924 إلى 1979

الجديد من 1980 إلى هذه اللحظة

وباختصار وتدقيق فإن المعاصرة هنا هي المدة التي تشكلت فيها الفلسفة الاسلامية مستقلة عن الغربية ثم تشكل المدرسة التي تتبنى الاتجاه الحضاري الاسلامي في الفلسفة، وذلك ما كان من 1924 إلى الآن تقريبا.

ورغم اختلاف الفلاسفة والمفكرين المسلمين وحتى الغربيين في تقسيم المراحل الزمنية اطلعت عليها ولكنني وضعت هذا التقسيم ومعياري هو سعة الموضوع الكبيرة و تتاولي لآراء المتصفين بالإسلامية ذات الرؤية الحضارية من جهة أخرى وما دامت مدرسة إسلامية حضارية فإنها بالضرورة نشأت على مراحل زمنية نواة ثم بذرة ثم شجرة مثمرة لها فلسفة حضارية إسلامية معاصرة كنتيجة.





- 3.و المعاصرة بالمعنى الوظيفي هو تتاولي لرؤية هذه المدرسة الإسلامية الحضارية وما تقدمه من حل فلسفي لأزمة الإنسان و الإنسانية المعاصرة عامة وما تقدمه من حلول حضارية لأزمة الأسلامية المعاصرة الآن.
- 4. فهي مدرسة حضارية إسلامية معاصرة تقدم معالم رؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضارية لمشروع حضاري إسلامي عالمي كوني سنني.

#### د. الإطار النموذجي: (الطيب برغوث)

في الحقيقة بحثت بتوفيق الله. المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة من حيث هي مدرسة و آراءها في كل مرتكزات فلسفة الحضارة سواء من حيث مفهوم الحضارة أو عوامل بنائها أو عوامل سقوطها، أو تأزمها أو تجديدها وأزمة الأمة الإسلامية الآن وحلولهاو هكذا.

وكنت في كل ذلك أنتاول رأي الطيب برغوث كحلقة مهمة في سلسلة المدرسة.

ثم أفردت الباب الثاني لتفصيل البحث و القول في الطيب برغوث باعتباره فيلسوف توفرت فيه شروط الفيلسوف من منهج ومقولات ورؤية وباعتباره فيلسوف جزائري جدير بالدراسة والتعريف وباعتباره صاحب نظرية جديدة في فلسفة الحضارة والتاريخ تسمى نظرية التدافع والتجديد. وهي على ضوء ما اطلعت في فلسفة الحضارة والتاريخ قديما وحديثا انضج نظرية فيما أعتقد نظرا لعمق وتسلسل ومنطقية مضامينها ومنهج اكتشافها وصياغتها ومقولاتها و نماذجها التطبيقية.

#### ه. الإطار الإجرائي:

و أنا أستخلص بتوفيق الله أبواب و فصول هذا البحث من خلال الأطر السابقة، الإطار الموضوعي الفلسفي، والإطار الفكري المدرسي، والإطار الزمني و الإطار النموذجي، فإنني التزمت ببعض الإجراءات أثناء وضع لبنات البناء في صرح البحث:

1. في وضع الخطة و استقراء آراء المدرسة الحضارية الإسلامية جمعت بين طريقتي الموضوع و الشخص معا كقولي عوامل بناء الحضارة وأذكر تحته فروعا أشخاصا و ذلك لأنني و جدت لكل واحد منهم تفصيلا في الموضوع فأجد لواحد منهم مثل الطيب برغوث رأيا في كل جزئية في العوامل و في الأسباب و في الأزمة و في التجديد و هكذا.





- 2. لقد استكثرت من النصوص في ثنايا البحث وكان استكثاري أمرا مقصوداو استكثرت سواء من حيث عدد آراء المفكرين في العنصر الواحد أو من حجم فقراتهم من غير تعليق مطول مني على فقراتهم و ذلك لأنني حاولت الاتصال المباشر بأفكارهم فلم أرد التحدث نيابة عنهم و لذلك سيجد القارئ مادة كثيرة من أقوالهم الأصلية التي تشكل في مجموعها فلسفة المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.
- 3. من الباحثين من يأتي بفقرات ويربط بينها بأحرف ومنهم من يأتي بفقرات ويعلق قبلها أو بعدها أما بحثي هذا كنت أجيء بالفقرة وأسبقها بعنوان أضعه من خلال فهمي الخاص لما يريده المفكر بعد تأمل عميق للفقرة ثم أضع الفقرة مباشرة وأحيانا أعلق تعليقا عاما قبل الفقرات كلها أو بعدها رابطا وإحدا فيما بينها.

#### خامسا: الدراسات السابقة:

الموضوع المبحوث بعنوان المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة الطيب برغوث نموذجا. فهو جزآن: المدرسة الحضارية الإسلامية من جهة والطيب برغوث من جهة أخرى.

وفي الحقيقة سنوات وأنا أبحث في هذا الموضوع فلم أعثر تماما فيما اطلعت عليه على أي أثر في بحث هذا الموضوع مما جعل الموضوع متصفا بالجدية التامة جديد في مضمونه وفي خطة بحثه

لذلك كنت مستعينا بالله هندست خطة كلية و ذهبت أنحت من صخر فهداني الله إلى البحث في صورته النهائية.

#### أ. بالنسبة للجزء الأول: المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

لم أجد أية دراسة من قبل تماما ما عدا بعض الجزئيات المتعلقة ببعض جوانب المدرسة الحضارية مثل رأي المعهد العالمي للفكر الإسلامي و الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري إلى أزمة الأمة الإسلامية و حلها؟ فكان موضوع المدرسة الحضارية إذن متصف بكل الجدية.





و أرجو أن تكون دراسات أخرى تبحث المدرسة الحضارية وتعرف بها وبفلسفتها وبخصائصها وروافدها و فلسفتها ورؤيتها المتكاملة.

#### ب. بالنسبة للجزء الثاني: الطيب برغوث نموذجا:

لم أجد أية دراسة أكاديمية تبحث الطيب برغوث تماما ولا فلسفته لا نظريته في فلسفة لعyeb/masadirfikr.p.H.T.M.L/ هو الانترنت و هو www.istratigia.net//http بحث في التعريف بشخص الطيب برغوث بصورة مقتضبة وعرف ببعض كتبه. أما أن أجد بحثا معرفا بالطيب برغوث وبمدرسته و بنظريته التي تميزه فهذا ما لم أجده تماما.

فكان موضوع الطيب برغوث و نظريته متصفا بكل الجدية. فأرجو أن تكون مستقبلا دراسات أخرى تبحث الطيب برغوث كعالم ومجدد وفيلسوف حضارة فهو جدير بالبحث و الدراسة.

#### سادسا: مصادر البحث ومراجعه:

#### - من حيث المصادر:

أ. بحكم المرجعية الإسلامية للمدرسة الحضارية الإسلامية والمعاصرة و للطيب برغوث فإنني اعتمدت من المصادر.

- 1. القرآن الكريم.
- 2. السنة النبوية كتب الحديث المختلفة. منها: صحيح البخاري وصحيح مسلم وموطأ الإمام مالك و مسند الإمام أحمد.
- 3. كتب الطيب برغوث اعتبرتها مصادر وذلك لأنها كتب أصلية وطبعت السلسلة التي تحدثت عن نظريته في 2004و لا توجد أية دراسة أكاديمية سابقة حول فكر الطيب برغوث ونظريته في الفلسفة ولذلك كنت أعود إلى كتبه مباشرة وأستقي منها مباشرة، ومن هذه المنطلقات فكتب الطيب برغوث كانت مصادر بامتياز.





#### - من حيث المراجع:

تتلولت وراجع كثيرة باللغة العربية وبعضها باللغة الأجنبية بحثت جزئيات المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة فذهبت أجمع أستق ع شتاتها في بناء الصرح العام لهيكل موضوع المدرسة الحضارية الفلسفية الإسلامية المعاصرة ومن هذه الناحية كانت مراجع كثيرة وكافية في بناء الجزء الأول من الموضوع: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة. أما الجزء الثاني الطيب برغوث نموذجا فكنت استقي مباشرة من كتبه ولا توجد دراسات سابقة آخذ منها كمراجع.

#### سابعا: صعوبات بحث الموضوع.

وأنا أبحث وأصوغ هذا الموضوع واجهنتي صعوبات منها:

#### أ. جدية الموضوع:

كونه موضوع جديد غير مطروق من قبل فيما أعلم ذلك يعني أن الدراسة أو الدراسات الأولى فيه تكون تأسيسية وليس سهلا أن تؤسس في شكل تنظير لرؤية ما أو مرحلة ما أو مدرسة ما فمجرد الحكم على المدرسة أنها مدرسة يقتضي الاطلاع الكبير و الكثير حول ما كتب في الموضوع إن وجد وهذا ليس سهلا وتقتضي مقارنة ما كتب مع شروط اعتبار المدرسة مدرسة في علم ما وهذا ليس سهلا وتقتضي مقارنة هذه المدرسة على اعتبار توفر الشروط المدرسية فيها مع غيرها من المدارس الأخرى في الموضوع والتخصص وذلك ليس سهلا أيضا ولذلك لقد كان أمر افي غاية الصعوبة إذا اقتضى الأمر الاطلاع لسنوات في كتب الفلسفة الإسلامية المعاصرة باستقراء مفكريها ثم مقارنة ما كتبوا مع ما كتب في فلسفة الحضارة بصفة عامة... لقد كان أمرا صعبا جدا اقتضى مني وقتا كبيرا و جهدا كبيرا و لقد تداركتني رحمة الله فأنجزت العمل بهذه الصورة.

ب. سعة الموضوع: فموضوع مثل المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة ليس من السهولة بحثه بهذه السعة والشمولية فمجرد هندسة خطة الموضوع بتفاصيلها من غير إهمال شروط وإمكانات هيكل أي مدرسة كمدرسة ناهيك أن يطلع الإنسان على تفاصيل ذلك وجزئياته ويقرر فيها معارف نهائية وتكون موثقة وبعضها استكشافي إبداعي لقد كان أمرا صعبا وبالله وحده التوفيق والسداد.





ج. اقتحام موضوع فيلسوف يبحث لأول مرة كالطيب برغوث لاستخلاص نظرية بأكملها في فلسفة الحضارة والتاريخ نظرية التدافع والتجديد و استقصاء كل ما كتبه الطيب برغوث ومحاولة فهمه و مقارنته مع شروط اعتبار الفيلسوف فيلسوفا و شروط اعتبار النظرية نظرية ثم تقرير التأسيس المعرفي الفلسفي أن الطيب برغوث فيلسوف حضارة وفق جميع المعايير و أن نظريته قد توفرت على أركان وشروط النظرية نظريا وتطبيقيا، فكل ذلك ليس سهلا إلا على من سهله الله عليه.

ولذلك كنت لسنوات أقرا كثيرا وأكتب ليلا أو نهاراو هاجس الموضوع أشعرني بالغربة لا أفكر إلا فيه وكنت كثير السجود أدعو أن يحل الله في ذهني أية إشكالية خ ئية أو كلية واجهتها سواء في حل لغز معرفي محير في أو في اكتشاف مخرج منهجي في بعض الوضعيات المعرفية

وكنت لا أكتب حرفا في هذا البحث إلاو أنا على وضوء اقتداء مني بالإمام البخاري صاحب صحيح البخاري الذي كان لا يكتب حديثا واحدا حتى يتوضأ ويصلي فكتب الله لعمله أن يتمو أكرمه بالعلم النافع والصدقة الجارية ولقد يسرني الله لليسرى فالحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات فسبحان الله والحمد لله أستغفر الله.

#### ثامنا: مناهج بحث الموضوع:

و أنا أبحث الموضوع من البداية إلى النهاية وجدتني قد استخدمت مناهج شتى:

أ- بالنسبة للرؤية الكلية للموضوع فقد اعتمدت منهج المعرفية أو السننية التربوية مقتديا في ذلك بمنهج الطيب برغوث في بحثه وصياغته لنظريته، فكنت أحاول إضفاء السننية أي الصبغة التي تجعل من البحث قوانينا كلية تؤطر رؤية المدرسة الحضارية بصورة دائمة و حاولت أن أجعلها عناوين تصدق في أية أمة ومن ذلك مثلا اخترت عناوين منها:





عوامل بناء الحضارة، أسباب سقوط الحضارات، الأزمات الحضارية، الرؤية العقدية الرؤية العقدية الرؤية الرؤية الروافد النظرية، الآليات العملية ...الخ

و هذا المنهج السنني اعتبره الأحسنو الأنسب في فلسفة الحضارة والتاريخ.

ب- بالنسبة لهندسة وبناء صرح الموضوع: اعتمدت مناهج مختلفة اقتضتها الجزئيات المختلفة والمتكاملة في النهاية لمختلف مراحل البحث ومنها:

1- المنهج التاريخي: من حيث تتبعي لنشأة المدرسة الحضارية وكيف تشكلت بتظافر روافدها... كما استخدمته أيضا في تتبع مراحل مسيرة الطيب برغوث وكيف كانت سلاسل كتبه تباعا المفاتيح ثم الوعى السننى ثم الخبرة الخيارية.

2- المنهج الاستقرائي: وذلك من حيث تتبعي ما استطعت لكل الرؤى التي أراها صالحة لإدراجها ضمن المدرسة الحضارية في جميع مراحل البحث من حيث التعريف والنشأة والأقطاب والروافد والآليات والرؤية المختلفة خاصة الحضارية منها ....

فكنت استوقئ وأرتب وأصوغ الخلاصة في المباحث والمطالب و الفروع كما اعتمدت الاستقراء في تتبع جزئيات وكليات الأفكار في كتب الطيب برغوث وأقرأها مرارا و تكرارا لعلي أفهم ماذا يقصد هنا وما يقصد هناك لأنه عميق الفكر دقيق المصطلحات ومصطلحاته شخصية إبداعية وجديدة وحتى حين يعرف شيئا يقول: و أقصد به هنا .

ويكفي هنا مثال واحد أن الطيب برغوث عوف الحضارة بمجموعة من التعاريف وكل تعريف له دلالته الحضارية وله إطاره الزماني فكان لا بد لاستخلاص نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ من استقراء دقيق و عميق لكل كتبه ولو لا رحمة الله وتوفيقه ما استطعت إلى ذلك سبيلا.

3- المنهج التحليلي التركيبي التكاملي: فبعد أن أخذ مني المنهج الاستقرائي ما أخذ من الوقت في جمع المادة عن المدرسة الحضارية وعن فكر الطيب برغوث و فلسفته في كل كتبه ذهبت أحلل مقولات أقطاب هذه المدرسة لأنظر كيف أرتبها في هيكل خطة





الموضوع وكانت مقولات كثيرة ومتشابهة أحيانا، و أحيانا المقولة الواحدة تصلح في أكثر من موطن وأحيانا مقولتان متقاربتان ولا بد من تحري الدقة و عدم التكرار فكان التركيب عسيرا في صياغة موضوع جديد.

كما استخدمت التحليل في فلسفة الطيب برغوث فكنت أقرأ كل فقرة له أفقيا وعموديا وأنظر إليها من جهة محللا ومدققا ثم أختار لها عنوانا أو أعلق عليها فتكون بعد التركيب لبنة في صرح استخلاص نظريته نظريا و تطبيقا .

و للفيلسوف الطيب برغوث مقالات تبدو متشابهة وحين تحللها تدرك أنها مختلفة و متكاملة ولا بد من تركيبها في النهاية و من ذلك مثلا ما قاله عن المنهج في مختلف كتبه و في مختلف جزيئات المنهج من حيث مفهومه وأهميته وضرورته و خطواته فكان تحليلها و تركيبها صعبا فيبدو للقارئ كأنها متكررة وهي ليست كذلك.

هكذا كنت أحلل و في النهاية أركب لبناء المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة ولاستكشاف نظرية التدافع و التجديد.

4- المنهج المقارن: وفي لحظات التدوين كنت أستخدم المنهج المقارن في بيان تميز المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة خاصة الغربية منها وتجلى ذلك أكثر عند تتاولي لرؤيتها العقدية وفي مقدمة رؤيتها الأخلاقية وفي علاقتها وموقفها من المدارس الأخرى وهكذا.

كما كنت أقارن في ذهني بين نظرية الطيب برغوث وطرحه السنني العميق وطرح بعض الفلاسفة المسلمين مثل ابن خلدون و مالك بن نبي من جهة وطرح بعض الفلاسفة الغربيين في فلسفة الحضارة من جهة أخى وأستتتج في نهاية المقاربات و المقارنات في ذهني أن فلسفة الطيب برغوث و نظريته أعمق بكثير مما كتب من قبل في فلسفة الحضارة والتاريخ وإنما لم تكتشف بعد فقط فهي نظرية قائمة على الوعي السنني المتصف بالشمول





والثبات والتكاملية و التجديدية مما أعطى لفكر الطيب برغوث و لنظريته الأصالة والفعالية والاطراد. ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

#### تاسعا: خطة بحث الموضوع:

بناء على مناهج البحث السابقة التي أشرت إليها ذهبت أرسم خطة لبحثي و تجلى ذلك في بابين وأربعة فصول وتحت كل فصل مباحث ومطالب وفروع و جزئيات كثيرة .

أ-الباب الأول بعنوان: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة تناولت فيه التعريف بهذه المدرسة ورؤيتها وفلسفتها الحضارية

1-الفصل الأول: ماهية المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة. من حيث المفهوم والنشأة والروافد والآليات والخصائص والموقع من المدارس الأخرى وبيان رؤيتها العقدية الكونية ورؤيتها المعرفية ورؤيتها الأخلاقية ومن مباحث بحث ذلك.

- المبحث الأول: التعريف بالمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - المبحث الثاني: رؤيتها العقدية.
  - المبحث الثالث: رؤيتها المعرفية.
  - المبحث الرابع: رؤيتها الأخلاقية.

2 - الفصل الثاني: الرؤية الحضارية للمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.

وتتاولت فيه المعالم الكبرى لفلسفة الحضارة لدى هذه المدرسة وذلك وفق مباحث ومطالب وفروع.

- المبحث الأول: مفهوم الحضارةو عوامل بناء الحضارات.
  - المبحث الثاني: أسباب سقوط الحضارات.
- المبحث الثالث: وقوع الأزمات الحضارية و الدعوة إلى التجديد الحضاري.
  - المبحث الرابع: الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية و كيفية الخروج منها.





#### ب. الباب الثاني: الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية:

و تتاولت فيه الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية من جهة و نموذجا عن المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة من جهة أخرى و لذلك عرفت بالجزائر وبالطيب برغوث و بنظريته.

#### 1- الفصل الأول: التعريف بالطيب برغوث.

وبحثته تحت المباحث التالية وتحتها طبعا مطالب وفروع كثيرة.

- المبحث الأول: المدرسة الفلسفية الحضارية الذج ائرية الإسلامية المعاصرة
  - المبحث الثاني: نشأة ومسيرة و مؤلفات الطيب برغوث
- المبحث الثالث: عوامل النضب العلمي و التمييز الفلسفي لدى الطيب برغوث
- المبحث الرابع: مدخل إلى عالم فلسفة الحضارة و التاريخ بمنظار الطيب برغوث

#### 2 - الفصل الثاني: نظرية التدافعو التجديد الحضاري للطيب برغوث.

وبحثت من خلاله التعريف بنظرية التدافعو التجديد الحضاري لدى الطيب برغوث من حيث الإشكال الذي عالجه الطيب برغوث والمنهج الذي اتبعه في ذلك وكيفية تقديمه وصياغته لنظرية وتعريفه وإشادته هو نفسه بأهمية مضامينها ثم بحثت بعد ذلك الإطار النظري لهذه النظرية بالتفصيل من حيث أبعادها الكبرى والطريق إلى النهضة الحضارية على ضوء هذه النظرية وتحديد قوانين تفسير الأزمات الحضارية التي قد تعيق النهضة والتأكيد على أولوية وأهمية البعد التربوي السنني في ذلك كله، ثم اختتمت الفصل ببحث الإطار التطبيقي لنظرية التدافع والتجديد من حيث مرجعيتها التطبيقية وثم ذلك و اخترت نماذج مما اعتبره الطيب برغوث تطبيقات عملية حقيقية وناجحة لنظريته التدافع والتجديد.

وكانت معالجة محتويات هذا الفصل بأن وضعت المباحث التالية مع كثير من مطالب و فروع وجزئيات:





- المبحث الأول: التعريف بنظرية التدافعو التجديد.
- المبحث الثاني: الإطار النظري لنظرية التدافعو التجديد.
- المبحث الثالث: الإطار التطبيقي لنظرية التدافعو التجديد.

وفي النهاية خاتمة البحث وتوصياته ومصادر البحث ومراجعه وفهارس البحث، فهرس الآيات وفهرس الأحاديث وفهرس الأعلام وفهرس الأشكال وفهرس الموضوعات وملخص البحث باللغة العربية وباللغة الفرنسية وباللغة الانجليزية وباللغة الألمانية.

- بالنسبة لمصادر البحث و مراجعة تتاولتها في جدول.
- بالنسبة للفهارس الخمسة هي: فهرس الآيات وفهرس الأحاديث وفهرس الأشكال و فهرس الأعلام و فهرس الموضوعات.
- بالنسبة لفهرس الأعلام فإن معياري هو كل مفكر مسلم معاصر له رؤية و اضحة في موضوعات فلسفة الحضارة و الفلسفة العامة كما اعتبرت من الأعلام من كانت لهم ممارسات عملية في المدرسة الحضارية الفلسفية الإسلامية و ساهموا في روافد المدرسة العالمية أو الجزائرية فسواء كانوا من روافدها أو ساهموا في روافدها اعتبرهم من أعلامها وبالضبط المساهمة وموقعها من المدرسة الحضارية و فلسفة الحضارة.
- بالنسبة لفهرس الموضوعات حاولت تماشيا مع حجم البحث الكبير أن أدخل تقنية تساعد القائ على معرفة مضمون البحث بسهولة وذلك من خلال اعتمادي لفهرسين في الموضوعات فهرس مجمل الموضوعات وفهرس مفصل للموضوعات.
- بالنسبة لملخصات البحث من جهة تتاولته باللغات العربية و الفرنسية والانجليزية والألمانية و من جهة أخرى أدخلت أيضا تقنية الملخص المجمل و الملخص المفصل تيسيرا للطريق أمام القارئ.
- و لا بد أن أبين هنا أن هذا الجهد المتواضع مجرد محاولة مني لبحث واستقراء و تدوين معالم موضوع المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.

و محاولة استخلاص واكتشاف نظرية التدافعو التجديد لدى الطيب برغوث في فلسفة الحضارة والتاريخ من خلال كتبه وتقديمه للقارئ والباحث.





- وإني لأبدي و أؤكد تقديري لكل العلماء و الفلاسفة خاصة العلماء الربانيين الرساليين والفلاسفة الموضوعيين، ولقد تعلمت في الفلسفة أن أقرأ للكل أستمع للكل ثم أجعل معيار الوحي الصحيح ومعيار العقل السليم مصفاة أستخلص بها ما هو نافع في الدنيا والآخرة.
- ولقد تعلمت منهم كثيرا خلال هذا البحث وإني لأستسمحهم جميعا سواء أولئك الذين لم أعطهم حقهم من الدراسة أو قالوا في المدرسة الحضارية وفي فلسفتها ولم أنقل عنهم أو لم أفهم ما قالوا أو وظّفت كلامهم في غير ما يقصدون.
- و لا أدعي غنى هذا الجهد المتواضع جدا، و إنما هو مجرد محاولة في شكل أكاديمي أسأل الله أن يجعله علما نافعا وعملا متقبلا و رزقا طيبا و صدقة جارية أسجلها قبل أن أرحل عن هذا الكوكب «والآخرة خيرو أبقى » سورة الأعلى 17.

#### ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم

صالح سمصار، جامعة الحاج لخضر، باتنة، الجزائر

ليلة: الجمعة: 1435/04/25ه.

الموافق له: 2014/05/21 م.





## الباب الأول:

المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة

الفصل الأول: ماهية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة الفصل الثاني: الرؤية الحضارية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.





### الفصل الأول:

# ماهية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة

المبحث الأول: التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

المبحث الثاني: الرؤية العقدية الكونية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصر

المبحث الثالث: الرؤية المعرفية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة

المبحث الرابع: الرؤية الأخلاقية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة



#### المبحث الأول: التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

المطلب الأول: مفهومها ونشأتها وأقطابها.

الفرع الأول: مفهومها

مفهوم المدرسة الحضارية: لقد كان تتاول أقطاب هذه المدرسة من فلاسفة مسلمين أو من مفكرين مسلمين معاصرين لهم رؤى فلسفية، تعريف المدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة ولو كان ذلك بمسميات متقاربة.

سأتناول عينات من هؤلاء الأقطاب لبيان مفهومها ومعالمها الكبرى:

1. الطيب برغوث: تتاول هذا الموضوع بصورة متميزة، فأهدى إليها أعماله الفكرية، ثم عرفها وبين خطواتها وحدد أقطابها ثم أكد على ضرورة الالتزام بخطها، كما حدد حدودها في فلسفة الحضارة والتاريخ وحدد علاقتها بغيرها من المدارس الإسلامية الأخرى ووفاءه لخدمتها والتنظير لها.

أ- بداية أهدى إليها كتابه منهج الرسول في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاتها:

فقال: « إلى طلائع البناء الحضاري الجديد، التي أخذت تشق طريقها في ظلمات ليل الغربة الثانية للإسلام لتؤسس لدورته الثانية في الأرض، إلى هذه الطلائع المؤمنة الواعية المباركة، وهي تخوض معتركات الدعوة والبناء والمواجهة الحضارية للعودة بالأمة إلى قيادة ركب الحضارة الإسلامية من جديد» أ.

ب- يعرفها بدقة فيقول: «و أقصد بالمدرسة السننية هنا الاتجاه الفكري أو الثقافي المنهجي الذي ركز على النظرة الشمولية التكاملية في دراسته للظواهر الاجتماعية مستثمرا في ذلك كل الخبرات المعرفية في رصد الظواهر وتحليلها وتفسيرها وتحويلها إلى معرفة الأسباب

\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، دار قرطبة للتوزيع والنشر، المحمدية الجزائر، ط1، 2004، ص 04.



والعوامل المستقلة والتابعة المؤثرة فيها ووعي آلية السنن والقوانين المنشئة لها والفاعلة فيها ».1

ج- ويبين خطوات تتاولها لدراسة الظواهر فيقول مبينا منهجها السنني التحليلي التركيبي: « فالمدرسة السننية مدرسة تحليلية تركيبية: تهتم بالفهم الشمولي التكاملي للظواهر الاجتماعية أولا، واستخلاص قوانين وسنن إعادة بناء وتركيب وإنتاج هذه الظواهر بشكل أكثر أصالة وفعالية ثانيا، ولا ينحبس دورها في المرحلة الوصفية التقريرية، بل تتطلق من المعطيات الموضوعة المتاحة عن الظواهر لتركز كل طاقاتها على المرحلة التحليلية أو التفكيكية للظواهر من أجل الوصول إلى التغيير الموضوعي لها ووعي قوانينها لاستثما ها في المرحلة التالية وهي مرحلة التحكم في استثمار هذه السنن والقوانين في إنتاج الظواهر الاجتماعية التي تستلزم حركة التجديد الحضواي للمجتمع والأمة والحضارة الإنسانية» 2.

د- ويحدد بعض أقطابها: سواء في الفكر الإسلامي القديم أو الحديث والمعاصر:

- فيذكر تفاسير: الطبري والرازي، وابن عطية والقرطبي، ودقائق التفسير لابن تيمية، والتفسير القيم لابن القيم، والمنار لرشيد رضا، وروح المعاني للألوسي، ومجالس التأويل للقاسمي، والتحرير والتنوير لابن عاشور ومجالس التذكير لابن باديس وفي ظلال القرآن لسيد قطب وغيرها.
- ويذكر شروح السنة: كشرح ابن حجر لصحيح البخاري والنووي لصحيح مسلم وابن العربي لسنن الترمذي وغيرهم.
  - ويذكر من الدراسات الفكرية فيقول:

« ودراسات فكرية كثيرة أخص بالذكر منها مقدمة ابن خلدون، وكتابات الإمام الغزالي والعز بن عبد السلام، وابن الجوزي والشاطبي، وابن الأزرق، وابن تيمية، وابن القيم، والإمام

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري الإسلامي، دار قرطبة للتوزيع والنشر، الجزائر، ط1، 2004، ص 21.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المرجع نفسه، ص 22.



الباب الأول: \_

الدهلوي، وابن باديس، والبشير الإبراهيمي ومالك بن نبي، والمودودي، وسيد قطب، ومحمد الغزالي وجودت سعيد، ويوسف القرضاوي، وعماد الدين خليل وطه جابر وعبد الحميد أبو سليمان وحسن الترابي وعمر عبيد حسنة، وحسن الدسوقي ومحمود صفر والغنوشي وغيرهم»<sup>1</sup>.

- ه- ويؤكد داعيا إلى الالتزام بخطها: « أهيب بالصفوة...أن تصر على المضي قدما على خط المدرسة السننية المقاصدية التكاملية في الخبرة الثقافية والحضارية الإسلامية وان تستميت في هذه الطريق وأن تستثمر فيها اغلى وأثمن ما عندها من خبرة وطاقة وطموح وإمكانات، وما يتاح لها من فرص، وتتسارع فيه الخطى وتتضاعف في الدرجات وترفع فيه المقامات وتبارك فيه الجهود»2.
- و- ثم يبين بعض خصائصها وهي التركيز على الوعي السنني والوعي المنهجي والبناء الثقافي: « وقد أكدت المدرسة الحضارية في الفكر الإسلامي الأهمية الحيوية البالغة للوعي السنني في حركة الصيرورة الإستخلافية من خلال اتجاهها إلى البحث في المنهج ثم استثمار المنهج تدريجيا في البناء الثقافي العام الذي يشكل وعي الفرد ويصوغ حياة المجتمع وفقا لذلك »3.
- ي- ويؤكد على وفائه خدمة وتنظيرا لها: « فهذا التيار المضغة أو المصب الذي يشكل الوسطية الإسلامية المتوازنة كما يسميها بعض أجلة علمائنا ومفكرينا، هو الذي تستهدفه كتاباتي في الأساس، وهو الذي يقدر بخلفيته الفكرية والمنهجية الكتابات، وهو ما يغذي لدي روح المكابدة من أجل الاستمرار في بناء الأرضية الفكرية للاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية والدأب في توسيع دائرة الانتفاع به من كل الفصائل واتجاهات الصحوة الحضارية للأمة» 4.

3-الطيب برغوث، المرجع نفسه، ص 10.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، المحمدية الجزائر، ط1، 2004، ص 14.

<sup>2 -</sup>http://www.chihab.net/..

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية، دار قرطبة، المحمدية الجزائر، ط1/ 2004، ص 14.



#### 2. محمد عمارة: يعرف هذه المدرسة من خلال ذكر روافدها فيقول:

« وهناك ما يمكن أن نسميه التيار الحضاري الذي يضم مواكب وكتائب من الأعلام والدعاة والعلماء المجددين والمجتهدين في الجامعات والمعاهد الإسلامية حكومية وأهلية. وفي مراكز البحث التي تتوفر على بعث التراث وإحيائه وتبويب الموسوعات الإسلامية وفهرستها وتقنين مدونات الفكر الإسلامي لتيسير الانتفاع بها والإبداع العقلي في ميادين إسلامية المعارف والعلوم، ورصد المتغيرات الواقعية، وفتح منافذ الاجتهاد والتجديد، والمجامع اللغوية والفقهية والإذاعات السمعية المرئية والصحف والمجلات ودور النشر ومنابر الفكر الإسلامية، إلى آخر مواكب وكتائب العلماء والدعاة الذين يحملون عبء الجانب الحضاري في حركة اليقظة الإسلامية» أ.

#### 3.عبد المجيد النجار:

أ- يعرف هذه المدرسة من خلال ذكر بعض رموزها ثم يعرف بتيارها:

« وقد كان بعض المفكرين الإسلاميين على قدر ملحوظ من هذا القصور في الإصلاح فحاولوا تلاقيه بالتنبيه إليه وتبيين أهميته وشرح عناصره.

ولعل من أبرز أولئك المفكرين محمد إقبال، ومن ألمع المفكرين مالك بن نبي...وقد أصبحت هذه الوجهة في الإصلاح الفكري تشكل تيارا كبيرا تكون آخذة طريقها إلى أن تصبح مشروعا مستقلا للتحضر الإسلامي، ولعل من أبرز من يمثل ذلك التيار المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فهو قد قام على أساس إصلاح الفكر الإسلامي منهجيا وهو يوجه جهوده في سبيل ذلك ويقوم ببث الوعي بأهمية الإصلاح ويستقطب العلماء والمفكرين في سبيل توجيههم إلى خدمة هذا المشروع قيد التكوين»2.

ب- ثم يحدد ضوابط هذه المدرسة الحضارية لتكون مشروعا ناجحا وذلك"

1. أن لا تركز على النخبة وتهمل الأمة.

<sup>1-</sup> محمد عمارة، الطريق إلى اليقظة الإسلامية، دار الشروق القاهرة، مصر، ط1، 1990م/ 1410هـ، ص 285.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، مشارع الاشهار الحضاري ج3، دار المغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ط1، 1999م، ص 285.



2. أن لا تركز على الفكر وتغفل عن الإيمان فيكون فكرا مجردا.

فيقول: « هذا المشروع الجديد الذي هو بصدد التشكل متخذا من إصلاح الفكر محو ا أساسيا له يخشى بحسب بوادر أولية تبدو عليه أن يكون مشروعا مخلا هو أيضا بعوامل أخرى من عوامل التحضر وعلى رأسها عامل التغير العام الذي يستنهض أعماق الأمة في أبعاد المقدرات الفردية وأبعاد الوجود الاجتماعي الشعبي متمثلا في الطبقات على اختلافها...

ثم يؤكد: ومن البين أن التحضر لا يقوم إلا بتحريك الأعماق الشعبية فالشعوب هي التي تصنع الحضارة وليست النخب مهما تكن عليه من الرشد والتمييز إن هي كانت معزولة عن الطبقات الشعبية» 1.

ويقول: « كذلك هذا الاتجاه إلى الإصلاح الفكري فلا يأتي بثماره المبتغاة في إحداث تحضر إسلامي إذا هو لم يتخذ من التعبئة الإيمانية الشاملة إطارا له يتحرك من خلاله ولو غفل الإصلاح الفكري عن هذه التعبئة الإيمانية فربما جنح إلى منزع تجريدي ينفصل فيه الفكر عن الصفة الإسلامية في التحضر الذي يسعى إليه، فيتخلف إذن هذا التحضر الإسلامي المتميز ويندرج إن حدث ضمن التحضر الإنساني العام»2.

1- عبد المجيد النجار، مشاريع الشهود الحضاري، مرجع سابق، ص 286.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 287.





#### 4. محمد حسين فضل الله:

أ- يعرف هذه المدرسة الحضارية من خلال طريقة تفكيرها ويسميها الطريقة الواقعية مقابل المثالية:

« وهناك الطريقة الواقعية التي تواجه الهدف بمنطق الواقع، فلكل ظاهرة أسبابها الكافية في الواقع، ولكل واقع ظروفه المحدودة بالزمان والمكان والأشخاص ولكل هدف وسائله ومراحله وآفاقه.. فالذين يفكرون بهذه الطريقة يعملون على دراسة المشروع من خلال معرفة الأرض التي تقرم عليها، والشروط التي ينبغي توفرها والأشخاص الذين يتحركون معه في الداخل والخارج والمشاكل التي تواجهه على جميع المستويات، ثم يرسمون الخطة على أسس ذلك وتتقدم الخطة في بعض المراحل وتسقط في البعض الآخر فلا يسقطون أمام سقوطها ولا يحاولون أن يحملوا الآخرين مسؤولية السقوط» أ.

ب- ثم يحدد مواصفات هذه الذهنية السننية في التفكير أنها:

- 1. التحليل الدقيق للأشياء وللأشخاص والواقع.
- 2. مواجهة الأخطاء والشجاعة مع الاعتراف بها و مواجهتها بالنقد والتصحيح.
  - 3. البعد عن أجواء الاستعراض وعن ذهنية التبسيط.
  - 4. التفكر بالحماس يكون جزءا من الخطة وليس حالة مزاجية طارئة.

ج- ثم يحدد نتائج هذه الذهنية لدى هذه المدرسة فبقول:

« مما يوفر لهم الكثير من السعي والصبر والهدوء في مواجهة المشاكل والتحديات والشجاعة من الوقوع في الأخطاء للاعتراف بها ومواجهتها بالمزيد من عمليات النقد والتصحيح».

1- محمد حسين فضل الله، أبحاث في الوحدة الإسلامية، دار العلم والسلام للدراسات والنشر، دمشق سورية، ط1، 1997،



5. راشد الغنوشي: يعرفها من حيث إطارها مؤكدا أن المدرسة الحضارية اشمل وأوسع من حزب سياسي لأن السياسة مظهر فقط للحضارة ولأن الحزب السياسي نظرته جزئية إذا ما قورنت بالمدرسة الحضارية التي تتبنى الحل الحضاري الشامل.

فيقول: « إن الحركة الإسلامية حسب هذا التصور أشبه ما تكون بالمدرسة الحضارية التي تقوم بمهمة النهوض الإسلامي ويصبح الحزب السياسي في هذه الحالة كالمؤسسة الاقتصادية والقضائية والعسكرية جزءا من جسم امة الإسلام وتكون المدرسة الإسلامية منه بمثابة الروح والعقل والدم والأنفاس»<sup>1</sup>.

#### 6. عماد الدين خليل:

أ- يعرف هذه المدرسة من خلال دورها الفعال ومحاولاتها الجادة للعودة بالأمة إلى إقامة الحضارة الإسلامية من جديد.

« ولقد شهدت الساحة الإسلامية في القرن الأخير جهودا مباركة جادة لتحقيق هذا الهدف الملح أو على الأقل وضع الخطوات الأولى على طريقه الصعب الطويل، ويكفي أن نرجع على سبيل المثال لا الحصر إلى إصدارات المعهد العالمي للفكر الإسلامي لمتابعة هذه المسالة التي تلقت العديد من الدراسات القيمة في هذا المجال»2.

ب- ثم يذكر أمثلة منها: عبد الحميد ألو سليمان في كتابه أزمة العقل المسلم، وطه جابر العلواني في كتابه إصلاح الفكر الإسلامي، والمستشار طارق النبري في كتابه مشكلتان وقراءة فيهما، وعمر عبيد حسنه في كتابه مراجعات في الفكر والدعوة والحركة، وفادي إسماعيل في كتابه الخطاب العربي المعاصر، ومحمد الغزالي في كنابه تراثنا الفكري، والشيخ يوسف القرضاوي في كتابه الصحوة الإسلامية بين الجحود والتطرف، وزغلول راغب النجار في كتابه التعليم المعاصر، وسليمان الخطيب في كتابه فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي.

<sup>1-</sup> راشد الغنوشي، الحركة الإسلامية ومسألة التغبير، دار قرطبة للتوزيع والنشر، المحمدية الجزائر، ط14، د ت، ص31.

<sup>2-</sup> عماد الدين خليل، مدخل إلى الحضارة الإسلامية، المركز الثقافي العربي، بيروت لبنان، ط1، 2005، ص 204.



#### 7. يمكن أن أستخلص وأصوغ لها التعريف التالى:

- فهي مدرسة فلسفيية دعوية حضارية إسلامية معاصرة متميزة عن غيرها من المدارس الاسلامية والغربية في مختلف الاختصاصات، في نشأتها وأقطابها وروافدها النظرية وآلياتها العملية وفي خصائصها العشرة وفي رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية والسياسية.
  - منهجها السننية المعرفية التربوية القائم على التحليل والتركيب والمراجعة والنقد.
- هدفها: السعي إلى المساهمة في بناء الحضارة الاسلامية العالمية الثانية في شكل خلافة على منهاج النبوة ودخول الجنة. وذلك عن طريق بناء الانسان فكريا وروحيا وسلوكيا ومنهجيا بالوعى السننى اكتشافا وفهما واستثمارا.
- من أكبر اهتماماتها التنظير والتأصيل في فلسفة الحضارة بكل ما يتعلق بالحضارة من حيثتعريفها وعوامل قيامها وأسباب سقوطها وكيفية تأزمها والدعوة إلى تجديدها، واسقاطها هذه المباحث النظرية على واقع الأمة الاسلامية الآن والنظر إليها على أنها تعيش أزمة حضارية شاملة ولبها أزمة إنسان فكرا وروحا وسلوكا والحل هو بناء الانسان والوسيلة هي العلم بمعناه المتكامل، علوم الكتاب المسطور (الوحي) وعلوم الكتاب المنظور (الكون) وعلوم الكتاب المستور (النفس والمجتمع) ولا بد من زمن طويل وصبر جميل والله المستعان.

#### الفرع الثاني: نشأتها وأقطابها.

حين نتتبع نشأة ومسار هذه المدرسة وأقطابها قديما وحديثا، بما أنها مدرسة سننية تؤمن بسنن الله في الوحي وفي الكون وفي النفس وتحاول اكتشافها وفهمها وتسخرها بالاستفادة منها في بناء الحضارة الطيبة ودخول الجنة.

أولا: تأسست على خلاصة ما جاء به الأنبياء من وحي قال الطيب برغوث: « هذه المدرسة التي نتحدث عنها تأسست بالفكر الرسالي الذي جاءت به الرسالات السماوية عبر التاريخ واستوت على سوقها بما جاء به القرآن والسنة خاصة من مستخلاصات نهائية في سنن الهداية وسنن التأييد وما تمخضت عنه الخبرة الاجتهادية البشرية من وعي بسنن الله في الآفاق وسننه في الأنفس التي تؤثر بشكل حاسم مع سابقتيها في



صيرورات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد المهيمنة على حياة البشر في الأرض بصورة مطردة لا تتخلف»1.

ثانيا: نشأت بداياتها في الفكر الإسلامي القديم في كتابات أمثال: ابن حزم، والإمام أبو حامد الغزالي، والعز بن عبد السلام وابن الجوزي والشاطبي، وابن تيمية وابن القيم والإمام الدهلوي وغيرهم.

« يقتضينا الإنصاف هنا أن ننوه بالمحاولات التأسيسية الأصيلة لكل من ابن خلدون قديما ومالك بن نبي حديثا ومن سار من المفكرين والعلماء في مضمار استكمال تأسيس وبناء منظومة علوم فلسفة التاريخ والحضارة كمصب للوعي الإستخلافي أو الحضاري المؤسس للنهضات والمؤصل والمعقل لها والذي يجب أن تخدمه كل المنظومات المعرفية .2

ثالثا: نضجها وتشكلها كمدرسة من خلال الفكر الإسلامي الحديث والمعاصر أي كتابات مفكرين وفلاسفة منهم:

1 - في الحديث: محمد عبده ورشيد رضا ومحمد إقبال وغيرهم.

#### 2 - في المعاصر:

أ- بداية ظهر جيل التأسيس للفلسفة الاسلامية المعاصرة كفلسفة موجودة ومستقلة عن الغربية وعن اليونانية، ثم فيما بعد كما سأوضح ظهر الجيل الذي أسس المدرسة الفلسفية الاسلامية الحضارية المعاصرة.

ومن هذا الجيل الذي أسس للفلسفة الاسلامية في البداية وهم أساتذة وكانوا مؤطرين وأكاديمين فقاموا بالتأسيس المعرفي والأكاديمي للفلسفة الاسلامية المعاصرة مثل: علي سامي النشار، محمود الخضري، ومصطفى حلمي، ومحمد عبد الهادي أبو ريدة، ومحمود قاسم،

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في استراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، الشاطبية للنشر والتوزيع، المحمدية، الجزائر، ط1، 2012، ص 54.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، المحمدية الجزائر، ط1، 2004، ص 09.





وابراهيم بيومي مذكور، وعبد الحليم محمود، وسليمان دنيا، ومحمد البهي، ومحمد عبد الرحمن مرحبا، وعبد الرحمن بدوي، ومحمد أبو ريان، ومصطفى عبد الرازق،.....الخ

ب- ثم ظهر جيل التأسيس الأكاديمي والمعرفي للفلسفة الاسلامية المعاصرة في الحضارة التشكل ما يمكن أن نسميه بالمدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة والطيب برغوث نموذج منها بصفة عامة من منتصف القرن العشرين إلى يومنا هذا ومنهم فقط لا على سبيل الحصر: مالك بن نبي، عبد الحميد بن باديس، البشير الإبراهيمي، أبو الأعلى المودودي، سيد قطب، محمد قطب، محمد سعيد النورسي، محمد الغزالي وجودت سعيد ويوسف القرضاوي وعماد الدين خليل وطه جابر العلواني، وعبد الحميد أبو سليمان، وحسن الترابي وعمر عبيد حسنه، وحسن دسوقي ومحمود صفر، وراشد الغنوشي، منير شفيق، علي بودربالة وعبد الكريم زيدان، وعبد الحليم عويس،و أحمد محمد كنعان وخالص جلبي ومحمد هيشور وماجد عرسان الكيلاني، ومحمد عمارة ومحمد أبوقاسم حاج حمد، والطيب برغوث، ومرتضى المطهري وعبد المجيد النجار، وإسماعيل راجي الفاروقي، وعلي شريعتي، وطه عبد الرحمان وأبو يعرب المرزوقي، وعبد الوهاب المسيري، ومحمد حسين فضل الله ومحمد مفتاح وزكي الميلاد وسفيان بن الشيخ الحسين، وحسن حبنكة الميداني، وسليمان الخطيب، طارق البشرى، رضوان السيد وأبو القاسم سعد الله واسماعيل راجي الفاروقي وعبد الحميد أبو سليمان، وكل الكتاب الذين طبعت كتبهم باسم المعهد العالمي للفكر الاسلامي وضمن سلسلة كتاب الأمة.

« وهكذا فإن الساحة الفكرية الإسلامية قد شهدت منذ عقود ومازالت تشهد أسماء فكرية لامعة قدمت إسهامات لا غنى عنها في دفع قضية السنن الإلهية إلى دائرة الضوء في الفكر الإسلامي المعاصر، وقد أجمع هؤلاء المفكرون على دعوة المسلمين إلى دراسة السنن الإلهية والأخذ بها، بل قام بعضهم بربط مصير المسلمين ونهضتهم من كبوتهم الراهنة بمدى وجدية اهتمامهم ودراستهم لعلم السنن الإلهية ومدى التزامهم العملي بقواعد ونتائج هذا العلم»1.

\_\_\_\_\_

1- حازم زكريا محي الدين، السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، دار النور للطباعة والنشر، دمشق سورية، ط2، 2007، ص292.



قال الطيب برغوث متحدثا عن دراسات لبعض أقطابها:

« ودراسات فكرية كثيرة أخص بالذكر منها مقدمة ابن خلدون وكتابات الإمام الغزالي والعز بن عبد السلام وابن الجوزي والشاطي وابن الأزرق وابن تيمية وابن القيم والإمام الدهلوي وابن باديس والبشير الإبراهيمي ومالك بن نبي والمو دودي وسيد قطب ومحمد قطب ومحمد الغزالي وجودت سعيد ويوسف القرضاوي وعماد الدين خليل وطه جابر وعبد الحميد أبو سليمان وحسن الترابي وعمر عبيد حسنة وحسن الدسوقي ومحمود صفر وراشد الغنوشي.. وغيرهم »1.

المطلب الثاني: روافدها النظرية وآلياتها العملية.

## الفرع الأول: روافدها الفكرية النظرية:

- 1. مفهومها: وأقصد بذلك: من أين تستقي رؤيتها الكونية التي هي الرؤية حول الله والكون والإنسان من جهة؟
- وما مصدر القوانين التي تفسر كل الظواهر بما فيها الحضارة كظاهرة تاريخية قيامها، وسقوطها وتجديدها؟
- 2. ذكرها: تتمثل روافدها النظرية في: آيات الله التي هي سننه "قوانينه" التي أقام عليها الكون والإنسان والحياة:
- 1. آيات الله من خلال الكتاب المسطور وهو القرآن والسنة مكملة له { تِلْكَ آيَاتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بالْحَقّ }².
- 2. آيات الله في الكتاب المنظور وهو الكون (سَنُرِيهُم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهُم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الْحَقُ }<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 13.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية، 252.

<sup>3-</sup> سوة فصلت، الآية، 53.



3. آيات الله من خلال الكتاب المستور وهي نفس الإنسان فردا أو أسرة ومجتمعا و أمة: ".. سواء في فكره أو في ممارساته التاريخية.

واضع هذه الكتب الثلاثة هو الله ومفتاحها العلم بمعناه الكامل بما فيه الوحي وهدفها الوصول إلى الحق وبالتالى بناء الحضارة الطيبة ودخول الجنة.

قال الطيب برغوث: « فالحركات الرسالية التي قادها الأنبياء والرسل عليهم السلام تأتي في مقدمة الحركات المرجعية التي توفرت على الوعى الشمولي التكاملي:

- بمنظومات سنن الله في الاستخلاف ممثلة في سننه العامة في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد.
  - بمنظومات سننه في التسخير المتمثلة في سنن الآفاق والأنفس والهداية التأبيد.
- وسننه في منهجية التغيير المتمثلة في سنن الفهم والقدوة والدعوة والبناء والمواجهة الوقائبة.
- وسننه في مقاييس الدورة الإنجازية للفعل التغييري الناجح المتمثل في سنن الأصالة والفعالية والتكاملية والاطراد.

هذا الوعي السنني المتقدم الذي يرتقي بالأداء الاستخلافي للإنسان إلى مستوياته الحضارية النموذجية المتاحة من خلال تجديده لوعي الفرد والمجتمع بسنن الله في الخلق والتسخير والاستخلاف والوقاية و شحذه النموذجي لفعالية دفعهما الاجتماعي والحضاري في معتركات أو مجاهدات اليقظة أو المواكبة أو المنافسة أو الريادة الحضارية »1

- 3. خلاصة: وعليه فخلاصة الروافد النظرية لهذه المدرسة بأسلوب آخر هي:
  - أ. القرآن الكريم والسنة النبوية ولها فهم متميز للقرآن والسنة.

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عبد السلام، دار قانة للنشر والتوزيع، بانتة، الجزائر، ط1، 2008، ص 6.



ب. الفكر الإسلامي والإنساني في مختلف العلوم التي تبحث في اكتشاف قوانين الله في الظواهر المختلفة التي تحكم الكون: ولها فهم متميز لقوانين الكون فهي من وضع الله تسير بإرادة الله يعطلها متى شاء.

فالكون كون الله والقوانين قوانين الله والإنسان خلقه الله وصرح المعرفة الكونية الإنساني من آدم إلى قيام الساعة من الله.

ج. التاريخ الإسلامي والإنساني ومنه تاريخ تجارب الأنبياء، و الحضارة الإسلامية الأولى التي دامت أكثر من 1000 سنة والتاريخ والتجارب الإنسانية والحضارات الإنسانية السابقة وكل ما يحكم فلسفة التاريخ من قوانين صعودا أو نزولا فهي من وضع الله.

## الفرع الثاني: آلياتها العملية.

و أقصد بها الوسائل العملية التي نقلت هذه المدرسة من كونها أفكار سننية مبثوثة في الكتب الثلاثة المسطور (الوحي)، والمنظور (الكون)، والمستور (النفس) إلى مدرسة سننية حضارية لها فلسفة معينة في التاريخ وتحمل مشروعا حضوا يا إسلاميا سننيا وتعمل على أساسه للمساهمة في إعادة بناء الحضارة الإسلامية العالمية الثانية التي تكون الخلافة الثانية على منهاج النبوة وجهها السياسي العالمي.

أما على مستوى الميلاد العملي للمدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة فقد بينت مراحل ذلك في نشأتها

- 2. ذكرها: آليا ذلك: ( نخبة + جامعات + معاهد + جمعيات + مؤسسات + إصدارات نوعية في الطباعة ).
- أ. ظهور جيل من المفكرين الأكاديميين الواعين المنظرين مثل: مالك بن نبي، وجودت سعيد وعلي شريعتي، و الطيب برغوث، و راشد الغنوشي...الخ
  - ب. جامعات إسلامية كبرى في العالم مثل:
  - الجامعة الإسلامية العالمية ماليزيا.



- الجامعة الإسلامية لبنان، والزيتونة في تونس، والأزهر بمصر.
  - جامعة العلوم الإسلامية والاجتماعية أمريكا.
    - جامعة الأمير عبد القادر الجزائر.
  - ج. معاهد كبرى مثل المعهد العالمي للفكر الإسلامي أمريكا.
  - د. جمعيات ونوادي فكرية مثل الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.
    - ه. مؤسسات فكرية مثل:
    - مركز دراسات المستقبل الإسلامي.
    - منظمة الندوة العالمية للفكر الإسلامي
    - و. لإصدارات نوعية من الطباعة الهادفة مثل:
      - المسلم المعاصر.
        - كتاب الأمة.
      - مجلة إسلامية المعرفة.
- ز. ملتقيات ومعارض الكتاب وصحف مثل: ملتقى الفكر الإسلامي وصحف كثيرة.

#### 3. تفصیلها:

أ. ظهور جيل من المفكرين الأكاديميين الواعين المنظرين مثل مالك بن نبي وجودت سعيد وعلي شريعي، والطيب برغوث، ومحمد أبو القاسم حاج حمد وأبو القاسم سعد الله ومحمد عمارة، وطه جابر العلواني...

قال زكي الميلاد: « برز جيل من الباحثين والمفكرين والأكاديميين الإسلاميين كان أكثر وعيا وإدراكا بضرورة التجديد والتطوير في منظومات الأفكار والمفاهيم وفي مناهج التفكير وطرائق البحث ومتسلحا بثقافة معاصرة ومستوعبا لروح العصر من غير انقطاع عن التجربة التاريخية وثوابت وأصالة المرجعية الإسلامية، واستطاع هذا الجيل أن يظهر نشاطا وحيوية وينهض بالعديد من المشروعات الإسلامية الجديدة والمهمة بكفاءة عالية وبالذات



التي كانت غائبة وغير مكتشفة مثل مراكز الدراسات والتخطيط والبحث العلمي واستشراف المستقبل، ويعد بروز هذا الجيل من أهم دعامات النهضة الإسلامية المعاصرة والبناء الحضاري الجديد ويعطي ثقة بمستقبل واعد» 1.

ومن أكبر ما اتصف به هذا الجيل امتلاكهم لأدوات الفلاسفة من منهج ومقولات، ويعتبر مالك بن نبي وحاج حمد، والطيب برغوث بمشروعه السنني الكبير، المسمى آفاق في الوعى السننى ليضيف نظرية جديدة في تفسير الحضارات هي نظرية التدافع والتجديد.

#### ب. جامعات إسلامية كبرى في العالم مثل:

- الجامعة الإسلامية العالمية ماليزيا.
  - الجامعة الإسلامية لبنان.
    - الجامع الأزهر مصر.
- جامعة العلوم الإسلامية والاجتماعية أمريكا.
- جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الاسلامية الجزائر.
  - جامع الزيتونة تونس، وجامعات المملكة المغربية.
- ج. معاهد كبرى مثل المعهد العالمي للفكر الإسلامي بأمريكا وهو مؤسسة فكرية إسلامية ثقافية مستقلة أنشئت في الولايات المتحدة في مطلع القرن الخامس عشر الهجري (1401هـ 1981م) تعمل على:
- توفير الرؤية الإسلامية الشاملة في تأصيل قضايا الإسلام الكلية وتوضيحها وربط الجزئيات والفروع بالكليات والمقاصد والغايات الإسلامية العامة.
- استعادة الهوية الفكرية والثقافية والحضارية للأمة الإسلامية من خلال جهود إسلامية العلوم الإنسانية والاجتماعية ومعالجة قضايا الفكر الإسلامي والفلسفة الإسلامية المعاصرة.



• إصلاح مناهج الفكر الإسلامي المعاصر لتمكين الأمة من استئناف حياتها الإسلامية ودورها في توجيه مسيرة الحضارة الإسلامية وترشيدها وربطها بقيم الإسلام وغاياته.

ويستعين المعهد لتحقيق أهدافه بوسائل منها:

- عقد المؤتمرات والندوات العلمية والفكرية المتخصصة.
- دعم جهود العلماء والباحثين في الجامعات ومراكز البحث العلمي ونشر الإنتاج العلمي المتميز.
  - توجيه الدراسات العلمية والأكاديمية لخدمة قضايا الفكر والمعرفة.

وللمعهد مكاتب وفروع في عدد من العواصم العربية والإسلامية، وله اتفاقيات التعاون العلمي المشترك مع عدد من الجامعات العربية والإسلامية و الغربية مختلفة في أنحاء العالم.

- قال طه جابر العلواني: « المعهد العلمي للفكر الإسلامي قد اختار لجهاده في مواجهة التحديات الميدان الأخطر والثغرة الأهم والجبهة التي لا يعني الانتصار فيها إحراز العديد من الانتصارات على العديد من الجبهات والميادين والثغرات، جبهة وميدان التجديد والإصلاح لمناهج فكر الإسلام والمسلمين، وذلك طلبا لوضوح الرؤية وبلورة لدليل العمل الإسلامي وصياغة للمشروع الحضاري الإسلامي القادر على أن يكون البديل المنافس والغالب لكل من التخلف الموروث والاستلاب الغربي الوافد في ركاب الاستعمار »1.
- قال عبد الجبار الرفاعي: « نشوء المعهد العالمي للفكر الإسلامي إنه توجه صحيح وجيد وبدأ يخرج وينتج شبابا باحثين مفكرين وتفرعت عنه جامعات الدراسات الإسلامية والاجتماعية»<sup>2</sup>.
- قال عبد المجيد النجار بعد أن ذكر الأزمة الفكرية في الأمة الإسلامية وذكر المفكرين المسلمين الذين انتبهوا لذلك: « وقد أصبحت هذه الوجهة في الإصلاح الفكري تشكل

<sup>1-</sup> محمد عمارة، معالم المنهج الإسلامي

<sup>2-</sup> عبد الجبار الرفاعي، الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر، دمشق، ط1، 2000، ص 110



الباب الأول: \_

تيارا كبيرا آخذة طريقها إلى أن تصبح مشروعا مستقلا للتحضر الإسلامي، ولعل من أبرز من يمثل هذا التيار المعهد العالي للفكر الإسلامي فهو قد قام على أساس إصلاح الفكر الإسلامي منهجًا ويقوم ببث الوعي بأهمية هذا الإصلاح ويستقبل العلماء والمفكرين في سبيل توجيههم إلى خدمة هذا المشروع قيد التكوين»1.

ثم يربط جهود المعهد العالمي بالمشروع الحضاري فيقول: «ونحسب أن هذه الملاحظات المتعلقة باتجاه الإصلاح الفكري تكفي مبررا لأن يبحث هذا الاتجاه لنفسه عن مشروع حضاري أشمل يكون هو عنصرا مهما فيه يمثل عاملا أساسيا من عوامل التحضر وتؤازره فيه عوامل أخرى ليكون كل واحد منها في نطاق المشروع الموحد قائما على تغر ملحمة التحضر الكبرى فتتجح في تحريك الواقع الإسلامي ودفعة إلى الشهود الحضاري»<sup>2</sup>.

د. جمعيات ونوادي فكرية مثل الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري تأسست الجمعية الإسلامية الحضاري بالجامعة المركزية بالعاصمة يوم الاثنين 24 ربيع الثاني 1411 الموافق لـ 12 نوفمبر 1990 وذلك باجتماع الأعضاء المؤسسين وهم نحبة من الأساتذة في الجامعة، تحتر آسة الطيب برغوث، فأسسوا هذه الجمعية العلمية الثقافية الحضارية وفقا للقوانين المعمول بها في الدولة.

- ومما جاء في البيان التأسيسي الذي أعلنه رئيس الجمعية الطيب برغوث في نفس تاريخ التأسيس « إن هذه الجمعية تعتبر حلقة في سلسلة الجهاد من أجل إعادة بناء الحضارة في عالمنا الإسلامي عموما وفي الجزائر خصوصا، وستكون رافدا جديدا للجهد المبذول في الساحة الدعوية وستعمل على رفع مستوى الأداء الإسلامي خاصة من الناحية النوعية والمجالات التي ستعمل فيها هي المجالات التي تعود مشاريعها بالخير على الأمة خاصة الميادين العلمية والفكرية والاجتماعية وكل ذلك يكون مقيدا بالضوابط الشرعية».

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، مشاريع الاشهاد الحضاري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1999، ص 285.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، مشاريع الاشهاد الحضاري، المرجع السابق، ص 286.

<sup>3-</sup> مجلة التذكير، عدد10 رجب 1411 يناير 1991.



ولقد كانت حلقة في سلسلة الجهد من أجل إعادة البناء الفكري الذي يكون منطلقا للبناء الحضاري في العالم الإسلامي كله بما في ذلك الجزائر.

وكان لهذه الجمعية رؤية حضارية شاملة لكل من أزمة الأمة الإسلامية في لبها وآفاق حلها ولها رؤية سننية لمهمة الإسلام ورسالته في الحياة، ولها رؤية في عملية البناء الحضاري سواء في المفاهيم أو في منهج البناء وأركان البناء وعناصره.

وفي الكتاب الثاني للجمعية الإسلامية للبناء الحضواي ذكرت الأهداف المرجوة من جهدها وهي كالتالي

« هذه لمحات مركزة عن المشروع المنهجي للعمل كما تراه الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري وتتبناه لمساهمتها في إثراء حركة الأمة وتعزيز جهدها الحضاري من أجل:

- العودة إلى الذات والاعتزاز البصير بالهوية الحضارية للأمة.
- إعادة الحيوية والفعالية للجهد الإسلامي على مستوى الفكر والسلوك والانجاز.
- تمكين الأمة من خلال ذلك من تجاوز وضعها الغثائي الذي طبع حياتها بالفوضى الفكرية.
- وإقدارها على الاضطلاع بدورها الرسالي في العالم كقوة قيادية لركب الحضارة الإنسانية من جديد»<sup>1</sup>.
- ه. مؤسسات فكرية مثل مركز دراسات المستقبل الإسلامي ومنظمة الندوة العالمية للشباب الإسلامي:

#### • مركز دراسات المستقبل الإسلامي في لندن:

قال محمد الهاشمي الحامدي: « عرضنا الفكرة على عدد من المشتغلين بالفكر والدعوة فلقيت منهم الترحيب والتأييد والنصح وشجعنا هذا على أن نمضي قدما في مشروعنا فاعلنا بعث " مركز دراسات المستقبل الإسلامي" في الحادي والعشوين من ديسمبر 1989 بالتفاصيل.

1- الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، ط1، 1991، الجزائر، ص 30.





ولقد كان من دواعي سرور كثير من الباحثين أن تأسيس المركز لم يأت فقط ليسد تغرة مكشوفة في مجال الفكر والتخطيط وإنما جاء أيضا ليوفر لعلماء الإسلام ودعاته ومفكريه إطارا للقاء ومنبرا للحوار»1.

#### • منظمة الندوة العالمية للشباب الإسلامي:

تأسست عام 1972م - 1398ه مقرها الرياض، المملكة العربية السعودية، وهي أول هيئة إسلامية عالمية متخصصة في شؤون الشباب.

### من أهدافها:

- خدمة الفكر الإسلامي الصحيح على أساس من التوحيد الخالص.
- تعميق أسباب الوحدة الفكرية وتقوية روابط الأخوة الإيمانية بين الشباب.
  - تعريف العالم بالإسلام بجميع الوسائل وعلى أوسع نطاق.
    - دعم منظمات الشباب الإسلامية.

لقاءاتها كل ثلاث سنوات ومن أكبر منجزاتها الملتقى السابع الذي عقدته في ماليزيا تحت عنوان الوحدة الإسلامية: الإطار النظري وضوابط التطبيق وطبع في 670 صفحة².

- و. إصدارات نوعية من الطباعة الهادفة مثل سلسلة مشكلات الحضارة لمالك بن نبي ومثل سلسة آفاق سننية للطيب برغوث ومثل كتاب الأمة، ومثل مجلة المسلم المعاصر، ومثل مجلة إسلامية المعرفة، ومجلة التذكير...الخ.
- مجلة إسلامية المعرفة مجلة فصلية محكمة يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي وهي تسعى إلى تحقيق الغايات والمقاصد الكبرى من خلال التركيز على المحاور الرئيسية التالية:
  - قضايا المعرفة مصادرها ومناهجها ونظمها وفلسفتها.



- منهج التعامل مع القرآن الكريم بوصفه أساس المرجعية الإسلامية ومع السنة بوصفها تمثل نموذج البيان القولي والعملي والتطبيق الفعلي لأحكامه في الإطار السنني حسب الزمان والمكان.
  - العلوم الإنسانية والاجتماعية في المنظور الإسلامي فلسفة وأصولا ومناهج.
- فلسفة العلوم الطبيعية في إطار رؤية الإسلام لمقام الإنسان وعلاقاته التسخيرية بسائر ظواهر الكون والطبيعة.
  - منهج التعامل مع التراث الإسلامي.
- مناهج التعامل مع التراث الإنساني عموما والتراث الغربي خصوصا تعاملا علميا ونقدبا.
- ز. ملتقيات معارض دولية للكتاب وصحف ومواقع، مثل ملتقى الفكر الإسلامي وموقع الشهاب، وموقع السننية للدراسات الحضارية.
- يقول الطيب برغوث مؤكدا على خط موقع الشهاب ومنهجه: « ضرورة وفاء الموقع لخط المدرسة السننية المقاصدية النوعية التكاملية في الخبرة الحضارية الاسلامية والانسانية والتركيز على خدمته وتوسيع دائرة انتفاع الصحوة والمجتمع والأمة والانسانية به عبر الوصل بين روافده من المدارس الفكرية والفقهية والتربوية والأدبية والسياسية المختلفة أولا والدفع بالحركة النقدية التثاقفية الابداعية التكاملية إلى آفاقها التجديدية ثانيا» 1.

وكما جاء في الحديث النبوي « اكلفوا من العمل ما تطيقون فإن الله لا يمل حتى تملوا وإن أحب الأعمال إلى الله أدومه وإن قل»

ثم علق الطيب برغوث على هذا الحديث قائلا:

« الذي ينبه إلى أهمية الوعي بقانون البنائية التراكمية في عملية التغيير الثقافي والاصلاح الاجتماعي والتجديدالحضاري للمجتمع والأمة »2.

ح. منتدى الدراسات الحضارية السننية ومؤسسة السننية للدراسات الحضارية:

1- موقع الشهاب /http//www.chiheb.net

2- الموقع: /http//www.chiheb.net



ورد في التعريف بمنتدى الدراسات الحضارية السننية ما يلي: « مؤسسة فكرية ثقافية تربوية اجتماعية مستقلة، يشرف عليها الدكتور الطيب برغوث وتهدفإلى بناء وتجديد الوعي بالثقافة والخبرة السننية المتكاملة التي ترتبط بها على الدوام أية نهضة أو مداولة حضارية في التاريخ حيث يرى المنتدى بأن النهضة أو المداولة الحضارية ترتبط جذريا بمدى فاعلية المدافعة الحضارية وأن فاعلية المدافعة الحضارية ترتبط بدورها جذريا بمدى أصالة وتكاملية واطرادية حركة التجديد الفكري والثقافي والروحي والسلوكي والاجتماعي فحركة المداولة الحضارية التي تطبع التاريخ البشري يحكمها منطق أوقانون المدافعة والتجديد، هذه هي النظرية أو الرؤية الفكرية والمنهجية الكلية التي يقوم عليها مشروع المنتدى ويعمل من أجل السيس وتعميق وتعميم الوعي لدى أجيال الأمة والانسانية» 1.

ط. موقع الطيب برغوث: وهو موقع أسسه أحباب المدرسة الحضارية وأقطابها للتعريف بالطيب برغوث وكتبه.

« إن هذا الموقع يرى أن مدرسة البناء الحضاري أو تيار البناء الحضاري أو الاتجاه الحضاري في الفكر الإسلامي ما زال من جهة بحاجة إلى تعميق وإنضاج وإكمال على مستوى الرؤية والمنهج والمشروع والأدوات والوسائل و التطبيقات، ومن جهة أخرى ما زال بحاجة إلى التعريف برجاله وبالمفكرين الذين أسهموا في تشكيله وإنضاجه وتعميقه في القديم والحديث سواء أكانوا من المسلمين الذين يعيشون في البلدان العربية والإسلامية أو في البلدان الغربية وغيرها»<sup>2</sup>.

ثم جاء التأكيد أن المدرسة الحضارية ليس بالضرورة أشخاصا أو جماعات بقدر ما هو وعي حضاري ورؤية سننية ومشروع تجديدي للأمة كلها:

« والشباب المسلم بحاجة أولا إلى الاطلاع على هذا التيار أو الاتجاه أو المدرسة ليس بالضرورة باعتباره أشخاصا أو جمعيات أو جماعات ولكن أولا وقبل كل شيء باعتباره



وعيا حضاريا ومنهجيا فكريا ورؤية سننية منهجية ومشروعا متكاملا للتجديد الحضاري للأمة  $^{1}$ .

لذلك نجد القائمين على هذا الموقع يعرفون بالمدرسة الحضارية وبأقطابها ومنهم الطيب برغوث باعتباره من أولئك الذين اهتموا بهذه المدرسة الحضارية الإسلامية بمنهج متميز وعمق وأبدع في الكثير من مقولاته ومفرداته ومناهجه.

المطلب الثالث: أسماؤها ومبادئها وخصائصها

الفرع الأول: أسماؤها ومبادئها.

هذه المدرسة المتميزة تعرف في الفكر الإسلامي المعاصر وفي فلسفة الحضارة بمسميات شتى: وهي مسميات تتطلق من الخصائص الجوهرية لها ومنها:

#### أ- ذكرها:

- 1. المدرسة السننية المقاصدية التكاملية.
- 2. المدرسة الحضارية في الفكر الاسلامي المعاصر.
  - 3. المدرسة الشمولية المقاصدية.
  - 4. الاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية.
    - 5. مدرسة الرؤية الكونية التوحيدية.
      - 6. مدرسة البناء الحضاري.
  - 7. المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة.
- 8. المدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة.

ب- بيانها: سأختار عينات فقط من هذه الأسماء وأشرحها:

أولا: المدرسة السننية المقاصدية التكاملية: نادى بها الطيب برغوث ومعناها:



الباب الأول: \_



- مدرسة أي مجموعة رؤى لمجموعة مفكرين وفلاسفة.
- سننية، أي تبحث في سنن الله وهي قوانينه في الوحي والكون والانسان.
- مقاصدية: أي أنها لا تأخذ بظواهر النصوص وظواهر الأحداث بل تنظر إلى ظواهر ومقاصد النصوص الشرعية وغيرها كما تنظر إلى مآلات أي نهايات الأحداث والأفعال لأنها تحليلية وتركيبية في منهجها.
- تكاملية: بمعنى أنها تؤمن بالتكامل سواء بين سنن الله في الوحي والكون والانسان وضرورة الأخذ بها كلها أو تكامل بمعنى عدم إقصاء المدارس الأخرى والعمل معها في إطار الاستقلالية النوعية التكاملي.

ثانيا: المدرسة الحضارية في الفكر الاسلامي المعاصر: أي أنها مدرسة ضمن مدارس الفكر الاسلامي المعاصر، وإنما تختص بالرؤية الحضارية إذ ترى أن أزمة الأمة الاسلامية الآن أزمة حضارية شاملة تربويا وفرديا وأسرياواجتماعيا، واقتصاديا وسياسيا وثقافيا، ولكن لبها أزمة إنسان والحل هو بناء الانسان لأن بناء الانسان هو طريقبناء الحضارة فالانسان حين ينبني فكريا وروحيا وسلوكيا فإنه هو الذي يبني الحضارة: فيبني الاقتصاد ويبني السياسة والعمران وهكذا.

ومعنى كونها مدرسة حضارية في الفكر الاسلامي المعاصر فإنها تختلف في رؤيتها هذه عن المدارس الأخرى في الفكر الاسلامي التي ترى أن الأزمة سياسية فقط أو اقتصادية أو أخلاقية فقط.

ثالثا: المدرسة الشمولية المقاصدية: بمعنى أن رؤيتها دائما كلية إلى الأمور والقضايا والمواقف وليست تجزيئية متناقضة وكونها شمولية فهي بالضرورة مقاصدية تنظر إلى نهايات ومآلات الأعمال علم العواقب.

رابعا: الاتجاه الحضاري في الحركة الاسلامية: فالحركة الاسلامية كفصائل فيها اتجاهات فكرية وعقدية وفقهية وفلسفية، والحركة الاسلامية بمعنى الجهد العلمي والتربوي فكرا وروحا وسلوكا على مستوى الفرد والأسرة والمجتمع والأمة من أجل فهم الاسلام وتطبيقه في جميع نواحي الحياة.

الباب الأول: \_



والاتجاه الحضاري في الحركة الاسلامية هو الذي يدعو إلى إقامة وبناء حضارة إسلامية عالمية ثانية على منهاج النبوة ويتكامل مع غيره من الاتجاهات في الحركة الاسلامية.

خامسا: المدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة: اقترحها بتوفيق الله بما يتماشى مع الموضوع والاختصاص هنا من لحظة اختياري لعنوان البحث وقد استفضت في بيانها أثناء البحث وفي الخاتمة وفي ملخص البحث ومع ذلك أقدم خلاصة مركزة هنا.

- المدرسة: بمعنى أنها تشتمل على مجموعة من الرؤى في التوجه واختصاص فكري ودعوي معين، ولها نشأة ومراحل وأقطاب وأدق من ذلك لها رؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضارية وسياسية مستقلة عن غيرها من المدارس ولها خصائص عشرة تميزها عن تلك المدارس سواء الغربية أو الاسلامية الأخرى.
- الفلسفية: بمعنى أن هذه المجموعة من الرؤى لها من الشروط الفلسفية ما يجعلها تكون فلسفية وهي اتصاف أفرادها بالمنهج والمقولات الابداعية والرؤية الواضحة والمشروع الفلسفي وهذا ما نجده عند أغلب أقطابها الذين ذكرت بعضهم منقبل ومنهم مالك بن نبى والطيب برغوث.

#### • الحضارية: بمعنى:

أ. أن هذه المدرسة لها منهج ومقولات إبداعية ومشروع في الحضارة وهي اختصاص فلسفي كبير: فلسفة الحضارة والتاريخ، فنجد لها تنظيرا في تعريف الحضارة وعوامل قيامها وأسباب سقوطها وكيفية تأزمها والدعوة إلى كيفية تجديدها وقد بينت ذلك بالتفصيل.

ب. من أقطاب هذه المدرسة من له نظريات صريحة واضحة في فلسفة الحضارة مثل:

- نظرية الدورة الحضارية لمالك بن نبي.
- نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث.
- الاسلامية: بمعنى أن هذه المدرسة الحضارية إسلامية سواء في دينها وفي رؤيتها العقدية ورؤيتها الأخلاقية ورؤيتها المعرفية ورؤيتها الحضارية والسياسية وفي أهدافها، فهي إسلامية المنطلقات والممارسات والغايات وتسعى إلى المساهمة في



بناء الحضارة الاسلامية العالمية الثانية التي وردت المبشرات بها في القرآن والسنة. وهي بذلك تختلف عن المدارس الفلسفية الحضارية الغربية وغيرها. فهي مدرسة دعوية إسلامية.

#### • المعاصرة: ومعنى ذلك:

- أ. أنها وإن مرت بمراحل في نشأتها فإنها تشكلت ونضجت رؤيتها في النصف الثاني من القرن العشرين فهي متزامنة مع الفلسفة الغربية المعاصرة.
- ب. تحمل مشروعا فلسفيا حضاريا معاصرا لقضية الأزمة الحضارية للعالم الاسلامي كله وكيفية الخروج منها بالتجديد الحضاري وقد بينت ذلك بالتفصيل أثناء البحث.

#### ج. مبادؤها:

لقد انطلقت في هذه الدراسة وقد اعتبرت أن مباديء المدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصدة هي رؤيتها العقدية ورؤيتها المعرفية ورؤيتها الحضارية ورؤيتها السياسية فأسس هذه الرؤى هي مبادئها ولكن وجدت من أقطاب هذه المدرسة من طرح مبادئ المدرسة بعناويين شتى ومنهم محمد عمارة الذي طرح فكرة معالم المشروع الحضاري الاسلامي والمعهد العالمي للفكر الاسلامي الذي يطرح مبادئ إسلامية المعرفة.

1. محمد عمارة: "و هذا المشروع الحضاري الأصولي التجديدي، الذي حاولت به وفيه هذه المدرسة تجديد الدين الإسلامي لتجديد دنيا المسلمين يمكن أن نتخير منه أصولا عدة كمعالم النهضة والإصلاح وهي<sup>1</sup>:

أ. نقد ورفض الجمود والتقليد.

ب. التجديد الذي يؤدي إلى تحرير الفكر في التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الخلاف. الرجوع في كسب معارف الدين إلى منابعها الأولى واعتبار

1- محمد عمارة، مستقبلنا بين التجديد الإسلامي "الحداثة الغربية"، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، مصر، ط1، 2003م، ص ص ص 19- 26.



الدين من ضمن موازين العقل البشري وإصلاح أساليب اللغة العربية والتمييز بين ما للحكومة حق الطاعة على الشعب وما للشعب من حق على الحكومة.

- ج. الإصلاح بالإسلام.
- د. الوسطية الإسلامية.
  - ه. العقلانية المؤمنة.
- و. الوعي بسنن الله الكونية.
- ز. الدولة في الإسلام مدنية إسلامية لا كهونيةو لا علمانية.
  - ح. الشوري.
  - ط. العدالة الاجتماعية.
    - ي. إنصاف المرأة.



#### 2. المعهد العالمي للفكر الاسلامي

# مبادئ إسلامية المعرفة1:

والمبادئ الأساسية التي نعتقد أنه يجب تفهمها وتمثلها ومراعاتها إطارا ومنطلقا وأساسا للفكر الإسلامي والمنهجية الإسلامية وللعمل والممارسة الإسلامية نستطيع أن نحددها بما يلى:

- أ. الإيمان بوحدانية الله سبحانه وتعالى وبوجوب وانعكاس التوحيد على سائر جوانب الفكر والاعتقاد والعمل.
  - ب. الإيمان بوحدة الخلق نظاما كونيا وخليقة.
  - ج. الإيمان بخلافة الإنسان وتسخير الكون والوجود له.
    - د. الإيمان بوحدة الحقيقة.
  - ه. الإيمان بشمولية الإسلام منهجيا كاملا ووسيلة للحياة.
  - و. الإيمان بعموم الحقائق الإسلامية في الزمان والمكان والإنسان.
- ز. الإيمان بكمال الوحي وتوافقه التام مع العقل وكون الوحي مصدرا للمعرفة كالوجود والعقل وسيلة لها».

## الفرع الثاني:خصائص المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصره

أولا: الإسلامية في الرؤية الكونية والمنهج والغايات.

1. فإسلامية الرؤية الكونية: حول الله والكون والإنسان والحياة أي أنها تستمد تصورها من العقيدة الصحيحة الإسلامية فتؤمن بأن الله سبحانه موجود وواحد وله صفات الكمال.

وتؤمن بأن الكون مخلوق من الله، عابد مسبح لله، مسخر من الله للإنسان.

وتؤمن بأن الإنسان مخلوق من الله، عابد لله، مستخلف من الله في الكون.

1- المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، دار الضياء، قسنطينة، ط1، 1987، ص 27.



- 2. وإسلامية المنهج: فهي تؤمن وتتبنى الإسلام الصحيح منهجا في تحقيق الاستخلاف باعتباره الدين الصحيح الذي لا يتعارض مع العقل السليم ومع قوانين الله في الكون والأنفس والحياة كلها.
- ق. وإسلامية الغايات: بمعنى أنها: تسعى إلى تحقيق المشروع الاستخلافي الكبير كما ورد
   في الإسلام بما يحقق الترقي المعرفي والترقي الروحي والترقي السلوكي والترقي العمراني.

وبعبارة أخرى إسلامية الغاية تسعى إلى بناء حضارة إسلامية عالمية كونية طيبة تخدم الإنسان والإنسانية بما يحقق الترقي بأنواعه في الدنيا وتؤدي إلى دخول الجنة في الآخرة، ففي فلسفتها أن الزمن واحد عند الله والإسلام يحقق الحضارة والسعادة في الدنيا ويؤدي إلى الجنة في الآخرة.

وهكذا فهي إسلامية: « والإسلامية هي إطار قيمي حضاري شامل للفرد والمجتمع للفكر والعمل للتعليم والممارسة للمعرفة والتنظيم للاعي والرعية للدنيا والآخرة يبتغي بها الإنسان المسلم مرضاة الله سبحانه وتعالى بالحق والعدل والاعمار والإصلاح رضا وسلاما وأمنا ونعيما في الدنيا والآخرة»1.

\* قال الطيب برغوث تحت عنوان: التأكيد على خط الإسلامية في حركة الاستخلاف: « ونقصد بخط الإسلامية هنا المسار العقدي العبادي العام الذي تحركت في إطاره جميع لل سالات السماوية السابقة والتزمت به كمنهج عبادي فكري وروحي وسلوكي واجتماعي كلي لحركة الاستخلاف البشري في الأرض، فالإسلامية هي الإستراتيجية الكلية العامة لحركة الاستخلاف البشري في الأرض منذ بدء الخلقية إلى قيام الساعة»2.

\* ثم استشهد بالنصوص القرآنية في ذلك منها:

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، ضمن سلسلة إسلامية المعرفة، دار الضياء، قسنطينة، ط1، 1987، ص 77.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، دار قانة، باتنة، الجزائر، ط1، 2008، ص 133.



- النص المؤكد لحقيقة الإسلامية قوله تعالى: { إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسْلاَمِ وَمَا اخْتَلَفَ النَّدِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءهُم الْعِلَّم بَغْياً بَيْنَهُم وَمَن يَكْفُر بِآيَاتِ اللهِ فَإِنَّ اللهِ سَرِيعُ الْحِسَابِ} .
- النص الذي يشنع بمن نكصوا عن طريق الإسلامية: قوله تعالى { أَفَغَيْر دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَم مَن في السَّمَاوَات وَالأَرْض طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْه يُرْجَعُونَ }<sup>2</sup>.
- النص الثالث الذي يؤكد بأن الإسلام ليس هو دين ومنهج الخلافة البرسية فقط بل هو منطق وسنة الحياة كما أقرت بذلك مخلوقات أخرى في الكون كما جاء على لسان الجن في قوله تعالى { وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرُّوا رَشَداً }3.
  - وأكد الطيب برغوث على خطورة الخروج على خط الإسلامية:

« لذلك فإن رفض منطق الإسلامية أو الخروج عنها يعد ضلالا وفسوقا وانحرافا عن منهج أو سنة الخلافة البشري<sup>4</sup>، وهو منهج أو سنة الخلافة البشرية كما قررها الله في القانون أو منهج الاستخلاف البشري<sup>4</sup>، وهو ما جاء التنبيه عليه في قوله تعالى: { وَمَن يَبْتَغِ غَيْر الإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَل مِنْهُ وَهُو فِي الآخَرة مِنَ الْخَاسرينَ }<sup>5</sup>.

# ثانيا: الوعي الحضاري:

أي أنها تحمل فكرا ليس فقط تكامليا على المستوى الإسلامي بل على المستوى الإنساني وفي جميع حقول المعرفة خاصة ما تعلق بالمسألة الحضارية مفهوما وقياما وسقوطا وتجديدا، وهذا الوعي الشمولي يؤهل الأمة للمواكبة والمنافسة والريادة الحضارية وعلى التواصل الإنساني العام.

<sup>1-</sup> سورة آل عمران، الآية، 19.

<sup>2-</sup> سورة آل عمرا، الآية، 83.

<sup>3-</sup> سورة الجن، الآية، 14.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مرجع سابق، ص 134.

<sup>5-</sup> سورة آل عمران، الآية 85.



قال الطيب برغوث في الوعي الحضاري: «المنفتح على رشد وحكمة الخبرات البشرية في حقولها المعرفية والوظيفية المختلفة واعتبار ذلك كسبا بشريا مشتركا وميزانية تسخيرية عامة بحق، بل قد يكون من واجب كل إنسان أو مجتمع أن يستثمرها في تلبية حاجاته وتعزيز قدراته على المواكبة أو المنافسة أو الريادة الحضارية من ناحية وعلى التواصل التكاملي مع بقية اهتمامات وهموم البشر الآخرين المعاصرين له»<sup>1</sup>.

- وقال في بيان أن الوعي الحضاري المؤدي إلى البناء والتطور الحضاري هو الذي يخدم الإنسان فيقول: «فالتطور الحضاري الذي يحقق إنسانية الإنسان في كل أبعادها الفكرية والروحية والسلوكية والاجتماعية ويلبي حاجاتها ويحافظ عليها ويحميها هو تطور حضاري إنساني حقيقي، أما التطور الذي لا يذهب إلى هذا العمق الإنساني أو يخل ببعض أبعاده أو يضربها فهو تطور غير حضاري في عمقه وإن حقق طفرات استثنائية في ميادين الرفاه المادي»<sup>2</sup>.
- ثم يؤكد أن الحركات القدوة التي حققت التطور الحضاري الحقيقي هي حركة رسالات الأنبياء: « وحركة الرسالات تبين لنا بوضوح أن مسار التطور الحضاري الذي يحقق إنسانية الإنسان ويحافظ على شرف وكرامة آدميته هو الذي يمضي بحركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الثقافي والاجتماعي والحضاري في المجتمع والأمة والعالم على خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية وينأى بها عن الحركة على خط الضلال والطغيان والعنصرية والترف والدنيوية الضيقة كما نبه إلى ذلك القرآن في سورة العصر وما لخصته من قوانين كلية ناضمة لحركة الاستخلاف البشري» أن قال تعالى والعصر، إنَّ الإنسان لَفي خُسْر، إلا الذين آمنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ وَتَواصَوْا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِ

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في استراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 22.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 07.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفيه، ص 08.

<sup>4-</sup> سورة العصر، الآيات، 1-2-3.



#### ثالثًا: الوعى العميق بالمهمة الرسالية.

فكونها مدرسة حضارية إسلامية معاصرة، فهي عميقة الوعي برسالتها التي تحملها من خلال المساهمة في البناء الفكري والروحي والسلوكي للفرد والمجتمع والأمة وفق الوعي السنني والوعي المنهجي في إطار الإسلام كمنهج حدده الله لخلافة الإنسان في الأرض.

- فهي من خلال ذلك كله تحاول طرح مشروع حضاري إسلامي معاصر يكون طريقا وتأسيسا لبناء الحضارة الإسلامية العالمية الثانية وفق منهاج الخلافة الثانية على منهاج النبوة كما ورد في الحديث الذي أخرجه الإمام أحمد في مسنده أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: (تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها ثم تكون ملكا عاضا فيكون ما شاء الله أن يكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها ثم تكون ملكا جبرية فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها ثم تكون خلافة على منهاج النبوة ثم سكت)1.

- يقول الطيب برغوث في أهمية الوعى بالمهمة الرسالة:

« الوعي العميق بالمهمة الرسالية هي مسألة في غاية الأهمية والخطورة في الوقت نفسه فمن لا يدرك حقيقة نفسه جيدا أي من هو بالضبط بالنسبة لغيره؟

ولا يدرك مهمته جيدا أي غايته وأهدافه ودوره في المجتمع وحقيقة الفكرة أو الرسالة التي يحملها والهم الذي يعيش له، ولا يحس بثقل ما يحمله من مسؤولية وما يضطلع به من واجبات في المجتمع.

ومن لا يدرك هذه الحقائق عن نفسه وعن مجتمعه وعم دوره فيه ولا يرتقي إدراكه لها إلى مستوى الهم الرسالي المؤرق له لا يمكنه أن يمارس عملية التغيير والبناء والتجديد الحضاري بالروحية والأخلاقية والكفاءة الرسالية المطلوبة»2.

<sup>1-</sup> أحمد بن حنبل، المسند، شرحه ووضع فهارسه أحمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، ط3، 1949، ص \*\*\*.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، دار قانة ،باتنة، الجزائر ،ط2008،1، ص56.



- ثم يؤكد الطيب برغوث على أهمية الوعي العميق بالمهمة الرسالية وضرورة توحيد ذلك حماية للمشروع لا للأشخاص: «من المقدمات الأساسية الأولى في فلسفة التغيير والبناء الحضاري الوعي العميق بالمهمة الرسالية الذي يجعل قيادة التغيير تستوعب آمالها وآلمها وآمال أتباعها وآلامهم بعمق وصدق وتتجاوز ذلك كله لصالح الفكرة أو المشروع دون أن يحدث العكس أي التحكم في الفكرة وتطويعها للهموم والمصالح الذاتية للأفراد أو الجماعات الاجتماعية كما يحدث لكثير من حركات التغيير والإصلاح والتجديد في التاريخ حيث تنطلق مبدئية وفكرية ورسالية أو إنسانية أو اجتماعية ثم تتنهي فردية أو فئوية أو دنيوية بحتة» أ.

# رابعا: التأصيل الفكري.

فهي تحمل فكرا مؤصلا، بمعنى أنه متطابق ما أمكن مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد وليس التأصيل كما هو شائع في ثقافتنا الأصولية موافقة الكتاب والسنة فقط، وتبعا لهذه الخاصية فإن أصالة فكرها جعله مختلفا ومتميزا على نوعين من الفكر فكر الثقافة التراثية وفكر الحداثة:

- قال الطيب برغوث في معنى التأصيل: «التأصيل بمعنى محاولة مطابقة الفكر والسلوك والأداء مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد وليس سننه في الهداية فقط كما هو شائع في ثقافتنا التراثية عامة أو سننه في الآفاق والأنفس وحدها كما هو سائد في ثقافتنا المحدثة»<sup>2</sup>.

- ويقول أيضا في هذا التأصيل الذي يرتبط فيه الفكر والسلوك والأداء بالسنن فيحدد مصادر السنن:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 57.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، دار طيبة للنشر، المحمدية، الجزائر، ط1، 212، ص 23.



« فالقرآن والسنة هما منجم الوعي السنني فيما يتصل بقطاع منظومات سنن الهداية وسنن التأييد، كما أن الخبرة التجريبية التاريخية البشرية هي منجم الوعي السنني فيما يتصل بقطاع منظومات سنن الآفاق وسنن الأنفس»<sup>1</sup>.

ومن التأصيل الفكري العملي أن المدرسة الحضارية مرجعيتها العملية هي الحركات النبوية الرسالية التي كانت نماذج معصومة ونموذجية في هذه المطابقة مع السنن كلها

- قال الطيب برغوث: « فالحركات الرسالية التي قادها الأنبياء والرسل عليهم السلام تأتي في مقدمته الحركات المرجعية.. تمثل تجارب نموذجية خصبة في الفقه الحضاري المتقدم وخاصة في أبعاده المعرفية والعقدية والأخلاقية والسلوكية والاجتماعية التي تشكل جوهر الحضارية ومركز ثقلها على الدوام لاتصالها مباشرة بعمق إنسانية الإنسان وبشرف وكرامة آدميته التي جاءت جميع الرسالات للحفاظ عليها وحمايتها وتلبية مطالبها الضرورية والحاجية والتحسينية»<sup>2</sup>.

#### خامسا: التكاملية الموفية.

بمعنى أنها تحمل فكرا مستوعبا ومنفتحا لكل روافد الثقافة الإسلامية سواء الفقهية أو الصوفية أو الفكرية أو السياسية...الخ، وبهذه التكاملية كان فكرها أقرب إلى السننية وبعيدا عن التتاقض والانفصام.

- قال الطيب برغوث في هذه التكاملية: «المنفتح على الخبرات المعرفية المختلفة في الثقافة الإسلامية التي ظلت مستقطبة بحدة بالخبرة الفقهية المذهبية المنكفئة على نفسها وبالخبرة الصوفية المستغرقة في الذوقية السائلة أو غير المنضبطة وبالخبرة الفكرية والسياسية الاقصائية المستلبة التي انفصل بعضها عن بعض ولم يتمكن مكاملة مجاله مع بقية المجالات الأخرى» 3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 24.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 7.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 24.



- ويقول الطيب برغوث عن التكاملية أيضا حين يسمي المدرسة الحضارية مدرسة سننية تكاملية فيقول: «عندما نتحدث عن هذه المدرسة السننيةالمقاصدية التكاملية الإسلامية فإننا ندرج فيها كل الاتجاهات الفكرية والتربوية والحركية الشمولية أو الجزئية التي تتطلق من قاعدتي المعرفة العلمية والتكاملية الفكرية والاجتماعية كطريق وحيد لأصالة الفهم وفعالية الأداء والقدرة على مواجهة تحديات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الحضاري» 1.

# سادسا: الوعى السنني.

فالوعي السنني المتكامل الذي تتتج عنه ثقافة سننية هي من مميزات المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة:

- بداية يشير الطيب برغوث إلى السنن ومصادرها ثم يضع معيارا لمدى تحقق الوعي السنني أو عدمه، فيقول: «القرآن والسنة هما منجم الوعي السنني فيما يتصل بقطاع منظومات سنن الهداية وسنن التأبيد، كما أن الخبرة التجريبية التاريخية البشرية هي منجم الوعي السنني فيما يتصل بقطاع منظومات سنن الآفاق وسنن الأنفس»<sup>2</sup>.

- ثم يحدد معيار تحقق الوعي السنني: «إن اندراج التفكير أو الوعي أو الانجاز البشري في سياق سنني يرتبط بمدى عملية وشمولية وتكاملية الوعي بمنظومات سنن التسخير الأربعة التي وضعها الله تعالى بين يدي البشر للقيام بمهمة الخلافة في الأرض، فإذا قصر الوعي المعرفي والتسخيري لفرد أو جماعة أو مدرسة أو مجتمع أو أمة عن استيعاب هذه المنظومات الأربعة في تلبية حاجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها انتفت عنه صفة السننية بقدر ذلك التقصير »3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 56.

<sup>2-</sup> الطيبرد غوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 54.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 55.



- ثم يحدد آثار غياب الوعي السنني فيقول: «تقلصت أصالة وفعالية واصطرادية إنجازه الاجتماعي والحضاري تبعا لذلك وانخرط في حركة التقهقر والتخلف والغثائية والتبعية الحضارية وفقا لمنطق التدافع والتداول الذي يحكم الحياة البشرية»1.

### مفهوم الثقافة السننية:

وموازاة لتحديد الطيب معيار تحقق الوعي السنني أو عدم تحقيقه يحدد معنى الثقافة السننية ولكن بتعريف يبدو مركزا جدا.

فيقول: « الثقافة السننية هنا تعني اتسام المحتوى العقدي والمعرفي والمنهجي والاجتماعي المؤطر لوعي الإنسان بدورته الوجودية ولعلاقاته الاستثمارية بميزانية التسخيرية والمكيف لاستجاباته الحضارية مع وظيفته الوجودية والتحديات التي تشرط أداءها، اتسام ذلك بالتناسق والانسجام مع السنن الإلهية المطردة في المفردات الكونية وأن لا يصادمها»2.

- ثم يهذب هذا التعريف المركز بتعريف مبسط في شكل خلاصة فيقول: «فالثقافة السننية إذن هي هذا الوعي الفكري والمعرفي والمنهجي والتسخيري أو الانجازي المكين الذي يمنح الفرد والمجتمع المزيد من الاقتدار على تلبية حاجاتهم المعرفية والروحية والاجتماعية والحضارية ومواجهة التحديات التي تحرك دون بلوغهم أقصى مستويات الإشباع لهذه الحاحات» 3.

# سابعا: التأهيل المنهجي.

وباعتبار المنهج هو مخطط الإنسان في فهمه سنن الله المختلفة وفي كيفية توظيفها والاستفادة منها، وفي كيفية تتبع البناء ومراحله ووقايته فالمنهج هو أشبه بمخطط المهندس في البناء من البداية إلى النهاية، لذلك عرفه الطيب برغوث المنهج بقوله: «إطار معرفي

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 55.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، دار قرطبة للنشروالتوزيع، المحمدية،الجزائر، ط1،2004، ص32.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 33.



للمعايرة ونسقيه إجرائية منتظمة للاستقراء والتحليل والتفسير والتخطيط والتنفيذ والمتابعة والتقويم بدونه  $\mathbb{R}^1$ .

- لذلك فالتأهيل المنهجي خاصية من خصائص فكر وممارسة هذه المدرسة فقال الطيب برغوث: «التأهيل المنهجي الذي يمنح تفكير المسلم وسلوكه وأداءه منطقية سننية مستحبة مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد ولا تتصادمها باعتبار سننية التفكير والسلوك والأداء أساسا وشرطا ضروريا لأصالته وفعاليته وإطراديته<sup>2</sup>.

#### ثامنا: الفعالية الإنجازية.

- والفعالية في الانجاز بمعنى تحقيق أكبر قدر ممكن من النتائج بأيسر الوسائل المتاحة وفي أقرب وقت ممكن مع الإتقان على مستوى الفرد والمجتمع والدولة والأمة.
- قال الطيب برغوث عن الفعالية الانجازية: «التي تمنح الفرد والمجتمع والأمة قدرات تتفيذية عالية متجددة على مباشرة أداء مهام تدبير شؤون المجتمع ورفع وتيرة فعالية الدفع الاجتماعي والحضاري للأمة إلى مستوياتها النموذجية التي تمكن الأمة من تحقيق ذاتها والتكفل بحاجاتها ومواجهة التحديات والأخطار التي تحيط بها»3

#### تاسعا: الوعى الوقائي الاستراتيجي.

- بمعنى الفهم العميق المستمد من منهج الرسول صلى الله عليه وسلم في وقاية المكاسب المحققة ماديا وبشريا من الأخطار المستقبلية القادمة مثل موقف السول صلى الله عليه وسلم في صلح الحديبية.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 92.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 22.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 22.



- قال الطيب برغوث وهو يضبط دور هذا الوعي الوقائي الاستراتيجي: «الذي يستشرف الأخطار ويستبقها بالوقاية المبكرة ولا يمنحها أية فرصة للكمون أو الاستفحال المرضي المنهك أو القاتل»<sup>1</sup>.

- ويقول في موطن آخر مؤكدا على المنهج الوقائي الصادر عن الوعي الوقائي: « فالحركة التغييرية تكون ذات نفس حضاري بقدر ما تعتمد المنهج الوقائي المبكر أو المرافق أو الاستدراكي أسلوبا في القدوة والدعوة والتربية والبناء لأنه يجنبها هدر إمكاناتها وتضيع وقتها في مواجهة مضاعفات الاختلالات التي قد تصيبها ويمكنها من تكتيل كل ذلك أي الوقت والجهد والامكانات وتوجيهه نحو البناء مباشرة، والمنهج الوقائي... لا يمكنه أن يحقق ذلك إلا من خلال ملاءمة وتكييف خطوات العملية البنائية مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد»2.

### عاشرا: إنسانية البعد.

الإسلامية والواقعية والإنسانية والكونية في أبعاد مشروعها الحضاري الذي تحمله:

- فما دامت إسلامية المنهج العام والإسلام دين عالمي والقرآن كتاب كوني، ومحمد خاتم الأنبياء والمرسلين.
- وما دامت سننية الوعي وسنن الله تتصف بالشمولية والعالمية و الديمومة في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد والتسخير..
- فبذلك هي إنسانية الطرح لمشروعها الحضاري الاستخلافي الكوني والطريق إلى تلك الإنسانية الكونية هي واقعية محلية.
- ومحلية واقعية بمعنى ينطلق الإنسان من ذاته وعشيرته وأسرته وقومه ومجتمعه ودولته وأمته وإنسانيته بعد ذلك.

#### المطلب الرابع: موقعها وموقفها من المدارس الأخرى

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 22.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، دار قانة، الجزائر، ط1، 2008، ص 111.





# الفرع الأول: موقعها من المدارس المختلفة الأخرى.

كونها مدرسة فلسفية حضارية إسلامية معاصرة وقد بينت خصائصها بالتفصيل من قبل، فإن هذا يقتضي بأن لها موقعا فلسفيا وفكريا عالميا بين جميع المدارس الفلسفية والعلمية والدعوية والدينية إسلامية أو غربية، وهكذا تموقعت كمدرسة فلسفية حضارية إسلامية ومعاصرة، ومن بيان ذلك:

1- مدرسة فلسفية: وهي بهذا المعنى لأنها جمعت عددا من الأقطاب ،وقد أشرت إلى أهم أقطابها، ومنهم من له فكر حضاري عام ومنهم من له رؤية حضارية متميزة مستقلة وفق شروط الفيلسوف وهي عند أمثال: مالك بني نبي، وقبله ابن خلدون، محمد باقر الصدر، أبو القاسم حاج حمد، الطيب برغوث، عماد الدين خليل، عمر عبيد حسنة، عبيد المجيد النجار، على شريعتي، محمد عمارة، وآخرون كثيرون ذكرتهم ضمن أقطاب المدرسة وإذا نقول مدرسة فلسفية فهي ضمن فلسفة الحضارة والتاريخ.

2- حضارية: وذلك لأنها مدرسة حاول أبرز أعلامها طرح نظريات في تفسير الحضارة ضمن فلسفة الحضارة مثل:

- نظرية الدورة الحضارية لمالك بن نبي.
- نظرية التدافع والتجديد للطيب برغوث.
- نظرية فقه التحضر الاسلامي لعبد المجيد النجار.
- نظرية الدورة التاريخية، لمحمد أبو القاسم حاج حمد.
  - نظرية الفكرة والمنهاج، ... سيد قطب.
- 3 إسلامية: أي إنها ذات مرجعية إسلامية تنطلق الوحي (القرآن والسنة) وحاولوا استنباط رؤى ونظريات تستند في مضامينها إلى حقائق الرحي في تفسير حركة التاريخ والحضارة.
- 4- معاصرة: أي أنها ظهرت باتضاح معالمها الكبرى وأهم أقطابها في الحقبة الأخيرة من نهاية القرآن العشرين الميلادي.

الفرع الثاني: موقفها من المدارس الغربية والاسلامية الأخرى:





أولا: المدارس الفلسفة الغربية: فهي مدرسة متميزة عن الوضعية والمثالية والعقلية والتجريبية، سأحاول بيان اختلافها عن المدرسة الوضعية لمالها من علاقة بتفسير الحضارة التاريخ.

- 1. نظريات تفسير الحضارة في الفلسفة الغربية: فإذا كانت المدارس الغربية ظهرت على ضوئها نظريات في تفسير الحضارة مثل:
- النظرية المادية الديالكتيكية والترايخية والاقتصادية، لدى كارل ماركس وفريد يرك انحلز
  - نظرية الجنس البشري: لدى جوستاف كاروس، فرويك، نيتشة، وهلتر.
    - نظرية التحدي والاستجابة لـ أرلوند توينبي.
      - نظرية نهاية التاريخ فوكوياما
  - النظريات المسيحية والبوذية لأمثال: بوذا وأوقستين والفرنسي بوسوية.

## 2. رؤية نقدية لنظريات المدارس الغربية في فلسفة الحضارة:

فكيف ننظر إلى هذه المدارس الغربية: بمنظار المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة؟

يقول كارل ياسبرز: "يحتاج عصرنا إلى تاريخ الإنسانية بأكمله ليزودنا بمعايير يمكن أن نفهم بها معنى ما هو حادث في عصرنا" 1.

إن النظريات الغربية في تفسير الحضواة اتصفت إما بالطابع المادي، وإهمال الجانب الغيبي في تفسير الحضارة فهو تفسير ناقص أو أنها عنصرية تفسر الحضارة لجنس معين مع اقصاء الانسانية منها أو غير موضوعية مثل وضع نهاية للتاريخ عند سقف الغرب وكفى، وهناك رؤى غربية أخرى اتصفت بالموضوعية والفكر الانساني ولكنها عينات نادرة. وعليه فخلاصة الاطلالة على النظريات الغربية برؤية تفحصية:

1 - Karl Jaspers; The origan and goal of history, p 340.



- فمن جهة الطرح النظري قصور في الوعي السنني إذ يركزون فقط على قوانين الكون والانسان، ويكفرون ويهملون قوانين الوحي.
- ومن جهة الممارسة العملية للمسار الحضاري الغربي الذي قام على فلسفة تلك النظريات فإنه مسار حضاري رغم ما فيه من إبداعات مادية ولكن يحمل من الظلم الحضاري وهدر لحقوق الانسان وإبراز لمظاهر الصراع الديني الديني والاستئصال الحضاري لغيره ما لم يقع من قبل حتى ظهرت صيحات النذير بسقوط الحضارة الغربية على ألسنة وأقلام فلاسفة الغرب أنفسهم، فهي حضارة قامت على غير الوحي فطغت في الأرض وأكثرت فيها الفساد بقي أن يصب عليهم الله سوط العذاب وذلك بزوال وسقوط حضارتهم كما ذهبت الرومان واليونان وعاد وثمود...

وفي استحالة انفصال الحضارات عن بعضها وأنها متعاقبة حتى الحضارة الغربية "وهكذا فإن التقدم الصناعي الذي وصلت إليه الحضارة الغربية قد دفعت الرياح بذوره إلى الغرب من حضارات أخرى "1

### 3. نماذج من موقف المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة:

أ. قال توفيق الشاوي: يرى أن في الغرب تياران أساسيان استعماري يمثل رواسب التعصب والأنانية والغرور الأوروبي، والثاني يمثل فكرا إنسانيا أصيلا يعترف بأن مستقبل الحضارة ملك للإنسانية جميعا ومن هنا فإن مستقبل البشرية يتوقف على التعاون العلمي والثقافي مع أصحاب الاتجاه الانساني في الغرب بأن يبنوا نهضتهم على الأصول التي قامت عليها حضارات بلادهم الأصلية ودعاة الاسلام من أبناء أمتنا هم أقدر الناس على التعاون مع تيار الفكر الانساني الأصيل الذي يمثله بعض المنصفين من علماء أوروبا وأمريكاو لا ينكرون على المسلمين ولا على الشرقيين عامة حقهم في الاعتزاز بمقومات حضارتهم ومزايا تراثها الفكري الحضاري<sup>2</sup>.

ب. عماد الدين خليل: يؤكد على ضرورة المشروع الحضاري الإسلامي البديل أمام المشاريع الفكرية الحضارية الغربية ، التي تحملها المدارس الأخرى:

2- منير شفيق، الفكر الإسلامي المعاصر ، دار قرطبة للنشر التوزيع ، الجزائر ، ط1، 2005 ، ص71

<sup>1 -</sup> Leuria Mumford; Tecknique et civlisation, (Trans Eian caisae) edition du seuil ,Paris, 1950; p104.



« إن الأطروحات السابقة في جوانبها الفكرية والثقافية والمادية تقود في مجملها إلى الدور الحضاري المنوط بهذه الأمة في صيغة مشروع بديل قبالة جل المشاريع الوضعية والدينية المح فة التي آلت إلى الانهيار و السقوط، وظل الإنسان والبشرية بحاجة إلى مظلة أو بيئة حضارية أكثر قدرة على تلبية مطالبهما وأشد انسجاما مع دورهما في العالم» أ.

ج. علي بودربالة: ينتقد المدارس الغربية بعد أن يبين جوهرها « وهذا الحكم يطلق خاصة على النظريات الاجتماعية الكبرى ذات العامل الواحد سواء المثالية منها أو المادية التاريخية فكلامهما تنتهي إلى أن الكون والحياة ترجع عامل الاستمرارية والتغير فيها إلى عامل واحد وهو صراع الأضداد، سواء تعلق الأمر بفكرة إرادة الروح الكلي المطلق كما يرى ذلك الفيلسوف هيجل ( 1770-1831) أو تعلق بفكرة العامل الاقتصادي كما يعتقد ذلك صاحب الجدلية التاريخية كارل ماركس (1818-1883) و مثله تلميذه أنجلز (1820-1895)» 2.

- ثم ينتقد في إطار الفلسفة الوضعية ببعديها الليبرالي والماركسي إغفال دور الفكرة فيقول: "فهذه النظرية السكونية الخارجية السطحية تعجز بطبيعة الحال عن تفسير تغير المجتمع وحركته مادامت تهمل الجانب الداخلي فيه وهو الفكرة ولهذا السبب اختلفت التفاسير وتتاقضت وإذا شئنا الاستدلال أكثر على هذا فلتنظر إلى المذاهب الاجتماعية في الفلسفة الوضعية فهي عادة تقسم إلى مذهبين كبيرين ولكل منهما نظريته في تغيير المجتمع وتحول حسب المبدأ الذي ينظر به إلى الحركة الاجتماعية".

وعليه فالاتجاه الوضعي ينظر إلى الفرد والمجتمع نظرة سطحية قريبة ووضعية فكأن الأفراد في المجتمع تربطهم مصالح مشتركة ولها عادات مشتركة وتجمعها قوانين معنية وكفى فكأن المعيار هو الكم لا الكيف وهي بذلك تختلف عن الرؤية الإسلامية التي تتبناها المدرسة الحضواية الإسلامية.

#### د. مالك بن نبى:

<sup>1-</sup> عماد الدين خليل، مدخل الحضارة الإسلامية، الدار العربية للعلوم ، ط1، 2005 ، ص230.

<sup>2-</sup> على بودربالة، منهج التغيير الاجتماعي في الفكر الإسلامي، دار قرطبة ، الجزائر، ط1، 2005، ص61.

<sup>3-</sup> علي بودربالة، المرجع نفسه، ص62.



لقد درس مالك بن نبي بحكم ثقافته الواسعة الفكر الغربي والفكر الإسلامي، فقد درس جميع نظريات الحضارة وفلسفة التاريخ، وحكم عليها بالنقد، وقدم في النهاية نظريته التي تسمى نظرية الدورة الحضارية:

- ينتقد مالك بن نبي التفسير الماركسي لحركة التاريخ والحضارة لكونه ينطلق من حتمية مادية أي من عملية ميكانيكية لا إرادية لتخطيط الحضارة.
  - وينعت تفسير شبنجلر بالعنصري لكونه يربط الحضارة، بعبقرية خاصة منفردة
- ويرد على توينبي بأن تفسيره لا ينطبق على العديد من الحضارات التي شهدها تاريخ الإنسانية، فالحضارة الإسلامية لم تتشأ بالتحدي والجغرافيا مما يدل على قصور نظرية توينبي في فلسفة التاريخ<sup>1</sup>.
- كما انتقد مالك بني كذلك نظرية التناقض الجدلي لدى هيجل في تفسير حركة التاريخ، التي تفسر حركة مجتمع ما في التاريخ تفسيرا جدليا يقوم على صراع القطبية ونقيضها.
- ونجد مالك بن نبي قد استلهم نسبيا فقط من نظرية التحدي والاستجابة لتوينبي في التحدي وإن أخذ بها مالك بن نبي في بعض جوانب أبحاثه وبالذات في تغير حركة المجتمع الإسلامي التي وضعها الوحي بين حدي الوعد والوعيد كتحد يدفعه للحركة، إلا أنها لم تقنعه تماما في تفسير دخول المجتمع الإسلامي مرحلة الحضارة وبعض الحضارات الأخرى مثلها2.
- وأكد مالك بن نبي نظرية المفكر الألماني هرمان دي كيسر لنج التي فسر بها نشوء الحضارة الغربية و خط لها حركتها في النشأة والانبعاث والأوج ثم الاتجاه إلى الأفول، وهي النظرية الدينية الروحية.
- وأكد مالك بن نبي علي دور الفوكة الدينية باعتبارها خميرة التفاعل في نشأة الحضارة وهو بذلك يرد على المذهب الالحادي الذي يعتبر المادة هي العلة الأولى وأن الدين هو مجرد ظاهرة اجتماعية تخضع للتطور الثقافي، وفي ذلك رد على الفلسفة الوضعية. قال مالك بن نبى وإن الفكرة الدينية التى تشرط سلوك الفرد فتخلف في قلوب المجتمع بحكم غائية

<sup>1-</sup> بوبكر جيلاني، استراتيجية البناء الحضاري، دار قرطبة ، الجزائر، ط1 ، 2011 ، ص71.

<sup>2-</sup> بشير قلاتي، هكذا تكلم مالك بن نبي ، مكتبة إقرا قسنطينة الجزائر ، ط1 ، 2007 ، ص47.



معينة وكذلك يمنحها إياها الوعي، بهدف معين تصبح معه الحياة ذات دلالة ومزة ى فهي حينها تمكن لهذا الهدف من جيل إلى جيل ومن طبقة إلى طبقة أخرى فإنها حينئذ تكون قد مكنت لبقاء المجتمع ودوامه وذلك بتثبيتها وضمانها لاستمرار الحضارة 1.

- قال الطيب برغوث متحدثا عن العالم الروحي لدى مال بن نبي:

"ولم تغب أهمية هذا البعد المحوري في الكيان الإنساني خاصة والحركة الحضارية عامة عن ذهن مالك بن نبي، بل كان على وعي عميق وأصيل بها، فاتخذ منها أساسا لنظريته في تفسير الصيرورة الحضارية للتاريخ البشري التي تعتبر المرحلة الروحية مرحلة تأسيس للدورة الحضارية يكون فيها الفرد والمجتمع معا في أعلىو أخصب و جات انشحاذ إرادتها الحضارية ومن ثم انشحاذ فعاليتهما التسخيرية والانجازية، وانسجامهما مع سنن الله في الأفاق والأنفس والهداية والتأبيد عندها يستحيل الفرد إلى كثيرين والمجتمع إلى مجتمعات كثيرة على مستوى الفعالية التسخيرية والاستخلافية.

# 5. أبو قاسم حاج حمد:

يطرح إشكالية كبرى وذلك بالسعي إلى المساهمة في مشروع حضاري اسلامي عالمي انساني من خلال عالمية إسلامية ثانية بعد سقوط العالمية الإسلامية الأولى.

- فيقول: "كتابنا هذا يتمحور حول مشروع حضاري إنساني وعالمي متكامل في مواجهة الاستلاب والأزمة الإنسانية متخذين منه بدايات لوضع على طريق مطلقة وكونية وبما يدفعه إلى تحقيق اللامحدود فيه.

<sup>1-</sup> مالك بن نبى ، شروط النهضة ، ترجمة عبد الصبور شاهين ، دار الفكر دمشق ، 1986 ، ص70.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، محور لبعد الثقافي في إستراتيجية المزيد الحضاري عند مالك بن نبي، دار قرطبة، ط2، 2004، ص41.

<sup>-</sup> أنظر مالك بن نبي، شروط النهضة، ص101- انظر مالك بن نبي مشكلة الأفكار، وص 53 - انظر مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، ص53.



الباب الأول: \_

- وخطابنا عالمي ينطلق من كونية القرآن الكريم ومنهجه بمنطق استيعابي وتجاوز كافة المناهج المعرفية والاتساق الحضارية العالمية<sup>1</sup>.
- ويبين ذلك أكثر بتحرر الإنسان وبناء هذه الحضارة النموذج وبالتالي ارتباط السياسي والاجتماعي والأخلاقي في هذه العالمية الجديدة، فيقول: « وقتها يشرع الإنسان في إطار هذه الكونية المطلقة التي حررته من أسر الوضعية واللاهوت تأسيس حضارته الإنسانية البديلة في عصر العلم والعالمية بحيث يتكفأ الخلق مع الحق ويتجه إليه، وهو تأسيس في إطار جدلية الغيب والإنسان والطبيعة وعبر الجمع المعرفي والمنهجي بين القراءتين، فنحن لا نعاني مأزق المحدودية ضمن الخصوصية التراثية أو خصوصية الجغرافيا البشرية وليس شاغلنا مخاصمة الشرق للغرب، فهنا عالمية في عصر العلم، شاغلنا فيها هو مأزق الإنسان الحضاري والاستلاب الذي يجرده من مطلقه وكونيته، سواء في الشرق أو في الغرب من جزر اليابان إلى الجزر البريطانية وامتدادا عبر الأطلسي مستهدفين استعادة هذا الإنسان إلى مطلقة وإلى وعيه الكوني المطلق» 2.
- ثم يبين في صورة نقدية نتائج تحقق هذا التجديد الذي يدعو إليه: « هنا يعاد سحب كل القيم الكونية بعد اكتشافها على مستوى النظم الأخلاقية خارج ما نقدناه في البراجماتيزم ، والعبثية الليبرالية الفردية التي عرضنا لها، وخارج الانسحاق الجبري المادي لتحقيق معنى الحرية في ناظمها الكوني وفي أخلاقياتها الكونية بخلاف تلك الأخلاق البهيمية التي لمسناها لدى ديدرو، وغيره» 3.
- ثم يؤكد على النتائج النهائية التي تتحقق بعد التجديد الحضاري المنشود وسقوط الهيمنة الغربية الفلسفية: « حين يتحرر المطلق الإنساني يكتسب النظام السياسي معنى حديثا حيث يكون الاتجاه نحو السلم والوحدة كما بيناه في الفصل الرابع الجزء الثاني، فلا يكون صراع

<sup>1-</sup> محمد أبو القاسم حاج حمد، العالمية الإسلامية الثانية، دار ابن حازم للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ط2، 1996، ج1، ص524.

<sup>2-</sup> محمد أبو القاسم حاج حمد ، المرجع نفسه، ص525

<sup>3-</sup> محمد أبو القاسم حاج حمد، العالمية الإسلامية الثانية، مرجع سابق، ص260.



طبقات ولا صراع أن اب. وترتبط حالة هذا السلم السياسي والاجتماعي بالمعطى الأخلاقي الكوني ضد مذهب اللذة والمنفعة والصراع»1.

#### 6. الطيب برغوث:

ينتقد الطيب برغوث المدارس الوضعية في فهمها وتفسيرها للدورة الوجودية والحضارية للإنسان وينتقدها من جهة تجاهلها لسنن الهداية وبالتالي التفسير الأحادي للتاريخ ومن جهة أخ ى عزد ها عن منح الإنسان رؤية متماسكة.

# أ. الوضعية المنهجية الحديثةو التفسير الأحادي لحركة التاريخو أثر ذلك:

« قادت الوضعية المنهجية الحديثة الفكر الإنساني إلى مأزق التفسير الأحادي الجزئي المتنافر لحركة التاريخ، ونجمت عن ذلك مضاعفات خطيرة، طالت الحياة النفسية والفكرية والاجتماعية والسياسية للإنسان المعاصر، وجعلت كبار قادة الوعي المعرفي فيه يعترفون بجهل الحضارة المعاصرة للإنسان، ويلحون على التأكيد على إنسانية الإنسان في التوجهات الحضارية، المستقبلية، وينيطون ذلك بضرورة تطوير أو تأسيس منطور معرفي جديد، يسمح بنظرة أكثر استعابا لحقيقة الإنسان التي ظلت النهضة الوضعية التقليدية عانجة عن الإحاطة بها والتوغل في أعماقها» 2.

ب. يبين بصورة أكثر جلاء ابتعاد الفكر الغربي فلسفيا وعلميا عن سنن الهداية مما أدى الله التفسير الأحادي لحركة التاريخ والحضارة. ويقصد بسنن الهداية الوحي المحمدي أي الاسلام.

« ظل الموقف العلمي أو المعرفي الحديث حبيسي الاهتمام بسنن الأفاق وإلى حد ما الأنفس وكان دائما من منطلق المرجعية الوضعية الأحادية التي لا يمكن بمفردها ومنطقها أن تصل إلى العمق الإنساني وتؤسس الوعي الحضاري المتوازن، بل تتحرك دائما في اتجاه تعميق أشياء الإنسان والحياة والدفع بالوضع الحضاري إلى المزيد من التأزم والتفاقم والضنكية المتصاعدة في اتجاه الأفول الحضاري كما يشير إليه القرآن الكريم في سورة التين.

<sup>1-</sup> محمد أبو القاسم حاج حمد، المرجع نفسه، ص261.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، العمق الحضاري للمجتمع أو الثروة الإستراتيجية المهدرة، ط مكتبة الإحسان، 2007، ص6.



ج. ثم يقوم بإسقاط هذا المنظور الفلسفي الغربي الأحادي في نقسيم أولي لمسار الحضارة الغربية أوإذا سلمنا بان الانسانية تعيش في عالم يبدو فيه امتداد الحضارة الغربية قانونا تاريخيا لعصرنا، واستحضرنا منطلقات هذه الحضارة التي قامت على أنقاض الدين، وتشيدت قيمها ومفاهيمها وأنظمتها بعيدا عن ترشيد الوحي وتسديده، بل وفي خصام مرير معه ثورة محمومة ضده وأدركنا الروح الاستعلائية المهيمنة للغرب في علاقته بالآخرين كما جسدتها الظاهرة الاستعمارية، بكل عنفوان وشراسة، إذا أدركنا إبعاد كل هذه المعطيات فنجدا بأن أخطرها تمخض عنه هذا الامتداد التاريخي لقيم ومفاهيم الحضارة المعاصرة هو ضعضعة العلاقة بالوحي كمصدر بيداغوجي وحيد لتوليد وتوجيه الطاقة الروحية في الإنسان والعجز عن تعويض هذا المصدر ببدائل ذات مصداقية فعالية الأمر الذي أفضى بالإنسانية الى مأزق خطير 2.

د. كما يبين في النقاط السابقة تجاهل الفلسفة الغربية لسنن الهداية وبالتالي التفسير الأحادي لحركة التاريخ ورأينا ما نتج عن ذلك بين أيضا عجز المصادر الغربية عن منح الإنسان رؤية متماسكة عن دورته الوجودية:

«و الدارس لتطور التاريخ الحضاري للإنسانية يلاحظ كيف عجز الفكر الوضعي قديما وحديثا عن منح الإنسان رؤية معرفية وجودية متماسكة عن دورته الوجودية وشاركته في ذلك المصادر الأخرى المتلبسة بالدين مما جعل الفعالية الإنسانية تتعرض للهدر و التبديد من جراء تعدد وتباين مصادر إلهامها و ولائها التي بلغت في الهند على سبيل المثال مليون إله أو معبود وتعد المذاهب العقدية في الولايات المتحدة الأمريكية على سبيل المثال بالألوف» 3.

ه. ثم يبين أثار ذلك العجز: « وبناء على عجز الفكر الوضعي وقصور المصادر التقليدية عن منح الإنسان رؤية متماسكة عن دورته الوجودية فقد انعكس هذا العجز، سلبيا على المسار الحضاري للإنسان في عالم الشهادة نفسه الذي أعطى هذا الإنسان كل شروط

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المرجع نفسه ، ص03.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث ، المرجع نفسه ، ص31.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث ، منهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها ، دار قرطبة ، الجزائر ، ط1 ، 2004 ، ص73.



النجاح فيه حيث يلحظ أنه بالرغم التحكم الإنساني رال ائع في سنن الأفاق وبعض سنن الأنفس إلا أن ذلك كله لم يمنحه القدرة على التكامل الذاتي و الانسجام الاجتماعي والتتاغم الكوني» 1.

#### ثانيا- موقفها من المدارس الاسلامية الأخرى:

#### 1. الاتجاهات الاسلامية الأخرى وسؤال النهضة:

تلك الاتجاهات (المدارس) الاسلامية التي تتاولت سؤال النهضة: لماذا تأخر المسلمون وتقدم غيرهم؟ وبحثت في ظاهرة سقوط الحضارة الاسلامية وتخلف العالم الاسلامي، كلها كانت تنظر إلى الظاهرة نظرة تجزيئية سطحية تبحث في أعراض الظاهرة لا في أسبابها الحقيقية ومحاولة استكشاف البعد السنني للظاهرة. ولذلك كانت تبحثها على أنها أزمة سياسية فقط أو اجتماعية فقط أو أخلاقية فقط ولم تدرك مشكلة المسلمين على أنها مشكلة حضارة وجوهرها مشكلة إنسان والحل هو بناء الإنسان فكريا وروحيا وسلوكيا وذلك بتوجيه الإرادة الحضارية والإمكان الحضاري كما ذهب إلى ذلك مالك بن نبي، وإلى ضرورة الوعى السننى والمنهجى كما ذهب إلى الطيب برغوث وهكذا ...الخ.

## 2. تميز طرح المدرسة الحضارية لسؤال النهضة:

وإذا أقول إن طرح المدرسة الحضارية الاسلامية كان متميزا لأنها تتاولت في تشخيصها لأزمة العالم الاسلامي وتقديم الحل من جميع النواحي من حيث وعي السياق التاريخي لأزمة العالم الاسلامي ومن حيث تشخيص الأزمة ومن حيث تتبع مسارها وأسبابها ومن حيث تتبع عوامل وشروط النهضة ومن حيث ضبط عوائق البناء الحضاري والمحافظة على المنجزات الحضارية بالفقه الحضاري الوقائي وهكذا...

3. العلاقة بين المدرسة الحضارية والمدارس الاسلامية الأخرى (علاقة أخوة اسلامية وعلاقة تكامل).

1- الطيب بروغوث ، المصدر نفسه ، ص73

الباب الأول: \_



تلك المدارس الاسلامية التي تختلف عنها المدرسة الحضارية في طرح قضية الأمة الاسلامية تتكامل معها في النهاية لأن جميع الجهود الاسلامية المخلصة لله متكاملة ولا أحد ولا مدرسة تحتكر الحقيقة فالحق والعصمة والكمال عند الله وإنما هذه اجتهادات دعوية إسلامية تختلف في العمق والسطحية وفي التخصص الدعوي الذي اهتمت به وفي المنهج المتبع في بناء الفرد ونواحي البناء فيه.

ويبقى الوحي من قرآن وسنة هو المنهج الصحيح النموذجي ويبقى الرسول صلى الله عليه وسلم بسنته وسيرته هو قدوة الجميع إلى قيام الساعة، وإنما لا بدمن معرفة ما هو الفهم الصحيح المتكامل للقرآن والسنة الصحيحة؟ وما هو التأسي الموضوعي الصحيح السنني المنهجى بالرسول صلى الله عليه وسلم في مجال الدعوة وحماية الدعوة ومنجزاتها...

- نماذج من المدارس الاسلامية الأخرى التي تنظر إليها المدرسة الحضارية نظرة أخوة وتكامل ولكن تتتقدها في الفهم والمنهج:

#### منها لا على سبيل الحصر:

- المدرسة الاصلاحية تأسيس محمد عبده رحمه الله.
- مدرسة الإخوان المسلمين تأسيس حسن البنا رحمه الله.
- مدرسة الجماعة الاسلامية في باكستان تأسيس المودودي رحمه الله.
- مدرسة الاحياء الروحي في تركيا تأسيس بديع الزمان النورسي رحمه الله.
- المدرسة الوهابية في السعودية وغيرها تأسيس محمد بن عبد الوهاب رحمه الله.
  - مدارس الصحوة الاسلامية في بلاد الغرب.
- المدارس الاسلامية الأخرى المعتدلة الوسطية في الفقه والفكر والعقيدة مثل الإباضية وغيرها كمدرسة على شريعتى ومحمد فضل الله.

#### 4. نماذج من موقف المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة:

أ- طه جابر العلوائي: يشير إلى أنواع من فلسفة خطاب التغيير والبناء الذي تقدمه الاتجاهات الإسلامية ولا ينقص من أهميتها ولكن يؤكد على القصور.



« إن التفاوت الشديد في صياغة الخطاب شكلا ومضمونا سرعان ما يكشف لمتلقى ذلك الخطاب التفاوت والاختلاف والاضطراب الشديد لدى حملة هذا الخطاب في التصورات والمنطلقات والأولويات فضلا عن الأهداف والغايات» 1.

وهذا فيما أعتقد بسبب غياب الناظم السنني للفكر وهو الرؤية الكونية القائمة على الوعي السنني والثقافة السننية كما سأوضحه فيما بعد إن شاء الله.

ثم يذهب العلواني يأتي بأمثلة من ذلك الخطاب:

- « فالخطاب الماضوي يكاد يحصر الإسلام كله في معالجة ما يعود ه انحرافا عن العقيدة كما يتصورها رموز هذا الخطاب وكما تداولوها فيما بينهم وهنا لا ينظر صاغة هذا الخطاب إلى العقيدة باعتبارها القاعدة لسائر أفكار وتصورات ومنطلقات الانسان المسلم كما لا ينظر إليها باعتبارها الجواب الشافي عن الأسئلة النهائية أو الحل الأكبر للعقدة الكبرى كما يقول الفلاسفة ....
- إذا صوبنا الأنظار تلقاء الخطاب السياسي وجدناه في بعض صوره الخربية خطابا يكاد يحصر كل مشكال العالم بعدم وجود خليفة مسلم يطبق الأحكام ويقيم الحدود كفي وهناك خطاب سياسي يرى الإسلام كله يستحقق على سبيل التدرج أو دفعة واحدة بمجرد وصول أصحاب ذلك الخطاب إلى السلطة وتمكينهم منها.
- وهناك الخطاب الوبوي على المستوى الفردي أو الجماعي وهو خطاب يكاد يحصر المشاكل في الانحرافات التربوية والحلول في معالجة تلك الانحرافات بالتربية وصفاء النفس وتتقية الحدان.
- وهناك الخطاب الدعوي الذي يهمه الانتشار الأفقى والعددي للجماعات باعتبار أن النظر إلى الكثرة والامتداد يسبق النظر إلى السنن الكونية والتحولات الاجتماعية والاقتصادية»<sup>2</sup>.

1- طه جابر العلواني، الحركات الاسلامية المعاصرة، دار السلام للطباعة والنشر، مصر، ط1، 2004، ص9.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، الحركات الإسلامية العاصرة ، دار السلام للطباعة والنشر ، مصر ، ط1 ن 2004 ، ص9.



ثم يعقب: «ولكن كثيرا من صاغة الخطابات الإسلامية هذه يقدمون خطابهم باعتوا ه الخطاب الإسلامي العام الشامل وأحيانا يصوبون خطابهم وحده ويخطئون سائر الخطابات الأخرى» <sup>1</sup> ثم يصدر حكما عاما: « ونحن لا نريد أن يتجاهل فضل أي من هذه الخطابات أو أصحابها أو ينسى أثرها في مراحل معينة من مراحل صياغتها ولكننا نشير إلى أن الخطاب الذي قد يكون فعالا في مرحلة ما ليس بالضرورة أن يكون فعالا في جميع المراحل ولا مع سائر أنواع المخاطبين» <sup>2</sup>.

#### ويقدم الحل الواجب:

«ضرورة إعادة بناء وتشكيل الخطاب الإسلامي المعاصر المناسب الفعال لابد من ملاحظة خصائص الرسالة الإسلامية الخاتمة التي يحاول هذا الخطاب أن يكون تعبيرا عنها واتخاذ هذه الخصائص بمثابة المحددات المنهاجية التي ينبغي الرجوع إليها من حين لآخر للتأكد من أن الخطاب لا يزال يمثل لسان صدق لتلك الرسالة والتعبير الفاعل عن أهدافها ومقوماتها والتأكد من أن جميع الأبعاد المتعلقة بتلك الرسالة متضمنة في ذلك الخطاب ومعبر عنها بالشكل المناسب» 3.

## ب- أبو القاسم حاج حمد:

يتحدث بأسلوب جديد ومركز مبينا رأيه في سؤال النهضة وإشكاليتها

- يقول: « إن هموم هذا المجلد الثاني تنصب حول الخروج العربي الثاني من بعد ذلك الأول الذي كان قبل أربعة عشر قرنا ،ولكنه خروج لا يغادر المكان بل يبقى فيه ولكن يخرج بقوة التحول داخل المكان بحيث يفارق الانسان العربي حالة العجز والتخلف والاستتباع والتبعية للتغيير ليتكافأ مع عصر العلم والعالمية وصولا إلى امتلاك الشروط الأربعة التي تحقق له كامل حيويته الحضارية والتي من دونها لن يتكافأ مع دوره الرسالي العالمي بحيث يحمل الكتاب الكوني المعادل بمطلقة للوجود وحركته كما هو قدره وكما هو حتمه.

<sup>1-</sup> طه جابر العلواني، المرجع نفسه ، ص9

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، المرجع نفسه ، ص10

<sup>3-</sup> طه جابر العلواني، الحركات الإسلامية العاصرة، مرجع سابق ، ص46.



وهذه الشروط هي امتلاك التكنولوجيا و الطاقة والتأهيل العلمي الحضاري والاستقرار الدستوري»1.

- ويربط إشكالية الإنسانية بإشكالية الأمة الإسلامية فيقول: « فمعركة هذا الكتاب أو بالأحرى معركة العالمية الإسلامية الثانية، وإن انطلقت من الخصوصية العربية إلا أنها معركة الإنسان الجديد باتساع العالم ليخرج هذا الإنسان من أزماته الحضارية وليملك وليسيطر على قواه الحضارية عوضا من أن تقترسه و تسحقه.

أما خصوصيتنا فلأن معاناتنا أشد وطأة بحكم ما تعنيه اسرائيل بالنسبة للعالم المتوافق معها من جهة وما تعنيه بالنسبة لنا كقوة نابذة من جهة أخرى»<sup>2</sup>.

ويضيف قائلا:

« فهموم هذا الكتاب، إنما تنطلق منطلق الإنسان في مواجهة مصيره وأزماته الحضولية ومشكلاته فليس ما نكتبه وعضا أو لاهوتا، بل هو تبصرة بكيفية النمو والتقدم الانساني في إطار حضارة كونية لا تتسم بالصراع وتسعى لتحقيق السلام والوحدة» $^{3}$ .

ج- مالك بن نبي، « وهو من أكبر رواد المدرسة الحضارية فقدم رؤية جديدة شاملة عميقة في سؤال النهضة وكما انتقد المدارس الغربية انتقد المدارس الاسلامية واعتبرها من جهة تنظر إلى قضية الأمة أنها قضية جزئية سياسية مثلا لا حضارية ومن جهة أخرى ينتقد الحركات الاسلامية أن جهدها يغيب فيه المنهج بل لا تكاد تجد فيها رائحة للمنهج في جهدها التجديدي، "تتجلى أصالة وقيم ما طرحة مالك بن نبي من أفكار رؤى فكرية ومنهجية في فلسفة التاريخ والحضارة في كونه اهتدى إلى لب المشكلة البشرية وهي المشكلة

<sup>1-</sup> محمد أبو القاسم حمد ، العالمية الاسلامية الثانية ، مرجع سابق ، ص8.

<sup>2-</sup> محمد أبو القاسم حمد ، العالمية الاسلامية الثانية، مرجع سابق، ص13.

<sup>3-</sup> محمد ابو القاسم حمد، المرجع نفسه ، ص13.



الحضارية، مرزكا على محاولة استخلص قوانينها الكلية الناظمة لحركة صيررواتها أنها الصاعدة والمتقهقرة» 1.

د. ولذلك فهو مدرسة في الفكر الإسلامي الحديث لم ينصب فكرة على النص الإسلامي، وإنما على مناط تطبيقه على المجتمع من اجل إعادة بناء الحقيقة الموضوعية في نظر العقل المسلم بالكشف عن سنن البناء الحضاري وتطوره في اتجاه القوة والضعف<sup>2</sup>.

سئل عبد العزيز برغوث عن منهج مالك بن نبي فقال: « المبدأ الأول في هذا المنهج هو أن الوحي أو القرآن الكريم هو أساس التحول في واقع الأمة الحضاري وأن أي فعل حضاري أو فعل تغييري أو فعل تجديدي ينبغي ان يخضع لرؤية حضارية و إستراتيجية حضارية ولمنهج حضاري ولفعل حضاري ...»

ثم يؤكد: «ثم إنني اتفق مع مالك بن نبي أن مشكلة الأمة ليست مشكلة سياسية فهي مشكلة الإنسان ومشكلة الثقافة ومشكلة الأفكار ومشكلة المنهجية فنحن نتفق مع الأستاذ مالك بني نبي في أن نقطة الانطلاق تكمن في وعي الح حيو الاتجاه نحو تغيير الإنسان في عقله وشخصيتيه وثقافته من أجل أن ننتج الإنسان الفاعل في التاريخ»3.

وعليه فإن مالك بن نبي من رواد الفكر السنني وبحث مشكلة تخلق العالم الإسلامي بنظرة أكثر شمولا وعمقا وذلك من خلال:

- فهم طبيعة أزمة العالم الإسلامي أنها أزمة حضارية شاملة وليست سياسية فقط أو اقتصادية أو بل هي حضارية ثقافية فكرية.
  - تحديد أسباب أزمة العالم الإسلامي الحضارية
    - تتبع مسارها التاريخي.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث ، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري، عند مالك بن نبي دار قرطبة ، الجزائر ، ط2 ، 2004، ص23.

<sup>2-</sup> راشد الغنوشي ، الحركة الاسلامية ومسألة التغيير ، دار قرطبة للتوزيع والنشر ، المحمدية ، الجزائر ، ط1 ، ص36.

<sup>3-</sup> نور الدين مسعودان، مالك بني حياة وأثار حياة وأثار وشهادات وموافق ، دار نون للطباعة والتوزيع ، الجزائر ، ط1 ، 2001 ، ص74.



• بحث شروط النهضة من جديد.

وسأوضح ذلك إن شاء الله بالتفصيل والدليل في مبحث الرؤية الحضارية للمدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة في الفصل الثاني من هذا الباب الأول.

#### د- الطيب برغوث:

الطيب برغوث باعتواه من رواد المدرسة الحضارية السننية الإسلامية المعاصرة. و اعتواه، فيلسوف حضارة بما تميز به من منهج في تناول الظواهر وماله من مقولات ابداعية بل ونظرية في تفسير الحضارة وهي نظرية التدافع والتجديد.

فإنه تتبع بالدراسة قضية الأمة الإسلامية، قضية التخلف الحضاري والبحث في طريق النهضة الحضارية، فإنه على النسق الفكري لمالك بن نبي لأنهما من مدرسة واحدة ... فحاول طرح سؤال النهضة من جديد، وحدد طبيعة الأزمة وأسبابها، واقترح الحلول وتتبع مسار المدارس الإسلامية العاصرة، وعليه فقد انتقد المدارس الاسلامية من منطلقين: الدعوة إلى الوعي المنهجي.

#### أولا: الدعوة إلى اله عي السنني:

#### 1 - سؤال النهضة الإسلامية:

« فكنت أتساءل دائما: ما سر اتسام الجهد التجديدي للأمة عموما بالاستئنافية وعدم التواصل مما طبع مسيرتها باللافعالية وأحيانا بلا جدوى وحكم عليها - أي الأمة - بمزيد من الغثائية والتخلف والتبعية؟

- لماذا لا نجد هناك تتاسبا معقولا بين هذا الجهد التجديدي ونتيجته أو مردوده الاجتماعي؟ سواء على صعيد حماية الفكة المرجعية للتغيير، أو على مستوى ضمان وديمومة وتكاثف عملية البناء الذاتي للنموذج الاجتماعي لحركة التغيير أو على نطاق التمكن من الحافظة على منجزاتها البشرية والمادية والمعنوية وحسن استثمارها في تعميق وتركيز فعالية الأداء الحضواي الصحيح للفرد والمجتمع والأمة؟



- لماذا يختل التوازن بين الجهد التغيري ومردودة الاجتماع بشكل غير منطقي مع أن الله سبحانه وتعالى قضت حكمته بمباركة جهد المؤمن ومضاعفته وتعده بالتأييد والرعاية والحفظ كما يؤكد ذلك الق آن الكريم صراحة؟»1.

2- تشخيص طبيعته أزمة الأمة بأنها حضارية وأنها متصلة بفلسفة الحضارة وسنن التاريخ التي تكون على مستوى الإنسانية ليس الأمة الإسلامية فقط.

أ- « ومن خلال محاولاتي لتقضي أسباب هذه الظاهرة وتتبع امتدادها في مسيرة الأمة، رأيت أن الأمر يتجاوز الإطار الزماني والحضاري لحركة النهضة الإسلامية الحديثة ليمتد في أعماق التأريخ الإسلامي بل الإنساني عموما، لأن القضية كما بدالي بعد ذلك تتصل بجوهر المشكلة الحضارية في نهاية المطاف أي بفلسفة سنن التاريخو الحضارة والتي يمكن تلخيصها في كون الحركة الاستخلافية وصيرورتها الحضارية المتعاقبة ترتبط ارتباطا شرطيا مطردا بطبيعة وحجم ومدى الوعي العقدي والتسخيري والاستخلافي الذي تتوفر عليه أية جماعة بشرية في الأرض وتستثمره بأصالة وفعالية وأطراد في تلبية حاجات حركة الابتلاء والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها المتصلة»2.

#### ب-مفهوم الأزمة الحضارية:

« ونقصد بالأزمة الحضارية بصفة عامة عجز المجتمع أو الأمة عن المحافظة على توازنها الفكري والروحي، وانسجام مهما السلوكي والاجتماعي وتراجع قدراتهما التجديدية الإبداعية التنافسية في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد مما يعرضهما لأخطار الغثائية والتبعية المشينة التي تنهك إرادتها الحضارية وتدمر ميزانيتها التسخيرية وتزيدها عندا وقابلية للاستضعاف» 3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها ، دار قرطبة ، الجزائر ، ص38.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط2004، ص20.

<sup>3 -</sup> الطيب برغوث، المرجع نفسه، ص25.

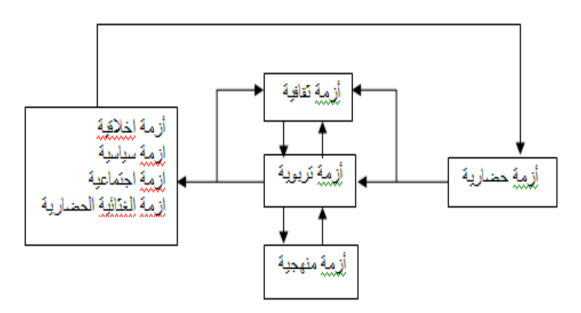


تحديد الهيكلية السنية العامة لصيرورات الأزمات الحضارية وبيان ذلك بمخطط "الأزمة الحضارية هي باستمرار محصلة وكيبية لأزمات هيكلة أساسية ثلاثة: هي أزمة الثقافية والأزمة المزمة المنهجية.

فالأرمة الحضارية هي باستمرار محصلة أزمة ثقافية ...

والأزمة الثقافية هي باستمرار محصلة أزمة تربوية...

والأزمة التربوية هي باستمرار محصلة أزمة منهجية"1.



الشكل التصميم رقم (01): الأزمة الحضارية

« هكذا إذن تتشأ الأزمات الحضارية وتتطور عبر أزمات منهجية تربوية وثقافية متسلسلة، يؤثر بعضها في بعض طردا وعكسا حتى تصل إلى مراحل التفاقم التي يصعب تدارك أوضاعها، وتتمهد أمامها سبل القهر والانحدار نحو مستقعات التخلق والغثائية والتبعية لتذوق وبال أمرها قبل أن تستأنف دوره حضارية جديدة عبر مكابدة طويلة لمشقات حركة الابتلاء والتداول والتجديد التي تظهر فيها من أخلاق الضعف والوهن

1- الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، دار ق طية ، الجزائر ، ط1 ، 2004 ،ص



وتتخلص من أسباب الفوضى واللافعالية وتتجدد فيها أخلاق القوة الرسالية وتستجمع أسباب النهضة وشروطها المادية والمعنوية»1.

2- اقتراح الحل على ضوء فلسفة التاريخ والحضارة بما فيها الدعوة إلى الوعي السننى:

## أ-التأكيد على أن طريق الخروج من الأزمة الحضارية يمر بالوعى السننى:

بعد أن أكد في مواطن أخرى أن جانبا كبيرا من الخلل في الحركات الاسلامية يكمن في غياب الوعي السنني قال: "نخلص إلى أن طريق الخروج من الأزمة الحضارية يمر حتما عبر إعادة بناء الوعي السنني المتكامل، الذي يمكن المجتمع والأمة من الاستثمار الأمثل لكل منظومات سنن التسخير في تلبية حاجاتهما الذاتية ومواجهة التحديات المعاصرة المحيطة بهما وتأهيل قدارتها الاتجازية لتحقيق مواكبة أو منافسة أور يادة حضارية أصيلة وفعالة ومطردة"<sup>2</sup>

#### ثانيا: الدعوة إلى الوعي المنهجي:

نظرا لأهمية المنهج في البناء الحضاري لأية حضارة ونظرا للقصور المنهجي في المدارس الاسلامية فإن الطيب برغوث عرف بالمنهج وبين أنه صاحب منهج في فلسفة التاريخ والحضارة، وذكر تساؤلات وأهمية المنهج بصفة عامة والمنهج النبوي ثم بين أن الحركات الاصلاحية تعانى قصورا منهجيا والحل هو الوعى المنهجي...

#### 1- مفهوم المنهج:

« إطار معرفي للمعايرة ونسقية إجرائية منتظمة للاستقراء والتحليل والتفسير والتخطيط والتنفيذ والمتابعة والتقويم. وبدونه لا يمكن أن يكون للنشاط الانساني فعاليته وايجابيته حتى

<sup>1-</sup> الطيب برغوث ، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، دار قرطية ، الجزائر ، ط1 ، 2004 ، ص27.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث ، المصدر نفسه ، ص52.



وإن اتسم جهده أحيانا بهذه الفعالية والصوابية لأنها صوابية مصادفة، اطرادها ليس مضمونا وكما قيل بحق فإن الخطأ المنهجي خير من الصواب الفوضوي»1.

ثم بين أن هذا المفهوم للمنهج كإطار معرفي عام ونسقيه إجرائية منتظمة، فثمة فرق بين المنهج بهذا المعنى وبين مفرزاته الجزئية الكثيرة، لنفهم لماذا لا يؤدي الاستثمار التجريبي لمعطيات الكتاب والسنة والسيرة نتائجه المرجوة كما كان يؤتيها في حياة أجيال الصحابة والتابعين والرساليين عموما؟ ولنستيقن بأن فعالية الاستثمار للثروة المعرفية الهائلة في الكتاب والسنة والسيرة والخبرة الإنسانية الراشدة عامة متوقفة على الوعي بالمنهج، وعلى انضباط خطوات الاستثمار بقواعد المنهج وثوابته وليس على الجاذبية أو القوة الكامنة في المفر ات الجزئية للمنهج أوعلى نتائجه الفكرية والسلوكية الاجتماعية الموغلة في الزفع والنتوع والاختلاف.

« فالمنهج لا يعني هذه المفردات والوقائع الجزئية وإن كانت من مفرزاته، بل يعني النسق المعرفي والاجرائي العام الذي يتحكم في صناعة هذه الوقائع والاحداث وصياغتها، وإخراجها لنا بالشكل الذي نراه نحن في نهاية الدورات الانجازية لهذه الوقائع والاحداث المحدودة»<sup>2</sup>.

- ثم بين أنه استنتج هذا المفهوم للمنهج بعد دراسته للدورة الحضارية الكونية المرجعية الاولى في التاريخ البشري بقيادة محمد صلى الله عليه وسلم الصحابة، فكانت التجربة المرجعية النموذجية الأم في التغيير والبناء الحضاري ليس في تاريخ الامة الاسلامية فحسب، ولكن في تاريخ البشرية كلها لذلك عرف منهج الرسول فقال: « النسقية الكيفية الاجرائية المنتظمة التي كان النبي يعرض بها الاسلام على الناس، ويؤسس بواسطتها وعيهم بسنن الخلق والتسخير والاستخلاف، ويتمثل بها في حياته الرسالية ويجسد عبرها النموذج

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، مقدمة الأزمة الحضارية والثقافية والسننية، مصدر سابق، ص 93

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 10.



الاجتماعي الاسلامي في واقع الحياة ويواجه بها التحديات الداخلية والخارجية التي تعترض حركة التغيير والتحول ويضمن بها حماية الدعوة والمحافظة على منجزاتها»<sup>1</sup>.

## 2- التأكيد على أهمية المنهج ووظائفه في عملية التجديد الحضاري.

## 1- أهمية المنهج:

#### أ- استنتاجات في فلسفة التاريخ والحضارة:

« و قد أثبتت الخبرة الانسانية عامة على مر التاريخ:

- أن الطريق غير المنهجي هو أطول الطرق نحو تحقيق الأهداف لأن السير... تبديد للجهد وهدر للإمكانات وتضبيع للأوقات دون جدوى.
- وأن الخطأ المنهجي خير من الصواب الفوضوي الذي لا يضمن إطراد هذا الصواب بخلاف الخطأ المنهجي فإنه يؤدي مع ذلك إلى استدراك القصور وتحقيق إطراد الصواب.
- وأن العمل التجديدي الحضاري أو الاستخلافي من ثم لن يكون إلا عملا منهجيا»<sup>2</sup>.

## ب- التأكيد على أهمية المنهج وخطورة قصور الوعي المنهجي:

« وعلى هذا فإن المنهج يكتسي أهمية بالغة لا معوض لها في تحقيق أصالة وفعالية وإطرادية العملية التجديدية ومن ثم احتواء تحديات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد وكسب رهاناتها الآنية والاستراتيجية لأن المنهج يدخل كآلية حيوية حاسمة في كل مراحل الدورة الانجازية للعملية التجديدية»3.

- وهذا ما يبينه أيضا حين يوكد على ضرورة المنهجية في عملية التجديد الحضاري.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 57.

 $<sup>^{2}</sup>$  الطيب برغوت، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، دار قرطبة، ط1، 2000، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 86



« وكونها خاضعة لنسقية منهجية أو إجرائية منتظمة تكفل رصد وتعبئة الامكانات والارادات الحضارية المتاحة للأمة. عبر عمليات التخطيط والانجاز والمتابعة والتقويم والحماية وما يستدعيه ذلك كله من معاينة شاملة ومعمقة ومطردة للواقع وتحديد دقيق للأهداف وضبط محكم للأولويات وتحديد واقعي للمراحل وإجراء منضبط للموازنات ووضع للمشاريع والبرامج وقدرة على النتظيم والإدارة والتسيير»<sup>1</sup>.

#### ج- دور المنهجو علاقته بالتجديد الحضاري وخطورة قصوره:

« إذا كان المنهج يؤدي هذه الوظائف والمهام الحيوية في عملية التغيير والبناء الحضاري فإنه يغدو ضرورة حيوية لا بديل عنها للتأصيل الثقافي والتربوي ومن ثم للتجديد والوقاية الحضارية يتوقفان على النوعية التربوية المتكاملة التي يمنحها المجتمع لأجياله لها من المهد إلى اللحد»2.

## - خطورة قصور الوعي في ضروب الأزمة الحضارية والثقافية والتربوية:

« إن اي اختلال في الوعي المنهجي في أبعاده المعرفية والاجرائية والاخلاقية سينعكس مباشرة على الوعي بالأداء التربوي الذي ينعكس بدوره على الوعي والأداء الثقافي وهذه الانعكاسات السلبية المتتالية تؤثر مجتمعة على مستوى الوعي والاداء الحضاري للفرد والمجتمع وتدفع بأوضاع الامة إلى المزيد من الضعف والتقهقر والاستيعابات الحضارية المضادة» 3.

#### ويبين ذلك في موطن آخر فيقول:

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، دار قرطبة، ط1، 2000، ص 86

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، مقدمة الازمة الحضارية والثقافية السيئة، ص 26

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 26



« ولكي ندرك خطورة قصور الوعي المنهجي وعلاقته بالأزمة الحضارية في أبعادها الثقافية والتربوية نشير إلى أن ضعف الوعي المنهجي يؤدي باستمرار إلى وعي معرفي منقوص ومزيف قوامه الجزئية والحدية والتنافرية، لذلك فإنه غالبا ما يعجز عن التحليل المتكامل للظواهر الفكرية والنفسية والاجتماعية» 1.

## قصور الوعي المنهجي لدى المدارس الاسلامية المعاصرة ومن ذلك:

## 1 - رصد الواقع المعاصر سواء المدارس الاسلامية أو تجارب الحداثة:

أ- « الواقع التاريخي الحديث والمعاصر لحركة التجديد الاسلامي، مليء بتجارب دعوية تجديدية عجز كثير منها عن حماية محتواه الرسالي من جهة، وأخفق في المحافظة على منجزاته من جهة أخرى، مما أدى إلى تأثير عميق على المحاولات المستميتة التي تبذلها الأمة من اجل النهوض الحضاري ومبارحة دائرة التخلف والتبعية»2.

ب-« ونحن هنا نشاطر الرأي الذي يعزو جزءا هاما من الضعف واللافعالية في جهدنا التجديدي الحديث إلى القصور المنهجي، وذلك لأن الطريق غير المنهجي هو أطول الطرق بلا شك كما أكد ذلك مالك بن نبي في سياق نقده لحركة التجديد الحضاري الحديث حيث لاحظ أن طموح المجدد الاسلامي كان متجها نحو الاتباع أي التقليد أكثر مما كان متجها نحو الابداع لأن الاتباع اللامنهجي عملية استنساخية آلية غير مستبصرة، يقودها الوفاء العاطفي لنموذج الأسوة وهو موقف يؤدي فيه حسن النية دورا محوريا في حين يقوم الاتباع الموضوعي على المنهج أي على الجهد الابداعي لأن الجهد المنهجي باستمرار جهد الداعي مستبصر» 3.

ج- « وهو ما حدث فعلا لحركة النهضة الاسلامية الحديثة التي قلدت نخبها الفكرية والسياسية بشكل ساذج بليد مصمم الحضارة المعاصرة فجاء التحديث المزعوم هجينا ممسوخا أبعدما يكون عن تمثيل روح الأصالة والمعاصرة في المنظومتين الاسلامية والغربية معا ومن

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافية السننية، ص 26

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 26

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة، مصدر سابق، ص 91.



ثم أبعد ما يكون عن تحقيق أهداف النهضة الحضارية المطلوبة بل تسبب في تعميق وتأثر المديونية الحضارية بصورة مخيفة تضع مستقبل الأجيال المقبلة في وضع لا تحسد عليه»1.

«... ونفس التقييم ينسحب تقريبا على موقف وأداء النخبة الاصلاحية أو التأصيلية من حيث النتيجة والمآل إذ أخفقت بدورها في النفاذ إلى عمق أو جوهر المرجعية الموجهة لحركة النهضة وقصر نظرها عن استيفاء احتياجات الفعل التجديدي المطلوبة واستوعبها البعد التاريخي أو المعطي المتغير في منظومتنا المعرفية والمنهجية والاجتماعية... الذي أخذ في نفسهادور المرجعية الموجهة وحظي بسلطتها الروحية تقريبا وهو ما حال بين هذه النخب وبين التجديد المطلوب للأفكار والمناهج والشبكات العلائق النفسية السلوكية والاجتماعية ولاستراتيجيات التغيير والبناء الحضاري الذي تتطلبه حركة النهضة والتجديد وعرفت نفس المآل أو قريبا منه الذي عرفته حركة التحديث الغربي»2.

## 2- تحديد بعض أسباب هذا القصور المنهجي:

أ- « يعتبر الطيب برغوت أن هذا القصور المنهجي ظهرت له أسباب حتى في مراحل الفكر الاسلامي الأولى إذ كان الاهتمام بفهم الوحي أكثر مما كان بفهم كيفية تنزيله في الواقع "تود أن نشير إلى ملاحظة هامة وهي أن جهد الأمة تمحور في عمومه حول وضع المناهج لانجار الفعل المعرفي ولم يعد اهتماما بنفس القدر لتأسيس مناهج لإنجاز الفعل الدعوي ... فجزء كبير من جهد الأمة انصب منذ وقت مبكر حول تأسيس مناهج لإنتاج المعرفة النظرية التي كان من المفروض أن تحكم عملية انتاج الفعل الدعوي وأن تطور مناهج لذلك تعمل على تحسين الاداء السلوكي والاجتماعي أو الحضاري عامة ولكن ذلك لم يحدث بالشكل المطلوب مما كانت له آثار سلبية وخيمة على جهود التجديد والبناء الحضاري بصفة عامة كما يتجلى ذلك في النتائج الزهيدة لحركة النهضة الاسلامية الحديثة

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، ص 73.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 74.



الباب الأول: ـ

التي لا تكافئ تماما الجهد المبذول والتضحيات المقدمة والإمكانات المستهلكة والوقت المستغرق والإرادة الحضارية الخصبة بل الاستثنائية التي تتمتع بها الأمة» 1.

#### ب- الدعوة إلى دراسات منهجية جادة لكشف هذا القصور المنهجى وتحديد أسبابه:

« ولو أن دراسات علمية منهجية متكاملة قامت بتحليل وتقييم أولويات حركات النهضة والتجديد الفكري والسياسي والاجتماعي والثقافي في العالم الاسلامي منذ قرنين أو ثلاثة على سبيل المثال لأفضت إلى نتيجة أساسية وهي أن جل هذه الأولويات والمشاريع النهضوية اتسمت بالذاتية والظرفية والارتجالية والعفوية والتبسيطية الشديدة لأنها لم تكن تستد على وعي متكامل بمتغيرات الواقع المعيش في تفاعلاته التاريخية والآنية والمالية والعالمية، وأن ذلك القصور الخطير كان بدوره نتيجة حتمية لقصور الوعي المنهجي التكامل الذي حرم الصفوة المعنية بالتغيير والاصلاح والتجديد من رؤية الواقع المعيش كما هو لا كما تتخيله أو تهواه، ورؤية المرجعية الاسلامية للتغيير كما تحددها وتريدها نصوص الكتاب والسيرة لا كما تريدها الخبرة التراثية التاريخية الذاتية لأجيال الأمة في تفاعلاتها الظرفية مع آفاق الاسلام وحاجات المسلمين المتنوعة والمتجددة فانزلقت وراء سرابات الذاتية وتداعياتها المهلكة»2.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ، ص 89.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، الفعالية الحضارية والثقافية السننية.... ص 80.



## المبحث الثاني: رؤيتها العقدية الكونية (رؤيتها حول الوجود).

المطلب الأول: رؤية المدرسة الحضارية المعاصرة للإسلام ورسالته في الحياة.

## الفرع الأول: الاسلام قطاع من الناموس الالهي العام:

فالمدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة ترى أن الاسلام:»

• «هو كلمة الله إلى الانسان وحبله المتين الذي يشد به الحياة البشرية إلى سنن القوة والفعالية والتمكين في الأرض، وهو المنهج الشامل المتكامل الذي ارتضاه الله تعالى لتحقيق الوظيفة الوجودية للانسان في الحياة.

فهو بالتالي قطاع من الناموس الألهي العام الذي يحكم حركة الوجود كلها من مفاهيم وقيمو أحكام وتوجيهات» 1.

قال تعالى: «"فأقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون» 2.

وقال أيضا { أَفَغَيْر دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَم مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْه يُرْجَعُونَ }.

قال سيد قطب: «الاسلام منهج حياة، حياة بشرية واقعية بكل مقوماتها، يشمل التصور الاعتقادي الذي يفسر طبيعة الوجود ويحدد مكان الانسان في هذا الوجود كما يحدد غاية وجوده الانساني، ويشمل النظم والتنظيمات الواقعية التي تنبثق من ذلك التصور الاعتقادي وتستد إليه، وتجعل له صورة واقعية متمثلة في حياة البشر كالنظام الأخلاقي والينبوع الذي ينبثق منه والأسس التي يقوم عليها والسلطة التي يستمد منها والنظام السياسي وشكله وخصائصه والنظام الاجتماعي وأسسه ومقوماته والنظام الاقتصادي وفلسفته والنظام الدولي

<sup>1 -</sup> الجمعية الاسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مطبعة مؤسسة التذكير، الجزائر ط1، 1991 - ص 18.

<sup>2-</sup> سيد قطب، المستقبل لهذا الدين، مطبعة الاخوة مدني، الجزائر ص 2003، ص 3.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الأية، 83.



وعلاقاته وارتباطه ونحن نعتقد أن المستقبل لهذا الدين بهذا الاعتبار منهج حياة يشتمل على تلك المقومات الحقيقية المهيمنة على شتى أوجه النشاط الانسانية» 1.

ومادام الاسلام جزء من قوانين الله العامة وهو شريعة كونية لذلك فمخالفته تعني اختلالا عاما في حياة الانسان الفردية والجماعية والأممية.

« وأي شذوذ عن هذا الدين يفضي بالانسان إلى مصادمة فطرته وفطرة الوجود من حوله ويكلفه ثمنا باهضا من صحته وكرامة ونفسه وحياته وماله ويعرضه لانتقام سنن الحياة» 2.

قال تعالى: { وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً } 3 وقال تعالى { وَمَن يُعْرِضْ عَن ذَكْر رَبّه يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً } 4

قال الطيب برغوث: « نصوص تؤكد كون الاسلام هو المنهج الأمثل والأكمل الذي ارتضاه الله تعالى لتحقيق مشروع الخلافة في الأرض [أي الحضارة] لانساجمه مع الفطرة التي فطر الناس عليها وهو ما يجعل أي خروج عن خطه أو تساهل في أمر من أموره يربك حركة الانسان و يحدث اختلالا في مسيرته قد تؤدي بعد حين إلى انتهائها لأنها تحركت على الخطوط المناقضة للفطرة والمضادة لسنن التسخير والاستخلاف وهو ما نجد القرآن يحذر منه» 5.

## الفرع الثاني: الاسلام مدخل مفتاحي العبودية والسيادة:

« فالإسلام على هذا الأساس مدخل مفتاحي لا بديل عنه لتوافق الانسان وانسجام حركته الحضارية مع فطرة الكون واتساق سعيه الاعماري مع رسالته في عالم الشهادة ومآله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة الروم، الاية، 29.

<sup>2-</sup> الجمعية الاسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مطبعة مؤسسة التذكير ،الجزائر، ط1991،1، ص19.

<sup>3-</sup> سورة طه، الآية، 124.

<sup>4 -</sup> سورة الجن الآية، 17.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 172.





في عالم الغيب، فالإسلام وحده دون سواه هو الذي يحدد تحديدا دقيقا صحيحا علاقة الانسان بالله والكون من خلال مفهومي العبادة والسيادة» 1.

قال تعالى: { وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُم فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُم عَلَى كَثير مَّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً } <sup>2</sup>

وقال تعالى أيضا: { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُريدُ أَن يُطْعمُون، إِنَّ اللَّه هُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّة الْمَتينُ }3.

وهكذا يتضح أن « علاقة الانسان بالله هي علاقة عبادة أي توحيد ومحبة وطاعة واستجابة لأمره وسعي دائب للتطابق مع وحيه وسننه في خلقه، وعلاقته بالكون هي علاقة تسخير واعمار واستمتاع وشكر ومجال لبناء الحياة الأخرى» 4.

وقد جمع الله هذه المعاني السابقة والغايات جميعا والعلاقات في آيات كثيرة منها قوله تعالى: { وَعَدَ الله الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ النَّانَ مِن قَبْلِهُم وَلَيُمكّنَنَ لَهُم دِينَهُم الَّذِي ارْتَضَى لَهُم وَلَيُبَدّلَنَّهُم مِن بَعْد خَوْفِهُم أَمْناً يَعْبُدُونَني لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَن كَفَر بَعْد ذَلكَ فَأُولَئكَ هُم الْفَاسِقُونَ } 5.

فنفهم من هذه الآية أن فيها وعد من الله للذين آمنوا بثلاثة أمور وهي:

- 1- الاستخلاف في الأرض أي التبشير بحضارة اسلامية.
  - 2- التمكين للاسلام الذي اختاره دينا لهم.
  - 3- الأمن الحضاري بعد مخاوف الجهل والتخلف.

وربط الله ذلك كله بشرط هو العبادة بمعناها الكامل وعدم الشرك بكل معانيه سواء كان اقتصاديا أو سياسيا أو اجتماعيا أو وثنيا....الخ

<sup>1 -</sup> الجمعية الاسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج ، مرجع سابق، ص20.

<sup>2 -</sup> سورة الاسراء، الآية، 70 .

<sup>3 -</sup> سورة الذاريات، الآيات، 56-57-58.

<sup>4 -</sup> الجمعية الاسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 21.

<sup>5-</sup> سورة النور ، الآية، 55.



وهكذا فالخلافة الانسانية في الارض ذات بعدين الاول عبودية لله تعالى الذي استخلفه والتالى سيادة على من هو مستخلف عليه وفيه وهو الكون وبالتالى:

فالعبودية والسيادة وجهان لعملة واحدة هي الخلافة لا يمكن للإنسان أن يقيم إحداهما دون الأخرى بل حتى السيادة تكون عبادة شه.

### الفرع الثالث: الاسلام طريق الامامة الحضارية:

فالاسلام كما سبق بيانه هو ماورد بيانه في القرآن الكريم: { وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبعُوهُ وَلاَ تَتَبعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بكُم عَن سَبيله ذَلكُم وَصَّاكُم به لَعَلَكُم تَتَّقُونَ } أَ.

بمعنى أنه منهج حياة بأكملها فكرا وروحا وسلوكا، فردا وأسرة ومجتمعا ودولة وأمة وحضارة، تربويا واقتصاديا وسياسيا واجتماعيا وعلميا...الخ.

« وهكذا يتضح في فلسفة المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة مهمة الاسلام ورسالته في الحياة مدخلا لا معوض له لاستقامة علاقة الانسان العبادية بالله تعالى، وعلاقته التسخيرية الاعمارية بالكون، فهو وحده الكفيل بتمكين من استوعبه إيمانا وعملا في النجاح في معترك التدافع الحضاري، والفوز بالتمكين في الارض والاسئثار بإمامة الانسانية وقيادة مسيرتها نحو مستويات استخلافية رفيعة» 2.

# قال تعالى: { وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُم الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ } 3.

قال سيد قطب: « الإسلام هو وحدة القادر على انقاذ البشرية مما يحدق بها من اخطار ماحقة تدلف اليها مقودة بسلاسل الحضارة المادية البراقة وهو وحده القادر على منحها المنهج الملائم لفطرتها ولاحتياجاتها الحقيقية وهو وحده الذي ينسق بين خطاها في الابداع المادي وخطاها في الاستشراف الروحي وهو وحده الذي يملك أن يقيم لها نظاما

<sup>153</sup> الانعام، الآية 153.

<sup>2 -</sup> الجمعية الاسلامية للبناء الحضاري مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 25.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية 139.



واقعيا للحياة يتم فيه هذا التناسق الذي لم تعرفه البشرية إلا في النظام الاسلامي وحده على مدار التاريخ» 1

ثم يحدد سيد قطب كيف يجب أن نستعد للارتفاع إلى مستوى هذا الدين « يجب أن نرتفع إلى مستوى هذا الدين:

- نرتفع إلى مستواه في حقيقة ايماننا بالله وفي حقيقة معرفتنا بالله فإننا لن نؤمن به حق الايمان حتى نعرفه حق المعرفة ونرتفع إلى مستواه في عبادتنا لله، فإننا لن نعرف الله حق المعرفة إلا إذا عبدنا حق العبادة ونرتفع إلى مستواه في وعينا بما حولنا ومعرفتنا لأساليب عصرنا ونرتفع إلى مستواه في إحاطتنا لثقافة عصرنا وحضارته، وممارسته هذه الثقافة وهذه الحضارة ممارسة اختبار واختيار فإننا لا نملك الحكم على ما ينبغي أن نأخذ منها وما ينبغي أن ندع إلا إذا سيطرنا عليها بالمعرفة والخبرة فمن المعرفة والخبرة نستمد سلطان الاختيار ونرتفع إلى مستواه في ادراكنا لطبيعة الحياة البشرية وحاجاتها الحقيقية المتجددة فنرفض ما نرفض من هذه الحضارة، ونبقي ما نستبقي عن خبرة بالحياة ذاتها تعادل خبرتنا بهذه الحضارة كذلك، هذا كله كفاح مرير وكفاح طويل ولكنه بصير أصيل» 2.

ولكن الارتفاع إلى هذه المستويات يتم من خلال وعي حضاري منهجي ووعي سنني شمولي متكامل والاسلام جزء من هذه السنن التي أودعها الله في الآفاق والأنفس والوحي...

قال الطيب برغوث: « أنا اعتقد بأن النهضات الحقيقية المؤسسة للدورات الحضارية الكبرى ذات النفس العالمي والانساني والكوني في التاريخ تبدأ انطلاقتها الصلبة عندما يتحول الوعي السنني المتكامل عند الفرد والمجتمع والأمة إلى مصب أو مستقطب تاتقي بقية روافد الوعي والحركة الأخرى في المجتمع والأمة مع احتفاظ كل روافد بخصوصيته المعرفية ومهمته الوظيفية فقي إطار التكاملية العامة المغذية للوعي السنني الشامل الذي يدفع بحركة التطور والترقي الحضاري إلى آماده البعيدة في العالمية والانسانية والكونية» 3.

<sup>1-</sup> سيد قطب، المستقبل لهذا الدين، مطبعة الاخوة مدنى، الجزائر، ط2003، ص95.

<sup>2-</sup> سيد قطب، المرجع نفسه، ص 95.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، الواقعية الاسلامية في خط الفعالية الحضارية، دار قرطبة للنشلر والتوزيع، الجزائري ط1، 2004، ص 13.



الفرع الرابع: مفهوم الرؤية الكونية وأهميتها.

#### 1- مفهوم الرؤية الكونية

الرؤية الكونية باعتبارها أداة صالحة لتحليل وتفسير الحضارات اختلفت حولها التعاريف طالما أن التعاريف كلها تتمحور حول التفسير الشمولي في التعريف بالله والكون والانسان والحياة.

أ- قال مرتضى المطهري: « إن أي أسلوب وأية فلسفة في الحياة لابد أن يكونا مبنيين على لون خاص من الاعتقاد والنظر والتقييم للوجود، وعلى لون معين من التفصيل والتحليل، ويوجد لكل مبدأ انطباع محدد وطراز لتفكير معين في الكون والوجود ويعتبر هذا أساسا وخلفية لذلك المبدأ. ويصطلح عادة على هذا الاساس وتلك الخلفية باسم الرؤية الكونية» أ.

ثم يقيم اسقاطا لهذه الرؤية على الواقع فيقول: « يعتمد كل واحد من الأديان والشرائع والمبادئ والفلسفات الاجتماعية على رؤية كونية معينة» 2.

ب-قال عبد الحميد أحمد أبو سليمان: « هناك رؤية كونية حضارية تعطي الانسان المسلم معنى حقيقيا إيجابيا للوجود، وغاية وهدفا دافعا لهذا الوجود تكون بمنزلة المحرك والدافع للفعل والعطاء والحركة الإعمارية الإصلاحية» 3.

ج- قال سيد قطب: مبينا كليات الرؤية الكونية كما أدركها بعقله وأحس بها:

- « عشت أتملى في ظلال القرآن ذلك التصور الكامل الشامل الرفيع النظيف للوجود، لغاية الوجود كله وغاية الوجود الانساني.
- وعشت في ظلال القرآن أحسن التناسق الجميل بين حركة الانسان كما يريدها الله وحركة هذا الكون الذي أبدعه الله.

<sup>1-</sup> مرتضى المطهري، الرؤية الكونية التوحيدية، ترجمة محمد عبد المنعم الخاقاني، مطبعة طباطبائي، طهران، إيران ط2، 1989، ص 8.

<sup>2-</sup> مرتضى المطهري، الرؤية الكونية التوحيدية، مرجع سابق، ص 9.

<sup>3-</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان، الرؤية الكونية الحضارية القرآنية، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، ط2008، ص120.



- وعشت في ظلال القرآن أرى الوجود أكبر بكثير من ظاهرة المشهود، أكبر في حقيقته وأكبر في تعدد جوانبه، إنه عالم الغيب والشهادة لا عالم الشهادة وحده وإنه الدنيا والآخرة لا هذه الدنيا وحدها، والنشأة الانسانية ممتدة في شعاب هذا المدى المتطاول والموت ليس هو نهاية الرحلة وإنما هو مرحلة في الطريق، وما يناله الإنسان من شيء في هذه الأرض ليس هو نصيبه كله إنما هو قسط من ذلك النصيب، وما يفوته هنا من الجزاء لا يفوته هناك فلا ظلم ولا بخس ولا ضياع على أن المرحلة التي يقطعها على ظهر هذا الكوكب إنما هي رحلة في كون حي مأنوس وعالم صديق ودود، كون ذي روح تتلقى وتستجيب وتتجه إلى الخالق الواحد الذي تتجه إليه روح المؤمن في خودع (وإن من شيء إلا يسبح بحمده) أي راحة، وأية سعة وأي أنس وأي ثقة يفيضها على القلب هذا التصور الشامل الكامل الفسيح الصحيح» 1.

د-قال سيد قطب: مبينا سمو هذه الرؤية الكونية ونموذجيتها « لقد أنشأ هذا القرآن للبشرية تصورا جديدا عن الوجود والحياة والقيم والنظم كما حقق لها واقعا اجتماعيا فريدا كان يعز على خيالها تصوره مجرد تصور قبل أن ينشأه لها القرآن إنشاء، نعم لقد كان هذا الواقع من النظافة و الجمال والعظمة والارتفاع والبساطة واليسر والواقعية والايجابية والتوازن والتتاسق بحيث لا يخطر للبشرية على بال لو لا أن الشرأ اده لها وحققه في حياتها في ظلال القرآن ومنهج القرآن وشريعة القرآن»2.

## 2 - أهمية الرؤية الكونية:

ونظرا لأهمية الرؤية الكونية كرؤية كلية توضح مسار الأمور وما تشكله من آليات في بناء التصور الكلي، فأهميتها تتجلى على مستوى الفرد وعلى مستوى المجتمع والأمة والحضارة.

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، بيروت، لبنان، 1993، ص 18.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، المرجع نفسه، ص 20.



أ- قال مرتضى المطهري: « إن كل الأهداف التي يعلنها مبدأ ما ويدعو الناس إلى الحرص عليها، وكل الاساليب التي يعينها، وكل الواجبات والمحرمات التي ينشؤها وكل المسؤوليات التي يوجدها ليست إلا نتائج لازمة وضرورية للرؤية الكونية التي تشكل القاعدة الأساسية له».

ثم يبين علاقة واقع الانسان بتصوره الوجودي الكوني فيقول: يقسم العلماء الحكمة الى قسمين:

- الحكمية النظرية: وهي تصور الوجود كما هو في الخارج.
- الحكمة العملية: وهي فهم خط سير الحياة كما ينبغي أن يكون، فما ينبغي نتيجة منطقية لما هو موجود وعلى الأخص تلك الموجودات التي تتكفل بتوضيحها الفلسفة الأولية والحكمة المتعلقة بما وراء الطبيعة<sup>1</sup>.

ب- قال عبد الحميد أحمد أبو سليمان: « هناك أدركت أن اشكالية الرؤية الكونية التي تحدد الغايات وتوفر الدافع هي الأساس الأول والأكبر لكل فعل وحراك انساني وحضاري، وما لم يكن هناك روية كونية حضارية ايجابية توفر الغاية والدافع، فلن تتحرك الأمة، ولن يتحرك الانسان، ولن تفيد الآلات والأدوات والوسائل والتهديدات والإرشادات والنصائح، مهما كانت وفيرة ومهما كانت جيدة وفعالة، مثلها في ذلك آلة مفككة إلى قطع، فبالرغم من أن كل جزء منها غال وثمين، وفي حالة جيدة، نعتز به ونقدره، فإنه لن يؤدي مهمته، ولن يثمر إنتاجا، إذا لم يوضع في رؤية كيانه الكلي القادر على الإنتاج والحركة<sup>2</sup>».

وقال: "وهنا وجدت أن علي أن أعطي موضوع الرؤية الكونية حقه من العناية والاهتمام، لعل ذلك يفيد في أن تستعيد الأمة دوافعها وغاياتها وحراكها الاسلامي الحضاري المخير، وفي أن تستعيد بذلك قيادتها وريادتها للحضارة الانسانية، على ضوء رسالتها الحضارية الحياتية الخيرية المقدسة، لتستنقذ ذاتها، وتستنقذ الحضارة والإنسانية من ورائها"<sup>8</sup>.

<sup>1-</sup> مرتضى المطهري، الرؤية الكونية التوحيدية، مرجع سابق، ص 10.

<sup>2-</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان، الرؤية الكونية الحضارية القرآنية، مرجع سابق، ص100.

<sup>3-</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان، المرجع نفسه، ص121.



#### 3- تاريخ مفهوم الرؤية الكونية في السياق الاسلامي:

أ. كانت رسالات الأنبياء تقوم أولا بتصحيح عقائد الناس من خلال بناء رؤيتهم الكونية الصحيحة.

- ب. الفكر الاسلامي القديم بحث الفلاسفة والعلماء هذا الموضوع ولكن من غير اصطلاح الرؤية الكونية فتتاولوه:
- من حيث مباحث علم العقيدة الاسلامية التي بينت الله والكون والإنسان والحياة.
  - من حيث المباحث الفلسفية إذ بحثوا الله، العالم، النفس، المصير.

ج. الفكر الاسلامي المعاصر تتاول ها الموضوع بمسميات مختلفة في إطار توضيح عقائد الإسلام والدفاع عنها، وفي إطار معالجة الأزمة الفكرية، أمثال المودودي، سيد قطب، حاج حمد، عبدالحميد أبو سليمان، مرتضى المطهري، الطيب برغوث،... أما الذين استخدموا مصطلح الرؤية الكونية مباشرة فقليل ما هم مثل أبو القاسم حاج حمد وعبد الحميد أبو سليمان ومرتضى المطهري.

وفي استقراء للتاريخ يتضح أهمية ومكونات الرؤية الكونية: قال الأستاذ محمد المبارك: "يشتمل كل مذهب عقائدي وايديولوجي على أساس فلسفي يقوم عليه بناؤه كله وليس هذا الاساس الفلسفي إلا تصوره للوجود ونظرته العامة إلى الانسان والمجتمع والكون والحياة وما وراء ذلك كما يؤمن بها أصحاب المذهب ويعتقدون، وعلى هذا الاساس يقوم بناؤه وعنه تتفرع نظمه أي قواعد سلوك الانسان فردا وجماعة المنسجمة والمتفقة مع ذلك التصور سواء منها النظام الأخلاقي والنظم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والأسرية".

وعلى هذا الأساس فلا بد أن أبين المعالم الفلسفية الكبرى للمدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة وكونها مدرسة فلسفية حضارية اسلامية فهي بالضرورة اسلامية الرؤية حول الله والكون والإنسان والحياة وحول الوجود بصفة عامة والقيم المعرفة وبالتالي من الطبيعي في إطار المرجعية الاسلامية أن يكون القرآن والله وعلومهما ضمن المرجعية التي تتبثق منها رؤيتها الكونية.

<sup>1-</sup> محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي في العصر الحديث، دار البعث، قسنطينة، الجزائر، 1989، ص 14.





#### المطلب الثاني: ايمانها ورؤيتها حول الله.

على ضوء بياني للرؤية الكونية للوجود الانساني والكوني فلعل المحاور الكبرى المشكلة للرؤية الكونية إذن هي الله، والكون والانسان. فكيف تنظر الموسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة إلى كل ذلك.

#### الفرع الأول: الله سبحانه موجود:

في التصور الاسلامي باعتباره مرجعية المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة فالله سبحانه موجود وواحد و له صفات الكمال. وأدلة وجوده كثيرة سواء في الكتاب المسطور (الوحي) أو في الكتاب المنظور (الكون) أو في الكتاب المستور (النفس) وهذه الكتب الثلاثة مصدرها واحد وهو الله ويفسر بعضها بعضا وفهمها يتم بالعلم ويؤدي في النهاية إلى الايمان بوجود الله"

1- عن الكتاب المسطور قال تعالى: {بَلْ هُو آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْم وَمَا يَجْحَدُ بآيَاتنَا إلَّا الظَّالمُونَ }<sup>1</sup>.

2- عن الكتاب المنظور والكتاب المستور قال تعالى: { سَنُرِيهُم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسهُم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الْحَقُّ }<sup>2</sup>.

ومن أدلة وجود الله الأدلة الأربعة في قوله: { الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى، وَالَّذِي قَدَّر فَهَدَى} قَ. النما الخلق والتسوية والتقدير والهداية أي أن الله خلق مخلوقات الكون والانسان من عدم ثم سواها في أحسن صورة لتؤدي دورها وقدرها بأحجام واشكال ومسافات وأزمنة لكي لا تتصادم ولا تتناقض في دورها وهدى كل المخلوقات إلى معرفة رسالتها ودورها في الحياة.

<sup>1-</sup> سورة العنكبوت، الآبة، 49.

<sup>2-</sup> سورة فصلت، الآية، 53.

<sup>3-2،</sup> سورة الأعلى الآية، 2-3.



قال يوسف القرضاوي: "وهنا تبطل النظريات والفلسفات القائمة على الالحاد أو تأليه الانسان أو المخلوقات الأخرى وتلك التي تتبنى الالحاد وتنسب الخلق لغير الله مثل: النظرية الطبيعية".

ومن هذه النظريات التي تبطل أمام أدلة وجود الله:

1- النظرية الطبيعية: وهي تلك التي تقول بأن الطبيعة أوجدت نفسها بنفسها أي أنها أوجدت غيرها من المخلوقات وعناصر المادة من الذرة والنواة المشتغلة على الالكرتون والبروتون والنيترون أوجدت نفسها فكونت ما يسمى بالطبيعة.

2- نظرية الضرورة: ومعناها أن التنوعات الموجودة قد حصلت بطريق الضرورة فحاجة الزرافة إلى الأكل من الأشجار العالية هي التي جعلت عنقها يطول.

3- نظرية الصدفة: ويرى أصحابها أن خلق الكون بما فيه من جمال ونظام وتدبير إنما يعود إلى الموافقة لا إلى النظام والتدبير والحكمة فلا تدبير ولا إرادة لله في خلق الكون.

4- نظرية التوالد الذاتي والتطور التي ترجع أصل الإنسان إلى قرد لا إلى خالق هو الله.

قال محمد على أبو ريان: "إن الفروض التي ساقها دارون في نشأة الكائنات الحية وكيف أنها قد نشأت وتطورت من الأميبا أي الدودة ذات الخلية الواحدة هذه النظرية قد فشل أصحابها في معرفة هذه الدودة وهي كائن حي فتركوا أمرها إلى الصدفة البحتة التي لا وزن لها ولا قيمة في مجال البحث العلمي"<sup>2</sup>.

وإذا كانت هي كل ما يوجد فليس مما يقبل التفكير أن نبحث عن الصفات التي تميزها عن شيء آخر سواها ما دام هذا الشيء الآخر لا يمكن إلا أن يكون الله وجود أي أنه لا يمكن أن يوجد" <sup>3</sup> .

<sup>1-</sup> يوسف القرضاوي، أدلة وجودالله، دار الهدى، الجزائر ،ط1، 1987، ص25.

<sup>2-</sup> محمد على أبوريان، العلوم الانسانية ومناهجها من وجهة نظر اسلامية، دار المعرفة الجامعية، مصر، ط 1997، ص 20

<sup>3 -</sup> Byhous ky; An outline of the philosophy of dialectical materialism, p100.





قال سيد قطب: "وفي ظلال القرآن تعلمت أنه لا مكان في هذا الوجود للمصادفة العمياء ولا للفتتة العارضة قال تعالى: { إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَاه بِقَدَرٍ } أ. { وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُه تَقْدِيراً } ولكل أمر حكمة ولكن حكمة الغيب العميقة قد لا تتكشف للنظرة الانسانية القصيرة" قد .

قال تعالى: { فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَيَجْعَل الله فيه خَيْراً كَثَيراً } . وقال: { وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُو شَرِّ لَكُم وَالله يَعْلُم وَأَنتُم لاَ تَعْلَمُونَ } 5. لَكُم وَالله يَعْلُم وَأَنتُم لاَ تَعْلَمُونَ } 5. الفرع الثاني: الله سبحانه واحد:

خلافا للمعتقدات الأخرى كالزرادشتية والمانوية التي تقول بثنائية الله إله الخير وإله الشر، ومثل المسيحية التي تقول بالتثليث (الأب والابن والروح القدس) ومثل المعتقدات البونانية التي تقول بتعدد الالهة كالشمس والقمر والنار والبحر...الخ فالله واحد، لا إله إلا هو بمعنى لا معبود بحق إلا الله.

1- معنى توحيد الله: نفي الكفء والمثيل عن ذاته تعالى وصفاته تعالى ونفي الشريك عن ربوبيته و إفراده بالألوهية.

ومثال نفي الكفء والمثيل عنه قوله تعالى: { قُل هُو الله أَحَد، الله الصَّمَد، لُم يَلِد وَلْم يُولَد، وَلْم يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَد }<sup>6</sup>.

ومثال نفي الشريك عن ربوبيته قوله تعالى: { قُلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاءَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ السَّمَاءَ السَّمَاءِ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءَ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءَ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءَ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءَ السَّمَاءُ السَّمَاءِ السَّمَاءُ السَّ

<sup>1-</sup> سورة القمر، الآية، 49.

<sup>2-</sup> سورة الفرقان، الآية 02.

<sup>3-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، مصر، ج1، ص227.

<sup>4-</sup> سورة النساء الآية، 19.

<sup>5-</sup> سورة البقرة، الآية، 216.

<sup>6-</sup> سورة الاخلاص، الآية 1-4.

<sup>7-</sup> سورة الرعد، الآية 16.



## ومثال إفراده بالألوهية أي بالعبادة قوله تعالى: { الله لاَ إِلَّهَ إِلَّا هُو الْحَيُّ الْقَيُّومَ} أ.

## 2- أقسام توحيد الله:

أ. توحيد الربوبية: وهو نفي الشريك عنه تعالى في صفات الربوبية الحقة وهي الخلق والرزق والملك والتدبير الذي من لوازمه الإماتة والإحياء والعطاء والمنع والنفع والضر...

قال تعالى: { رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ، قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمعُونَ، قَالَ رَبُّكُم وَرَبُّ آبَائكُمَ الْأَوَّلِينَ }<sup>2</sup>.

قال الطيب برغوت: "وهكذا يمتلئ القرآن خاصة بالحديث عن كلية توحيد الربوبية التي سلك في تثبيتها في نفوس البشر مسالك شتى استوعبت منظومات سنن الآفاق والأنفس والهداية والتأييد التي كانت كلها مجالات لاثبات وإقرار ربوبية الله المطلقة لكل شيء في الوجود كما قال تعالى "سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق"فصلت 54

لما يترتب على استيقان هذه الحقيقة المرتكز من نتائج عقدية حاسمة تتجني من الحياة كلها بعد ذلك وتأخذ وجهتها نحو التكامل والانسجام والفعالية أو نحو الاهتلاك والانفصام والفعالية الضنكية"3.

ب. توحيد الألوهية: هو إفراد الله تعالى بالعبادة بكل ما شرع أن يعبد به من اعمال القلوب والجوارح وأن لا يشرك معه غيره في شيء منها.

قال تعالى: { شَهِدَ الله أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّهُ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَآئِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلَا هُو وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَآئِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ } 4.

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية، 255.

<sup>2-</sup> سورة الشعراء، الآيات، 24-25-26.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 187.

<sup>4 -</sup> سورة آل عمران، الآية، 18.



قال السعيد حوى: "هو الاعتقاد الراسخ أن العبادة والطاعة له وحده دون سواه والخوف لا يكون إلا منه والرجاء لا يلتمس إلا عنده كما جاء ذلك مجملا في سورة الفاتحة وهي تدور حول ثلاثة محاور أساسية: العقائد والعبادات ومناهج الحياة"1.

ج. توحيد الأسماء والصفات: وهو أن يعترف الانسان ويعتقد بأسماء الله الحسنى التي سمى بها نفسه وصفاته العلى التي وصف بها نفسه.

#### مبادئ توحيد الأسماء والصفات:

أولا: لا نسم الله تعالى إلا بما سمى به نفسه في كتابه أو على لسان نبيه قال تعالى: وَلا الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ } 2.

وعدد أسماء الله تسعة وتسعون اسما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إن لله تسعة وتسعين اسما مائة إلا واحد من احصاها دخل الجنة إنه وتر يحب الوتر)  $^{3}$ .

ثانيا: لا نشبه الله تعالى في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله بذوات المخلوقين..

قال تعالى: { قُلْ هُو الله أَحَد، الله الصَّمَد، لُم يَلِد وَلُم يُولَد، وَلُم يَكُن لَه كُفُوا أَحَد، 4. وقال تعالى: { لَيْسَ كَمَثْله شَيْء وَهُو السَّميع البَصير } 5.

وبتوحيد الله في أسمائه وصفاته وفق هاذين المبدأين تبطل مجموعة من المعتقدات حول صفات الله وهي التشبيه والتبديل والتعطيل والتكييف لصفات الله وأسمائه فالتشبيه كتشبيه المسيحيين لعيسى بن مريم بالله، والتبديل كتحريف ألفاظ الاسماء والصفات بالزيادة أو النقصان في معناها أو حركاتها.

<sup>1-</sup> سعيد حوى، الأساس في التفسير، دار الاسلام للطباعة القاهرة ط1، 1985، ج1، ص38.

<sup>2-</sup> سورة الأعراف، الآية، 180.

<sup>3-</sup> رواه البخاري

<sup>4-</sup> سورة الاخلاص، الآيات، 1-4.

<sup>5 -</sup> سورة الشورى، الآية 11.



والتعطيل كنفي صفات لله عن كماله كما يعتقد اليهود بصفات النقص لله فقالوا: فقير ونحن أغنياء.

والتكييف هو تعيين كيفية الصفات رغم أن بعض االصفات معلومة وكيفها مجهول.

قال الطيب برغوت: "فمنظومة الاسماء والصفات التي حواها القرآن الكريم عن الله تعالى تضع بين أيدينا وصفا شاملا لله تعالى في علمه وقدرته وارادته وصمديته وقيوميته على كل شيء في الوجود وهو أمر في غاية الأهمية والخطورة في الوقت نفسه لم يترك الاسلام المجال فيه مفتوحا للاجتهاد والضنون والتخيلات البشرية التي تاهت وراء سراب التشبيه والتجسيم والتمثيل وتورطت في أوحال التعطيل والشرك بمختلف مظاهره"1.

#### الفرع الثالث: الله سبحانه له صفات الكمال:

#### 1. صفات الله في الاسلام إيجابية فاعلة:

- قال سيد قطب: "عشت في ضلال القرآن هادئ النفس مطمئن السريرة، قرير الضمير، عشت أرى يد الله في كل حادث وفي كل أمر عشت في كنف الله وفي رعايته، عشت استشعر ايجابية صفاته تعالى وفاعليتها"<sup>2</sup>.

- ثم يستشهد بآيات تحدد صفات الله تعالى: { أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوَء} 3، { وَهُو الْقَاهِرِ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو الْحَكِيمِ الْخَبِيرِ }1.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 190.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ص06.

<sup>3-</sup> سورة النمل، الآية، 62.



الباب الأول: \_

{ وَاسُّه غَالَبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ \2، { وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ \3. { فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ } \4. "ومن يتق الله يجهل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب، ومن يتوكل على الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره { مَّا مِن دَآبَة إِلاَّ هُو آخِذُ بِنَاصِيَتِهَا \5. { وَمَن يَهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ \7. { وَمَن يُهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ \7. { وَمَن يُهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ \7. { وَمَن يُهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن هَاد }8.

- وقال في موطن آخر: "فالتصور الاسلامي إيجابي لا سلبي يقوم على أساس أن الله سبحانه قائم على كل شيء وأن كل شيء قائم في وجوده على إرادة الله وتدبيره، ومن ثم يظل ضمير المسلم ووجوده ووجود كل شيء من حوله مرتبطا بالله الواحد الذي يصرف أمره وأمر كل شيء حوله و فق حكمة وتدبير، فيلتزم الانسان في حياته بالمنهج المرسوم القائم على الحكمة والتدبير ويستمد منه قيمه وموازينه ويراقبه وهو يستخدم هذه القيم والموازين "9.

وقال في تفسير قوله تعالى: { لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُور }^10

"والشعور بهذه الحقيقة يحرس من كل لفتة لغير الله في أي أمر في أول الأمر وفي آخره ويحميه من التطلع لغير الله في أي طلب ومراقبة غير الله في أي عمل ويقيمه على الطريق إلى الله في سره وعلنه وحركته وسكونه وخوالجه ونجواه وهو يعلم أن لا مهرب من الله إلا إليه ولا ملجأ منه إلا إلى حماه" 11.

<sup>1-</sup> سورة الأنعام، الآية، 18.

<sup>2-</sup> سورة يوسف، الآية 21.

<sup>3-</sup> سورة الأنفال، الآية، 24.

<sup>4-</sup> سورة البروج، الآية، 16.

<sup>5-</sup> سورة هود، الآية 56.

<sup>6-</sup> سورة الزمر ، الآية ، 36.

<sup>7-</sup> سورة الحج، الآية، 18.

<sup>8-</sup> سورة الزمر ، الآية 23.

<sup>9-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، ج1، ص 287

<sup>10 -</sup> سورة الحديد، الآية، 05.

<sup>11 -</sup> سورة النمل، الآيات، 61-67.





 ومن الآيات المؤكدة لفاعلية صفات الله تعالى وايجابياتها في التصور الاسلامي في الانسان والكون:

- في الروبية {أَمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ خَلالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرِيْنِ حَاجِزاً أَإِلَّه مَّع الله بَلْ أَكْثُرهُم لَا يَعْلَمُونَ، أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشُفُ السُّوَء وَيَجْعَلُكُم خُلَفَاء الْأَرْضِ أَإِلَّه مَّع الله قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ، أَمَّن يَهْدِيكُم في طُلُماتِ الْبَر وَالْبَحْر وَمَن يُرْسُلُ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه أَإِلَّه مَّع الله تَعَالَى الله عَمَّا طُلُماتِ الْبَر وَالْبَحْر وَمَن يُرْسُلُ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه أَإِلَّه مَّع الله تَعَالَى الله عَمَّا يُشْرِكُونَ، أَمَّن يَبْذَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ أَإِلَهُ مَّع الله قُل هَاتُوا بُرْهَانَكُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ، قُل لَا يَعْلُم مَن في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ بُرُهَانَكُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ، قُل لَا يَعْلُم مَن في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ بُرُهَانَكُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ، قُل لَا يَعْلُم مَن في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا الله وَمَا يَشْعُرُونَ بُرُهُ اللهُ مُ مِنْ اللهَ مَا بُلُ هُم مِنْها عَمُونَ، وَقَالَ المُخْرَةِ بَلْ هُم في شَكِ مَنْهَا بَلْ هُم مِنْهَا عَمونَ، وَقَالَ النَّذِن كَفُرُوا أَنذَا كُنَّا تُرَاباً وَآبَاؤُنَا أَئَنَّا لَمُخْرَجُونَ} .

- في الألوهية: { وَإِلَهُكُم إِلَّهُ وَاحِدٌ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيم، إِنَّ فِي خَلْقِ 2.

..... لقوم تعقلون " سورة البقرة

وهكذا نجد صفات الله في الاسلام بما لها من إكمال وإيجابية وفاعلية تختلف فعلا عن المعتقدات المحرفة كاليهودية والمسيحية التي تصف الله بصفات النقص كاتخاذه الزوجة والولدو أنه فقير وأن يده مغلولة بل ذهبت فلسفات وضعية إلى تصور موت الإله وإلى تأليه الانسان!!!

قال تعالى: { لَقَدْ سَمِع الله قُولَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله فَقِيْرِ وَنَحْنُ أَغْنِياء سَنَكْتُبُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُم الأَنبِيَاء بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ، ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُم وَأَنَّ الله قَالُواْ وَقَتْلَهُم الأَنبِياء بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ، ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُم وَأَنَّ الله لَيْسَ بِظَلاَّم لِلْعَبِيد، الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله عَهِد إِلْيْنَا أَلَا نُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُه لَيْسَ بِظَلاَّم لِلْعَبِيد، الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله عَهِد إِلَيْنَا أَلَا نُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُه الثَّالُ قُلْ قَدَّ جَاءِكُم رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُم فَلَم قَتَلْتُمُوهُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ }3.

<sup>1 -</sup> سيد قطب، المرجع نفسه، ج6، ص 3481

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآيتان، 163- 164.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآيات، 181- 183.





وقال { وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ أَيْدِيهُم وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاُه مَبْسُوطَتَانِ يُنْفَقُ كَيْفَ يَشَاءُ } 1.

وقال: {..... نَحْنُ أَبْنَاء اللهِ وَأَحِبَّاقُه قُلْ فَلَم يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم ...... كُ.

وقال { وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْر ابْنُ اللهِ وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ الله } 4.

وقال { يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُم وَلَا تَقُولُواْ عَلَى الله إِلَّا الْحَقِّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَم رَسُولُ الله وَكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَم وَرُوحٌ مِّنْهُ فَآمِنُواْ بِالله وَرُسُله وَلَا عَيسَى ابْنُ مَرْيَم رَسُولُ الله وَكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَم وَرُوحٌ مِّنْهُ فَآمِنُواْ بِالله وَرُسُله وَلاَ تَقُولُواْ تَلاَثَةُ انْتَهُواْ خَيْراً لَكُم إِنَّمَا الله إِلَه وَاحِد سُبْحَانَه أَنَ يَكُونَ لَهُ وَلَّد لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً } 5.

#### 3. الايمان بالله وتوحيده طريق الحرية والتحرر:

"هذه العقيدة المرتكزة على الايمان بالله الواحد هي التي تحرر الانسان من جميع أنواع العبوديات ذات النتائج الضارة كعبودية المذلة للطبيعة أو لجزء منها وكعبوديته لفرد أو طبقة من البشر كأصحاب المال والسلطان أو للقيم المبتدعة المؤلهة كالجماهير والشعب والقبيلة والقومية والوطنية والعقل والعلم والغيزة وكلها قيم انسانية لها موقعها ولكنها ليست القيمة العليا ولا الإله الذي يعبد ويكون له الخضوع المطلق"6.

الفرع الرابع: توحيد الله محور للعبودية وأساس البناء والتدافع الحضاري:

<sup>1-</sup> سورة المائدة، الآية، 64.

<sup>2-</sup> سورة المائدة، الآية، 14.

<sup>3-</sup> سورة الجمعة، الآيتان، 06- 07.

<sup>4-</sup> سورة التوبة، الآبة، 30.

<sup>5 -</sup> سورة النساء، الآية 171.

<sup>6-</sup> محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي، مرجع سابق، ص 30.



1. "الموقع الخطير الذي يحمله الانسان في الكون من خلال وظيفة الاستخلاف في الأرض لا يؤدي حقه إلا بالتوحيد باعتباره محور العلاقة بين الله والانسان والكون والدنيا والآخرة..." فالتوحيد أساس الحرية والوحدة والقوة والسعادة في الدنيا والآخرة وأصل كل بناء حضاري إنساني طموح وهو ما جعل الاسلام يلخص رسالته كلها في كلمة واحدة هي لا إله إلا الله محمد رسول الله" 1.

#### 2. وعن دور التوحيد في التدافع الحضاري:

أ- "فالتوحيد يحرر الانسان من كل الكوابح والضغوط ويطلق طاقاته الخيرة ويوحد همه ويمنحه القوة التي بها يواجه أعباء البناء والإعمار ويدير معارك التدافع الحضاري بكفاءة وفعالية واقتدار ... 2.

والتوحيد الذي يعني إفراد الله تعالى وحده بالعبادة لا يمكن أن يصل إليه الانسان وأن يستمتع بثمراته في عالمي الشهادة والغيب إلا من خلال الاسلام يفهمه ويعي مقاصده ويحتكم إلى شرائعه جميعا في عقيدته وتفكيره وسلوكه وعمله، في منشطه ومكرهه، وحبه وبغضه، وعسره ويسره "3

- قال تعالى { وَمَن يَبْتَغِ غَيْر الإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَل مِنْهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسرينَ} 4.
- ب- قال مرتضي المطهري "إن التوحيد باعتباره الهدف المحرك فهو من جهة أساس فلسفة كونها ومادتها الاساسية وموقف من الوجود ككل ومن جهة ثانية نوع من المثل الأعلى باعتبار أن الذات الإلهية هي المثل الأعلى للبشرية" 5.
- ج- قال إسماعيل راجي الفاروقي عن التوحيد "نظرية كونية يؤخذ منها المنهج الصحيح في البناء الحضاري"<sup>1</sup>.

<sup>1-</sup> الجمعية الاسلامية لبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 22

<sup>2-</sup> الجمعية الاسلامية لبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 20.

<sup>3-</sup> الجمعية الاسلامية للبناءالحضاري، المرجع نفسه، ص23.

<sup>4-</sup> سورة آل عمران، الآية، 85.

<sup>5-</sup> مرتضي المطهري، الهدف السامي للحياة الانسانية، مطبعة رأس الطبلة ماي 1989 تونس، ط1، ص 42.



الباب الأول: \_

- د- قال على بودربالة "بناء على هذا أمكننا القول أن التوحيد مفهوم مرادف للفكرة الدينية جوهر للفكرة الدينية، هو القاعدة الأولى والأساسية التي وفقها تتحدد معالم الرؤية الاسلامية في التغيير "2.
- ه قال الطيب برغ ث "التوحيد هو القضية الأساسية الكبرى الأكثر تكرارا وبروزا وحضورا في الكتاب والسنة والأكثر محورية في التراث العقدي للمسلمين كذلك... للأهمية الخاصة التي يحتلها التوحيد في الوجود الانساني وبنية الحضارة الانسانية فهو السلك الذي ينتظم حبات أو فقرات هذا الوجود وهذه الحضارة يعطيها معناها ويحدد لها وظيفتها ويدعم فعاليتها ومصداقيتها وبدونه يفقد الوجود الانساني معناه" 3.
- وفي موضع آخر يؤكد الطيب برغوث على أهمية التوحيد في الوجودين معا الوجود الانساني والوجود الكوني فيقول:

"فالتوحيد بالنسبة للوجود الانساني كما هو بالنسبة للوجود الكوني كله هو الضابط الأساس الذي يضمن أداء الوظيفة الاستخلافية التي تعتبر المدار الطبيعي لحركة الوجود الانساني به تتشد إلى أصولها وعيه تتجه نحو مقاصدها ونهاية مطافها بلا انحراف ولا توقف"4.

و - وقال سيد قطب: "هذه الوحدانية الحاسمة هي القاعدة التي يقوم عليها التصور الاسلامي والتي ينبثق منها منهج الاسلام للحياة كلها، فعن هذا التصور ينشأ الاتجاه إلى الله وحده بالعبودية والعبادة فلا يكون انسان عبدا إلا لله ولا يتجه بالعبادة إلا لله ولا يلتزم بطاعة إلا طاعة الله وما يأمره الله به من الطاعات وعن هذا التصور تنشأ قاعدة: الحاكمية لله وحده فيكون الله وحده هو المشرع للعباد، ويجيء تشريع البشر مستمدا من شريعة الله وعن هذا التصور تنشأ قاعدة استمداد القيم كلها من الله فلا اعتبار لقيمة من قيم الحياة كلها إذا لم تقبل في ميزان الله، ولا شرعية لوضع أو تقليد أو تنظيم يخالف عن منهج الله، وهكذا إلى

<sup>1-</sup> اسماعيل راجي الفاروقي، جوهر الحضارة الاسلامية، ط1، 1989، باتتة الجزائر ص 3.

<sup>2-</sup> علي بودربالة منهج التغيير الاجتماعي في الفكر الاسلامي، دار قرطبة المحمدية، الجزائر، ط1، 2005، ص 71

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 185.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص187.



أخر ما ينبثق عن معنى الوحدانية من مشاعر في الضمير أو مناهج لحياة الناس في الأرض على السواء" <sup>1</sup>.

### المطلب الثالث: ايمانها ورؤيتها حول الكون.

إذا كانت فلسفات كثيرة قائمة على أن الكون عدو ولا بد من السيطرة والتحرر من قوى الطبيعة وذلك بوسائل منها الغزو إلى الفضاء.....

فإن المدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية تستقي تصورها عن الكون من القرآن لنجد بأن الكون مخلوقو أنه عابد لله وأنه مسخر للإنسان.

# الفرع الأول: الكون مخلوق من الله:

- يؤكد القرآن أن الله خالق الكون من عدم فيعطينا عن الكون في سمائه و أرضه وشمسه وقمره وبره وبحره وانسانه وحيوانه ونباته وثماره ورياحه وسحبه وأمطاره ومياهه،

- ويذكره إجمالا السماوات والأرض وما بينها وتفصيلا فيذكر نعم الله وآلاءه مفصلة في سور مختلفة ليؤكد في البداية والنهاية أن الله خالق فلا مجال للصدفة.

#### - خلقه الله من عدم:

قال تعالى { خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ } 2.

{ هَذَا خَلْقُ اللَّه فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذينَ من دُونِه } 3.

{ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ....} 4.

 $\{ \ \hat{\mathbb{L}} : \hat{\mathbb{L}} :$ 

{ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْء خَلَقُهُ } أَ.

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ضلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص 286.

<sup>2-</sup> سورة النحل، الآية 03.

<sup>3-</sup> سورة لقمان، الآية 11.

<sup>4-</sup> سورة النحل، الآية 17.

<sup>5-</sup> سورة الأعلى، الآية 02.





### - خلقه الله بالحق أي لهدف وغاية:

- قال سيد قطب: "والحق فنهج الله أصيل في بناء هذا الوجود، ليس فلته عابرة ولا مصادقة غير مقصودة إن الله سبحانه هو الحق ومن وجوده تعالى يستمد كل موجود وجوده "ذلك بأن الله هو الحق وأن ما تدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلي الكبير" وقد خلق الله هذا الكون بالحق لا يلتبس بخلقه باطل "ما خلق الله ذلك إلا بالحق" "ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك" والحق هو قوام هذا الوجود فإذا حاد عنه فسد وهلك" "ولو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والارض ومن فيهن" ومن ثم فلابد للحق أن يظهر ولابد للباطل أن يزهق، ومهما تكن الظواهر غير هذا فإن مصيرها إلى تكشف صريح بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق"

- قال تعالى { خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُم فَأَحْسَنَ صُوَرَكُم وَإِلَيْهِ الْمَصِيرِ 3°.
- قال سيد قطب "وصدر هذا النص "خلق السماوات والأرض بالحق" يقر في شعور المؤمن أن الحق أصيل في كيان هذا الكون، ليس عارضا ولا نافلة. فبناء هذا الكون قام على هذا الأساس والذي يقرر هذه الحقيقة هو الله الذي خلق السماوات والأرض والذي يعلم على أي أساس قامتا واستقرار هذه الحقيقة في الحس يمنحه الطمأنينة والثقة في الحق الذي يقوم عليه دينه، ويقوم عليه الوجود من حوله فهو لابد ظاهر ولابد باق ولابد مستقر في النهاية بعد زبد الباطل"4
- 3. أودع الله فيه سننا تحكمه فلا مجال للصدفة فهو المقدر لسننه والخالق لأسبابه، المبدع لنظامه. قال تعالى { فَلَن تَجَد لسُنَّت الله تَبْديلاً وَلَن تَجَد لسُنَّت الله تَحويلاً }<sup>5</sup>.

{ سَنُرِيهِم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الْحَقُّ }6.

<sup>1-</sup> سورة السجدة، الآية 07.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، ج1، مرجع سابق، ص5.

<sup>3-</sup> سورة التغابن، الآية 03.

<sup>4-</sup> سيد قطب،في ظلال القرآن،ج6، مرجع سابق، ص3584.

<sup>5-</sup> سورة فاطر، الآية، 43.

<sup>6-</sup> سورة فصلت، الآية 53.



{ وَالَّذِي قَدَّر فَهَدَى } 1.

" وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُه تَقْدِيراً "2.

" وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُه بِمِقْدَارٍ "3.

قال أبو القاسم حاج حمد "إن الله عز وجل لما خلق هذا الكون ونفخ فيه روح الحركة الوجودية قدر كل شيء فيه و جعله خاضعا للنواميس التي هي من إرادته وفي نطاق أمره ثم خلق الانسان في اتساق محكم مع النظام العام لهذا الوجود البشري فصار إذ ذاك مستويان من الموجودات، الأول وجود إلهي منزه عن كل قانون بشري والثاني وجود بشري وهما في علاقات تتشكل من ثلاثة أطراف: الله الانسان، الكون " 4.

- سنن الله في الكون جعلها الله ضمن منظومة سنن الله في الآفاق والأنفس، والهداية إضافة إلى سنن الاستخلاف ومنظومة السنن كلها لا بد على الانسان من وعيها والاستفادة منها في بناء الحضارة ودخول الجنة.

4. إرادة الله قبل وبعد عمل تلك السنن تصنعها وتوجهها وتعطلها متى شاءت:

فنجد في النص القرآني مشيئة الله تتجلى في كل حركة أو مشيئته في الكون والله سبحانه ينسب إلى نفسه كل شيء سبحانه:

قال تعالى: " إِنَّمَا أَمْرُهِ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ " 5.

"الله الَذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيْتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّشُورُ" 6.

<sup>1-</sup> سورة الأعلى، الآية 03.

<sup>2-</sup>سورة الفرقان، الآية 02.

<sup>3-</sup> سورة الرعد، الآية 08.

<sup>4-</sup> أبو القاسم حاج حمد، العالمية الاسلامية الثانية، دار ابن حزم، بيروت، 1996، ج1، ص250.

<sup>5-</sup> سورة يس، الآية 82.

<sup>6-</sup> سورة فاطر، الآية 09.



# " فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشيد " أ.

- " قُلْنَا يَا نَأُر كُوني بَرْداً وَسَلَاماً عَلَى إِبْرَاهيَم " 2.
- " وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَا عِكِ وَيا سَمَاء أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاء " 3.
- قال سيد قطب: "إن الوجود ليس متروكا لقوانين آلية صماء عمياء، فهناك دائما وراء السنن الارادة المدبرة، والمشيئة المطلقة... والأسباب التي تعارف عليها الناس قد تتبعها آثارها وقد لا تتبعها والمقدمات التي يراها الناس حتمية قد تعقبها نتائجها وقد لا تعقبها ذلك إنه ليست الأسباب والمقدمات هي التي تتشئ الآثار والنتائج، وإنما هي الارادة الطليقة التي تتشئ الآثار والنتائج كما تتشئ الأسباب والمقدمات سواء"

قال تعالى: " لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّه يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً "4.

وقال وقال الله مأمور الأخذ بها والله والمؤمن يأخذ بالأسباب لأنه مأمور الأخذ بها والله هو الذي يقدر آثارها ونتائجها، والاطمئنان وإلى رحمة الله وعدله وإلى حكمته وعلمه هو وحده الملاذ الأمين والنجوة من الهواجس والوساوس" 5.

-قال محمد المبارك: "يوصلنا القرآن بعد الطواف الطويل في الكون إلى خالقه وفاطره ومبدعه العليم الحكيم الخبير والقدير، وليس الانسان وعقله إلا مكتشفا لآثار صنعته ولسننه التي قدرها وهو نفسه أحد مخلوقاته قال تعالى " نَحْنُ خَلَقْنَاكُم فَلُوْلَا تُصَدِّقُونَ " 6.

وليس الانسان كذلك إلا مستثمرا لسنن الله التي اكتشفها لا موجدا ولا واضعا لها "أَفَرَأَيتُم مَّا تَحْرُثُونَ، أَأَنتُم تَزْرَعُونَهُ أَم نَحْنُ الزَّارِعُونَ " 1.

<sup>1-</sup>سورة الحج، الآية 45.

<sup>2-</sup> سورة الأنبياء، الآية 69.

<sup>3-</sup> سورة هود، الآية 44.

<sup>4-</sup> سورة الطلاق، الآية 01.

<sup>5-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص 06.

<sup>6-</sup> سورة الواقعة، الآية 57



# الفرع الثاني: الكون عابد لله:

كل ما في الكون ومن في الكون مسلم ساجد، مسبح شه، ولكن بلغته الخاصة التي لا نفهمها ولهذا الكون روح تتلقى وتستجيب وتخشع شه وتخضع إلا بعض الأفراد أو المجتمعات أو أقوام من البشر في زمان ما أو مكان ما تتمرد عن هذه العبادة...

قال نعمان عبد الرزاق السامرائي "ومعلوم أن الكون كله ما عدا الانسان طائع لله والانسان وحده هو الذي يستطيع العصيان"<sup>2</sup>.

# 1 - فعن إسلام كل من في الكون:

قال تعالى: " أَفَغْير دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَم مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْه يُرْجَعُونَ " 3.

"فظاهر أن إسلام الكائنات الكونية هو إسلام الخضوع للأمر واتباع النظام وطاعة الناموس" 4.

#### 2 - سجود الكون وصلاته:

قال تعالى: "أَلْم تَر أَنَّ اللَّه يَسْجُد لَه مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمُر وَالدُّوَامِ وَكَثِير مِّنَ النَّاسِ وَكَثِير حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ" 5.

وقال أيضا: " أَلْم تَر أَنَّ اللَّه يُسَبِّح لَهُ مَن في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرِ صَاقَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلَم صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللَّه عَليْم بِمَا يَفْعَلُونَ "6.

وقال: { وَسِّمِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَظِلالُهُم بِالْغُدُّوِ وَالآصَال}1.

<sup>1-</sup> سورة الواقعة، الآيتان، 63- 64.

<sup>2-</sup> نعمان عبد الرزاق السامرائي، التفسير الاسلامي للتاريخ، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، 1988، ص 72.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية 83.

<sup>4-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن القرآن، دار الشرق، القاهرة، مصر، ط15، ص 2414.

<sup>5-</sup> سورة الحج، الآية 18.

<sup>6-</sup> سورة النور، الآية 41





# قال سيد قطب في تفسير آية الحج:

"ويتدبر القلب هذا النص، فإذا حشد من الخلائق مما يدرك الانسان ومما لا يدرك وإذا حشد من الأفلاك والأجرام مما يعلم الانسان ومما لا يعلم وإذا حشد من الجبال والشجر والدواب في هذه الأرض التي يعيش عليها الإنسان، إذا بتلك الحشود كلها في موكب خاشع تسجد كلها لله وتتجه إليه وحده دون سواه، تتجه إليه وحده في وحدة واتساق إلا ذلك الانسان فهو وحده الذي يتفرق { وَكَثِير مّن النّاسِ وَكَثِير حَقّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ } كفيدو هذا الإنسان عجيبا في ذلك الموكب المتناسق".

#### 3 - وعن تسبيح الكون:

قال تعالى: " تُسَبِّح لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبُع وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم "4. وقال " سَبَّح سَّه مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيم "5. وقال: " سَبَّح سِّه مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيم "6.

وقال " يُسَبِّحُ سِّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ "7 وقال " يُسَبِّحُ سِّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْء قَدِيْر "8.

قال سيد قطب: "فكل ما في السماوات متوجه إلى ربه، مسبح بحمده، وقلب هذا الوجود مؤمن ووح كل شيء في هذا الوجود مؤمنة، والله مالك كل شيء وكل شيء شاعر بهذه الحقيقة والله محمود بذاته ممجد من مخلوقاته، فإذا وقف الانسان وحده في خضم هذا

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية 15.

<sup>2-</sup> سورة الحج، الآية 18.

<sup>3-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، مصر، ط15، 1988، ج4، ص 2416.

<sup>4-</sup> سورة الاسراء، الآية 44.

<sup>5-</sup> سورة الحديد، الآية 01.

<sup>6-</sup> سورة الحشر، الآية 01.

<sup>7-</sup> سورة الجمعة الآية01.

<sup>8-</sup> سورة التغابن، الآية 01.



الوجود الكبير كافر القلب جامد الروح متمردا عاصيا لا يسبح لله ولا يتجه إلى مولاه فإنه يكون شاذا بارز الشذوذ، كما يكون في موقف المنبوذ من كل ما في الوجود" 1.

# و عن مدى إمكانية وكيفية هذا التسبيح يقول سيد قطب موضحا:

"فالله يقول ونحن لا نعلم شيئا عن طبيعة هذا الوجود وخصائصه أصدق مما يقوله لنا الله عنه: "سبح لله ما في السماوات والأرض" تعني "سبح لله ما في السماوات والأرض" لا حاجة لتأويل النص عن ظاهر مدلوله... ولا تعديل، ولنا أن نأخذ من هذا أن كل ما في السماوات والارض له روح يتوجه بها إلى خالقه بالتسبيح وإن هذا لهو أقرب تصور يصدقه ما وردت به الآثار الصحيحة، كما تصدقه تجارب بعض القلوب في لحظات صفائها وإشراقها واتصالها بالحقيقة الكامنة في الاشياء وراء أشكالها ومظاهرها"2. ومن هذه الآثار الصحيحة يورد سيد قطب ما يلي:

1- أخرج مسلم في صحيحه عن جابر بن سمرة قال: (قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن بمكة حجرا كان يسلم على ليالي بعثت: إني V(x) لا أعرفه اV(x) أن يسلم على ليالي بعثت: إني V(x) أن يسلم على اليالي بعثت: إني V(x) أن يسلم على اليالي بعثت: إني V(x) أعرفه اV(x) أن يسلم على اليالي بعثت: إني V(x) أن يسلم على اليالي بعثت: إن يسلم على اليالي بعثت: إن يالي بعثت: إن يسلم على اليالي بعثت: إن يالي بع

2- روى البخاري في صحيحه باسناده عن أنس بن مالك قال: (خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى راق جذع فلما صنعوا له المنبر فخطب عليه حن الجذع حنين الناقة، فنزل رسول الله فمسحه فسكن)4.

#### الفرع الثالث: الكون مسخر من الله للإنسان:

1. الكون كله كما يصرح القرآن مسخر للإنسان مذلل له وهي فكرة نجدها في القرآن كثيرا وفي كل مناسبة يعرض فيها جانبا أو جزءا من الكون وفي ذلك العرض دائما بيان لمواطن الانتفاع بوجه عام:

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج6، ص 3548.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، المرجع نفسه، ص 3478.

<sup>3-</sup> صحيح البخاري.

<sup>4-</sup> صحيح البخاري.





قال تعالى: " أَلْم تَرَوْل أَنَّ اللَّه سَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُم نَعَمُه ظَاهَرةً وَبَاطنَةً "1.

وقال "وَهُو الَّذِي أَنشَا جَثَاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ وَغَيْر مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْل وَالنَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُه وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَّانِ مُتَشَابِها وَغَيْر مُتَشَابِه كُلُوا مِن ثَمَرِه إِذَا أَثْمَر وَآتُواْ حَقَّه يَوْم حَصَاده وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ المُسْرِفِينَ"2. وقال " وَسَخَّر لَكُم اللَّيْل وَالنَّهَار وَالشَّمْسَ وَالْقَمَر وَالْنُجُومُ مُسَخَّرات بِأَمْرِه إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ "3.

ففي الآيات السابقة وغيرها استعراض لنعم كثيرة سخرها الله للإنسان في الكون وهذه النعم سخرها الله للإنسان مطلقا في الكون على اختلاف عقائدهم لأن الدنيا دار امتحان.

- 2. وفي دراسة تأملية لهذه الآيات يشير الاستاذ محمد المبارك إلى استتاجات منها 5.
- الكون كله مسخر للإنسان وهو مليء بالنعم بعضها ظاهر قريب وبعضها خفي يحتاج إلى جهد
- توجيه القرآن الإنسان للإنتفاع بما في الكون توجيه قوي فيه إغراء ودفع وقد سمى القرآن هذا النشاط الانساني الانتفاع وابتغاء من فضل الله.

<sup>1-</sup> سورة لقمان، الآية 20.

<sup>2-</sup> سورة الأنعام، الآية 141.

<sup>3-</sup> سورة النحل، الآية 12.

<sup>4-</sup> سورة النحل الآيات 13-17

<sup>5-</sup> انظر، محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي، مرجع سابق، ص 24.



- هذا التسخير يعم الكون كله فهو كله منطلق لنشاط الانسان إذا استطاع وهو مدفوع إلى ذلك وموجه إليه.
- هذا التسخير والإنعام وإعطاء القدرة للإنسان على الانتفاع منه يستحق الشكر من جهة كما يستحق أداء ما يترتب من واجبات يفرضها المنعم المسخر ويستلزم الاحساس بالمسؤولية وترقب الحساب والجزاء.

فهذا الكون المحكوم بهذه السنن، قد سخره الله للإنسان كما مر معنا في الآيات التي تتحدث عن التسخير السمائي والأرضى للإنسان<sup>1</sup>.

وأن ذلك لا يتحقق إلا بالعلم لأن العلم هو مفتاح التحكم في نواميس هذا الكون "فالعلم بسنن التسخير وامتلاك المنهج العلمي للتعامل الايجابي معها من أجل ترقية الحياة الانسانية هو الذي يحرر الإنسان ويطلق قواه وطاقاته للتفاعل مع الحياة"<sup>2</sup>.

وقال الطيب برغوت في موضع آخر: "فكل شيء في إطار الاسلام ينطلق من العلم ويتم بالعلم سواء تعلق الأمر بفهم السنن النفسية والاجتماعية، المودعة في الوحي نفسه أو تعلق بفهم السنن الكونية الأخرى في الآفاق والأنفس أو تعلق بمنهجية التسخير توقعا وتحكما أو استفادة"3.

قال محمد المبارك: "من هذا المنطلق العملي للكون الذي يصل بين الانسان وما في الكون من ضروب الانتفاع والاستثمار والتمتع بدفع الاسلام ليستمر في سيه نحو الله استشعارا لنعمه واستحضارا لرحمته وانتظارا لجزائه وترقبا لحسابه، إنه لا يقف عند متع الكون ولا يجعلها غايته لا يعرض عنها ولا يقفز فوق الكون ويهمله ولكنه ينتقل من نشاطه فيه ومتعه إلى خالقه والمنعم به ومستخلفه عليه"4.

<sup>1-</sup> البقرة 29، لقمان 20، ابراهيم 32-34، وسورة النحل.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 121.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 125.

<sup>4-</sup> محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي، مرجع سابق، ص 25.



8. وهكذا تتساقط نظريات الصراع وفلسفته في تصور علاقة الانسان بالكون ومنه الطبيعة في الفلسفات القديمة والحديثة، إذ قيل قديما في علاقة الانسان بالكون أرحام تدفع وأرض تبلغ وفي الفلسفات الغربية الحديثة والمعاصرة القول بأنه لابد من قهر الطبيعة والسيطرة عليها ولابد من التحرر منها، بل لابد من غزوها مثل غزو الفضاء وعلى عبارات ومصطلحات توحي بعلاقة حرب فيها استكبار وقهر وسيطرة وغزو وتحرر..!!

فالفلسفة ليست كذلك تماما في القرآن والسنة باعتبارها مرجعية مدرسة الفلسفية الحضارية الاسلامية المعاصرة، بل هو كون خلق للإنسان ومسخر ومذلل له بإذن الله وهو من نعم الله على الانسان، فهو صديق حميم للإنسان.

وواجب الانسان هو التعرف عليه بالعلم من خلال اكتشاف وفهم وتسخير سننه في بناء الحضارة الطيبة ودخول لجنة من جهة ومشاركة هذا الكون في رحلة العبادة لله رب العالمين رب الانسان والكون في السجود والتسبيح...

قال السيد قطب: "أن المرحلة التي يقطعها -أي الانسان- على ظهر هذا الكون إنما هي رحلة في كون حي مأنوس وعالم صديق ودود، كون ذي روح تتلقى وتستجيب وتتجه إلى الخالق الواحد الذي تتجه إليه روح المؤمن في خشوع"1.

#### المطلب الرابع: ايمانها ورؤيتها حول الإنسان:

#### بدایات:

# 1 - أهمية بناء تصور صحيح حول الانسان:

إن أي مذهب فلسفي أو سياسي أو اجتماعي يتوقف نجاحه أو فشله في تحقيق السعادة للإنسان على مدى نجاحه في بناء تصور صحيح حول الانسان حقيقة ووجودا وقيمة وغاية ومصريا، ففلسفة ذلك التصور يؤدي إلى مآل معين نجاحا أو فشلا، سعادة أو شقاء.

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، مصر، ط15، 1988، ج1، المقدمة.

الباب الأول: \_



- 2- الإنسان في الفلسفات الوضعية: لقد اختلفت الفلسفات الوضعية وتاهت في تصور الانسان من حيث وجوده وهدفه ومصيره خلافا للوحي الذي أعطى للإنسان أحسن تعريف خلقا ومسارا ووظيفة وهدفا ومصيرا.
- فبعضها فسر الوجود بالصدفة والعمياء فقيل إن وجود الانسان عبث بل لعنة ونقمة
- وحاول بعض المحدثين وضع تصور في إطار ما عرف بنظرية التطور التي ترى أن الوجود الانساني عبرها إلى وجوده الدالي وأغفل كل هؤلاء الحقيقة الجلية في الوحي بأن وجود الانسان ابتدأ مستقلا في النوع بأبى البشرية آدم الذي خلقه الله مكتملا بما يحتاجه الإنسان.
- وفي الطبيعة قامت حركات روحية اعتبرت في فلسفتها الانسان بعدا روحيا محضا والجسد وعاء فقط لحمل الروح فحاولت تخليص الروح من عالم المادة وإبعادها عن طبيعتها الأرضية أبعد ما يمكن فكان مآلها الفشل الذريع لأنها ابتعدت عن إشباع حاجات الجسد وبالتالى أغفلت وظيفة الانسان وهي إعمار الارض وتحقيق وظيفة الاستخلاف.
- وبالمقابل قامت فلسفات مادية أخرى فاختصرت الانسان في شهواته وغرائزه المادية فقادت تلك الفلسفات الانسان إلى صراع مرير بانسياقه المطلق وراء الشهوات وساد بذلك الظلم والقهر وسحق الضعفاء فضاعت آفاق الانسان الروحية، وضيع صلته بعلم السماء الذي منه يستمد وجوده ووظيفته.

# 3. الانسان في فلسفة المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة:

لقد خلق الله الانسان وكرمه بالعقل وأنزل عليه الوحي و سخر له ما في السماوات وما في الأرض وعلمه ما لم يعلم وجعله خليفة في الارض يقوم بواجب العبادة والشهادة وعليه فالإنسان مخلوق ومكرم وعابد ومستخلف وشاهد.

# الفرع الأول: الانسان مخلوق من الله:

يوجه القرآن نظر الانسان إلى نفسه ليتأمل في خلقه وتكريمه من الله:



- من حيث خلقه الفردي" مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءِ مَّهِينٍ "1، " أَفَرَأَيْتُم مَّا تُمْنُونَ، أَأَنتُم تَخْلُقُونَهُ أَم نَحْنُ الْخَالقُونَ "2.
  - من حيث خلقه الأول جنسا بشريا " وَلَقَدْ عَلَمْتُم النَّشْأَةَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَذكَّرُونَ "3.
- ومن حيث عناصر تكوينه الترابي " وَالله خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ "4. والنباتي " وَالله أَنبَتكُم مِّن الْأَرْضِ نَبَاتاً "5. والحيواني " وَالله خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِن مَّاء "6. " وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاء بَشَراً "7.
- ومن حيث تمييزه عن الحيوان: " ثُمَّ أَنشَأْنا هُ خَلْقاً آخَر "8. " لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويِم "9. وهو منتصب القامة " يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ "10. منطلق اليدين " خَلَقَكَ فَعَدَلَكَ "11. فَعَدَلَكَ "11.
- ومن حيث خلقه وتسويته ونفخ الروح فيه و أعطاه عناصر تكوين الانسان وهو متضمن على ملكات عظيمة للسمو في مدراج الرقى النفسي 12.
- " ثُمَّ سَوَّا ُهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ "13 "يَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي "14. قال سيد قطب في تفسير قوله تعالى "وصوركم فأحسن صوركم"، "تشعر الانسان بكرامته على الله وبفضل الله عليه في تحسين صورته: صورته الخلقية وصورته الشعورية، فالإنسان

1- سورة الجسدة، الآية 08.

2- سورة الواقعة، الآية 58- 59.

3- سورة الواقعة، الآية 62.

4- سورة فاطر، الآية 11.

5- سورة نوح، الآية 17.

6- سورة النور، الآية 45.

7- سورة الفرقان، الآية 54.

8- سورة المؤمنون، الآية 14.

9- سورة التين، الآية 04.

10- سورة النور، الآية 45.

11 - سورة الانفطار ، الآية 07.

12 - انظر محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي، مرجع سابق، ص26.

13- سورة السجدة، الآية 09.

14- سورة الاسراء، الآية 85.



هو أكمل الأحياء في الأرض من ناحية تكوينه الجثماني كما أنه أرقاها من ناحية تكوينه الشعوري واستعداداته الروحية ذات الأسرار العجيبة ومن ثم وكلت إليه خلافة الأرض". ثم يشير إلى معجزة الهندسة في خلق الله للإنسان فيقول: "ونظرة فاحصة إلى الهندسة العامة لتركيب الانسان أو إلى أي جهاز من أجهزته تثبت تلك الحقيقة وتحسبها "وصوركم فأحسن صوركم" وهي هندسة يجتمع فيها الجمال إلى الكمال، ويتفاوت الجمال بين شكل وشكل ولكن التصميم في ذاته جميل وكامل الصيغة وواف بكل الوظائف والخصائص التي يتفوق بها الإنسان في الأرض على سائر الأحياء"2.

### الفرع الثاني: الانسان مكرم من الله:

1. وهكذا فالانسان كرمه الله وفضله على المخلوقات الأخرى من الملائكة والجن والحيوان والجماد والنبات....

قال تعالى: " وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُم فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُم عَلَى كَثير مّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلًا "3.

قال سيد قطب: "وعشت في ظلال القرآن أرى الانسان أكرم بكثير من كل تقدير عرفته البشرية من قبل للإنسان ومن بعد إنه انسان بنفخة من روح " فَإِذًا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فيه مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ "4. وهو بهذه النفخة مستخلف في الأرض" وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِل فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً "5. ومسخر له كل ما في الأرض " سَخَر لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ البشر الله الأصرة التي يتجمع عليها البشر "6. ولأن الإنسان بهذا القدر من الكرامة والسمو جعل الله الآصرة التي يتجمع عليها البشر هي الآصرة المستمرة من النفخة الإلهية الكريمة جعلها آصرة العقيدة في الله فعقيدة المؤمن

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج6، ص 3585.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ص 3585.

<sup>3-</sup> سورة الاسراء الآية 70.

<sup>4-</sup> سورة ص، الآية 72.

<sup>5-</sup> سورة البقرة، الآية 30.

<sup>6-</sup> سورة الحج، الآية، 65.



هي وطنه وهي قومه وهي أهله ومن ثم يتجمع البشر عليها وحدها لا على أمثال ما تتجمع عليه البهائم من كلا ومرعى وقطيع وسياج"1.

#### 2. من مظاهر تكريمه:

# من مظاهر تكريمه كما وردت في القرآن الكريم:

- أ. تمييزه عن المخلوقات الأخرى بالعقل والإدراك، لان البشر هم الذين " يَتَفَكَّرُونَ "<sup>2</sup>. "يَعْقِلُونَ " لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا " يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا الله الله وإذا تجردوا من العقل والتفكير أصبحوا كالأنعام " لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقَلُونَ " فَيْدُونَ " 4. يَهْتَدُونَ " 4.
- ب. تمييزه بالعلم المكتسب بعد الولادة والمتزايد دائما " وَالله أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُم لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَل لَكُم الْسَمْعَ وَالأَبْصَار وَالأَفْئِدَةَ لَعَلَكُم تَشْكُرُونَ "5. "وَقُل رَّبِ زِدْنِي عَلْمَا"6. عَلْما"6.
- ج. تمييزه بالقدرة على النطق والتعبير والإادة: "الرَّجْمَنُ، عَلَم الْقُرْآنَ، خَلَقَ الْإِنسَانَ، عَلَمُهُ الْبَيَانَ "<sup>8</sup>. ويجادل بفكرة ولسانه "خَصيَّم مُبينٌ "<sup>8</sup>.
- د. تمييزه على كل أنواع الدواب التي ذكر معها في القرآن ولكنها مسخرة له وهي أمم أمثالنا: " وَاللّه خَلَقَ كُلّ دَابّةٍ مِن مَّاع فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعِ "9. " أُمّ أَمْتَالُكُم "10.

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، ط15، 1988، ج1، ص 15.

<sup>2-</sup> سورة الروم، الآية 21.

<sup>3-</sup> سورة الروم، الآية 24.

<sup>4-</sup> سورة البقرة، الآية 170.

<sup>5-</sup> سورة النحل، الآية 78.

<sup>6-</sup> سورة طه، الآية 114.

<sup>7-</sup> سورة الرحمن، الآية 1-4.

<sup>8-</sup> سورة يس، الآية 77.

<sup>9-</sup> سورة النور، 45.

<sup>10-</sup> سورة الأنعام، الآية 38.



- ه. تمييزه بتسخير الكون له: " أَلْم تَرُوْل أَنَّ الله سَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُم نَعَمُهُ ظَاهَرَةً وَبَاطنَةً "1.
- و. تمييزه بالقدرة والإرادة والحرية ليكون مكلفا: " مَنْ عَمَل صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا "2. " إِنَّ الله لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُوم حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم "3.
- ز. تمييزه بالحياة الاجتماعية وتكوين المجتمعات والتعارف والتعاون " يَا أَيُّهَا الثَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَّن ذَكَر وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوباً وَقَبَائلَ لتَعَارَفُوا "4.

قال محمد المبارك "ومن مجموع هذه المزايا: انتصاب القامة واعتدالها وانطلاق اليدين والعقل والإدراك والعلم المكتسب النامي والحياة الاجتماعية في تركيبها وتعاون أفرادها وجماعاتها يتكون المخلوق الحضاري المتميز صانع الحضارات المستخلف من الله في الأرض"<sup>5</sup>

#### قال سيد قطب:

"وثمرة طبيعية لحقيقة دور الإنسان في الأرض وغاية وجوده الإنساني في الكون كما تبدو من خلال التصور الإسلامي والإسلام يرتب على هذه الحقيقة نتائجها فيطلق يد الإنسان في عمارة الأرضو إستخدام طاقاتها وخاماتها، والتحليل فيها والتركيب والتحوير فيها والتعديل، بينما هو يضع لهذا الإنسان منهج حياته الذي يحكم هذه الحياة ولا يكل إليه وضع هذا المنهج لأنه مزود بطاقات معينة ليتحكم في المادة عن علم نسبي طبعا بينما هو غير مزود بمثل هذه الطاقة لمعرفة نفسه حتى يتحكم في أمرها عن علم كما هو يتحكم في المادة"6.

#### الفرع الثالث: الانسان عابد لله:

<sup>1-</sup> سورة لقمان، الآية 20.

<sup>2-</sup> سورة فصلت، الآية 46.

<sup>3-</sup> سورة الرعد، الآية 11.

<sup>4-</sup> سورة الحجرات، الآية 13.

<sup>5-</sup> محمد المبارك، نظام الاسلام العقائدي، مرجع سابق، ص 27.

<sup>6-</sup> سيد قطب، الاسلام ومشكلات الحضارة.، الجزائر، 1988، ص 37.



# 1 - العبادة هي المهمة الوجودية للإنسان:

قال تعالى " يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُم الَّذِي خَلَقَكُم وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ "1.

قال تعالى: " قُلُ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي سِّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلكَ أُمْرِبُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ "2.

وقال " وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ، إِنَّ اللَّه هُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ "3 .

- قال سيد قطب في معنى هذه الآية "وكما هو معروف فإن النفي والاستثناء معا أقوى صور الحصر والقصر، فالآية تقرر حقيقتين كبيرتين تتمثل أولاهما في نفي أي غاية للوجود الانساني غير العبادة وتتمثل الأخرى في حصر غاية الوجود كله في عبادة الله"4.
- قال الطيب برغوث: "المقصود من إيجاد الانسان العبادة بكل ما تتضمنه من التعظيم لأمر الله والشفقة على خلقه والسعي المرتب الدؤوب من أجل إحكام الصلة بالله وتحقيق أعلى المستويات الممكنة والمستطاعة من الاستخلاف"5.

# استقراء القرآن الكريم في ذلك:

وحتى حين نتتبع منطق كل الرسالات السماوية ومقصدها الأول في الق آن الكريم نجد الدعوة إلى عبادة الله وحده والدعوة إلى تجسيد ذلك في واقع الانسان وإبعاد كل صور الشرك.

<sup>1 -</sup> سورة البقرة، الآية 21.

<sup>2-</sup> سورة الانعام، الاية، 162-163.

<sup>3-</sup> سورة الذاريات، الآيات، 56-57-58.

<sup>4-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، المنهج السنوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 91



ومن ذلك قولته تعالى: " وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنِبُواْ الله الطَّاغُوبَ "1.

وقال " وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ "2. وقال " وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً بُدُونَ "3.

وقال: " وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلَاة وَيُؤْتُوا الزَّكَاة وَذَلكَ دينُ الْقَيَّمة "4

2- مفهوم العبادة: العبادة بمعناها الشرعى:

أ. العبادة في الاسلام لغة الخضوع والطاعة:

شرعا: قال عبد المجيد النجار: معنى العبادة اسلام النفس في كل ما يفعل الانسان ويذر لما يريده الله ويرضاه عبر الالتزام الكلي بفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه"5.

- قال شيخ الاسلام ابن تيمية: "اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والاعمال الباطنية والظاهرية فالصلاة والزكاة والصيام والحج وصدق الحديث والامانة وبر الوالدين وصلة الرحم والوفاء بالعهود والامر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والاحسان للجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الآدميين والبهائم والدعاء والذكر وأمثال ذلك من العبادة"6.

#### ب. العبادة بمعناها الحضاري:

<sup>1-</sup> سورة النحل الآية، 36.

<sup>2-</sup> سورة الانبياء، الآية، 25

<sup>3-</sup> سورة الزخرف، الآية 45.

<sup>4-</sup> سورة البينة، الآية 05.

<sup>5-</sup> عبد المجيد النجار، خلاقة الانسان في الوحى والعقل- دار الغرب الاسلامي، بيروت لبنان، ط1، 1987، ص 48.

<sup>6-</sup> ابن تيمية، العبودية، دار لقمان للنشر والتوزيع تونس.



فالعبادة حين تؤدى كما شرعها الله تكون طريقا إلى بناء الحضارة الطيبة ودخول الجنة لأن العبادة كذكر الله في الصلاة، وكزكاة، صيام وحج.... فإنها تحرر عقل الانسان وقلبه وحتى رقبته "وفي الرقاب" في مصارف الزكاة وذلك يؤدي إلى تحرر الانسان والتحرر شرط الاستقرار والاستقرار شرط الابداع والابداع ينتج مظاهر الحضارة المختلفة في النهاية.

بل جوهر الحضارة هي بناء الانسان أولا. والعبادة بمعناها الاسلامي تبني الانسان وتحرره وتعطيه التوازن والامل والبناء والصبرو الصمود والتعلق ليس بآفاق الدنيا بل بالآخرة أيضا.

والعبادة في الاسلام تبعا لذلك نجد لها أبعادا روحية وفكرية وسلوكية وأبعادا اجتماعية وأبعادا اقتصادية وأبعادا سياسية وأبعادا حضارية بصفة عامة.

قال الطيب برغوت: "العبادة بمفهومها الحضاري الشامل هي التي تحقق في السالك دروبها الترقي المعرفي، والترقي الروحي، والترقي الأخلاقي والترقي العمراني بصفة دائمة ومستمرة، تمكن كل جيل من أجيال الانسانية من تقديم عطائه الحضاري في سياق القيام بواجبه العبادي الاستخلافي تحضيرا لانتقاله إلى عالم الآخرة حيث وعده الله سبحانه وتعالى بوارثه الجنة إن هو وفق في أدائه أمانة التكليف بإخلاص وكفاءة في عالم الشهادة"1.

#### 3 - مجالات العبادة:

العبادة الاسلامية ليست كالأديان المحرفة التي هي مجرد طقوس وإشكال لا تتعدى جدران الكنيسة وحائط المبكى، ولا تتعدى علاقة بين الانسان والله فقط كما يزعمون.

بل العبادة في الاسلام علاقة مع الله وعلاقة مع الكون ومع النفس ومع المجتمع وليست في المسجد فقط بل في الحياة كلها، بل حياة الانسان كلها وحتى مماته لله " قُل إِنَّ صَلاَتي وَنُسُكي وَمَحْياً يَ وَمَمَاتي لله رَبِّ الْعَالَمينَ "2.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ، مرجع سابق، ص 94.

<sup>2-</sup> سورة الأنعام الآية، 162.



فكل نواحي الحياة الفردية والأسرية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية والعمرانية عبادة فالعلم عبادة والعمل عبادة...

#### قال الطيب برغوت:

"النشاط الانساني الفكري أو العملي الذاتي أو الموجه إلى المجتمع من أجل تطوير آليات التسخير وتصعيد عملية التفاعل مع الكون فهما وانتفاعا كله عبادة شه داخلة في سياق انجاز مهمة الاستخلاف إذا ستجمع هذا النشاط أمرين أساسيين هما: الايمان الصحيح القوي والعمل السليم الفعال"1.

ثم بين شروط العمل الذي يكون عبادة من إيمان وموافقة لسنن الله وإلا فلا يعتبر عبادة فقال: "بمعنى أن يكون هذا النشاط الانساني منبعثا من رؤية إيمانية صحيحة قوامها الفهم العميق الناضج للعلاقة بالله والكون والحياة من جهة، وتجسيد عملي سليم لمقتضيات هذا الايمان في الواقع الانساني الفكري والسلوكي والعملي من جهة أخرى دون معاكسة لسنن الله الجارية عن وعي وسبق إصرار لأن ذلك انحراف وخروج من دائرة العبادة لله إلى دائرة العبادة لغير الله"2.

- قال نعمان عبد الرزاق السامرائي: "إذن فما يفعله الانسان المسلم في يومه قاصدا وجه الله بشرط أن يكون عمله مشروعا فهو عبادة، يستوي في هذا الفلاح في حقله، والعامل في مصنعه والطبيب في عيادته والتاجر في متجره بشرط تحقق المشروعية في العمل وقصد الله تعالى به"3.

#### 4. بناء الحضارة الاسلامية الطيبة عبادة:

• مادامت الحياة كلها عبادة: ومادام إذن العلم عبادة سواء علوم الكتاب المسطور (الوحي) أو علوم الكتاب المنظور (الكون) أو علوم الكتاب المستور (النفس) كلها عبادة لأنها تهدف إلى اكتشاف آيات الله وسننه في الآفاق والأنفس والهداية والتسخير.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، منهج الرسول في حماية الدعوة، ص 93.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، منهج الرسول في حماية الدعوة والمحافظة....مرجع سابق، ص 93.

<sup>3-</sup> نعمان عبد الرزاق السامرائي، في التفسير الاسلامي للتاريخ، دار الشهاب بانتة، 1988، ص 71.



- ومادام العمل كله عبادة سواء كان عملا تربويا أو اجتماعيا أو اقتصاديا أو سياسيا، أو إعلاميا أو ....
- ومادام انضباط الانسان بالمنهج في الفهم والتطبيق عبادة فإن الحضارة تكون عبادة لله وطريقا إلى الجنة.

قال الدكتور أكرم ضياء العمري محددا معيار المؤرخ المسلم ومعيار الحضارة السامية:

# • فعن معيار المؤرخ المسلم في الحكم يقول:

"تقويم الحضارة يرتبط بمدى ملائمتها لعبادة الله:

إن المؤرخ المسلم لا يحكم على المستوى الذي تبلغه أية حضارة من خلال منجزاتها المادية فقط وإنما ينظر إلى مدى تحقيقها للهدف الأساسي الذي وضعه الخالق لخلقه قال تعالى: "وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون" سورة الذاريات أ.

# • وعن معيار الحكم على سمو الحضارة يقول:

"فالحضارة السامية في نظر المسلم هي التي تهيء الظروف السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية والمادية الملائمة لتوجه الانسان نحو توحيد الله وإفراده بالعبودية والتزام تعاليمه في كل ألوان النشاط الذي يمارسه دون تعقيد المؤسسات والأجهزة القائمة في المجتمع أو توقعه في التناقض بين عقيدته وسلوكه ودون أن تعيقه تضغط عليه لتح فه عن التزامه أمام رب العالمين"<sup>2</sup>.

لذلك مهما تقدمت الحضارة في العلوم والآداب والفنون ومهما تفننت في الدور والقصور وفي الأثاث واللباس والطعام وفي تسيير الحياة المادية الرخية للانسان، أقول مهما وصلت الحضارة في التقدم المادي فإنها تبقى في نظر المؤرخ المسلم متخلفة وقاصرة مادامت لا تهيء الظروف الملائمة لعبادة الله والوفاء بشرعه.

<sup>1-</sup> أكرم ضياء العمري، المجتمع المدني، ط1، ص 21.

<sup>2-</sup> أكرم ضياء العمري، المرجع نفسه، ص 22.

<sup>3-</sup> أكرم ضياء العمري، المرجع نفسه، ص23.



وإذا كان أكرم ضياء الدين العمري يعتبر أن الحضارة غير القائمة على عبادة الله تكون متخلفة وقاصرة فإنني أرى أن:

أ- الحضارة التي تقوم على عبادة الله أي موافقة لسنن الله في الكون والانسان والوحي أو ما يسمى بآيات الله في الآفاق والأنفس والهداية، هذه الحضارة تكون طيبة، وتخدم الانسانية وتكون طريقا إلى الجنة، ولا تسقط إلا إذا ابتعد الانسان عن تلك السنن لأن الاسلام وسنن الله صالحة لكل زمان ومكان والمسلمون ليسوا بالضرورة صالحين لكل زمان ومكان.

ب- الحضارة التي لا تقوم على عبادة الله أي تخالف سنن الله في الوحى هذه الحضارة:

- تكون غير طبية.
- ولا تخدم الانسانية بل تضرها أكثر مما نتفعها.
  - وتكون طريقا إلى جهنم.

- وتكون مهددة بالسقوط قريبا أو بعيدا لأنها خالفت سنن الله في الوحي ومثال ذلك حضارة عاد وحضارة ثمود وحضارة الفراعنة والرومانية وحضارة الاتحاد السوفياتي سابقا...

قال تعالى: " فَهَلْ تَرَى لَهُم مِّن بَاقِيَةٍ "أَ وقال " وَكُم أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هَلْ تُجسُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدِ أَو تَسْمَعُ لَهُم رِكْزًا "2.

وقال "أَلُم تَر كَيْفَ فَعَل رَبُّكَ بِعَادِ، إِرَم ذَاتِ الْعَمَادِ، الَّتِي لُم يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ، وَقَرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ، الَّذِينَ طَغُوا فِي الْبِلَادِ، فَأَكْثُرُوا وَتُمُودَ الَّذِينَ طَغُوا فِي الْبِلَادِ، فَأَكْثُرُوا فِي الْبِلَادِ، فَأَكْثُرُوا فِي الْبِلَادِ، فَأَكْثُرُوا فِي الْبِلَادِ، فَأَكْثُرُوا فِي الْبِلَادِ، فَصَبَّ عَلَيْهُم رَبُكَ سَوْطَ عَذَابِ، إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ"3.

<sup>1-</sup> سورة الحاقة، الآية 08.

<sup>2-</sup> سورة مريم، الآية، 98.

<sup>3-</sup> سورة الفجر، الآية 6-14



وقال "فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُه الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّه لِيَظْلِمَهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلُمُونَ "أَ.

# الفرع الرابع: الانسان مستخلف من الله في الأرض:

الإنسان كما بينت من قبل مخلوق ومكرم وعابد وبكل ذلك جعله الله مستخلفا في الأرض.

وهكذا "فالعلاقة إذن ثلاثية: إله خالق وكون مسخر وإنسان مستخلف فدور الإنسان إذن محوري، فهو مخلوق ليحقق أمر الله في هذا الكون من خلال مهمته الوجودية وهي الاستخلاف في الأرض"<sup>2</sup>. عبر محاور ثلاث عبادة الله وسيادة على هذا الوجود المحكم بسنن الله وشهادة على الإنسان بمضمون إلهي عدل هو ميراث النبوات الإسلام بوحي المعصوم القرآن والسنة المطهرة"<sup>3</sup>.

قال محمد عمارة: "هذا المعنى للاستخلاف وهذه المكانة للخليفة الإنسان - التي مثلت فلسفة الرؤية الإسلامية لمكانة الإنسان في الكون مكانة الخليفة عن خالق هذا الكون وخالق هذا الإنسان هي التي انحرفت عنها الفلسفات والحضارات المادية عندما ألهت الإنسان فجعلت أبطاله آلهة أو أنسنت الإله فزعمت حلوله وتجسده في الإنسان "4.

ثم يضرب أمثلة فيقول: "فعند الإغريق في الحضارة اليونانية جعل ا أبطالهم وهم أناس الهة وهذا هو تأليه الانسان، فلما تدين الرومان بالنصرانية أحلوا هذا المضمون الوثني محل توحيدها للخالق فألهوا المسيح عيسى بن مريم عليه السلام بادعاء حلول اللاهوت في

<sup>1-</sup> سورة العنكبوت، الآية 40

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، منهج النبي في حماية الدعوة، المعهد العالمي للفكرالاسلامي، ط1، 1996، ص 81

<sup>3-</sup> طه جابر العلواني، تصدير كتاب نظرية الاستعداد في المواجهة الحضارية للاستعمار، أحمد العماري، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، 1997، ص 4.

<sup>4-</sup> محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الاسلام والغرب، دار النهضة مصر للطباعة والنشر، ط1، 2004، ص 25.



ناسوته، وكلا وجهي العملة تأليه الانسان أو أنسنة الإله بالمفهوم الغربي ينوف عن فلسفة الاستخلاف ويجعل الانسان سيد الكون لا خليفة عن سيد الكون "1.

#### 1. مفهوم الاستخلاف ودليله:

لغة: استخلف يستخلف استخلافا: فالاستخلاف مصدر معناه اتخاذ الخليفة ليخلف وينوب فيما فوض إليه الاستخلاف فيه.

فعندما أراد الله سبحانه وتعالى خلق آدم عليه السلام أنبأ ملائكته أنه سيتخذه في الأرض خليفة يحمل أمانة العلم والاختيار والتكليف نهوضا برسالة عمرانها"<sup>2</sup>.

- قال محمد مبارك: الاستخلاف... معناه أن الله عهد للإنسان وأوكل إليه عمارة هذه الارض والانتفاع بها بعد أن مكنه منها بالتسخير وجعل له سلطانا عليها"3.

- قال عبد المجيد النجار "إن الخلافة المهمة الوجودية للإنسان تعني الخلافة عن الله تعالى لتنفيذ مراده في الارض وإجراء أحكامه فيها وهذا معناه ان يكون للإنسان سلطانا في الكون بغاية تطبيق المهمة التي كلفه بها الله ائتمارا بما أمرو الانتهاء عما نهى"4.

ثم بين ذلك في موضع آخر فقال: "إن الاعلان الإلهي عن خلق الكائن الجديد الانسان جاء مرفوقا ببيان المهمة التي أنيط بعهدته الاضطلاع بها وذلك في قوله تعالى "وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِل في الأَرْضِ خَلِيفَةً "5، بل إن تسميته هذا الكائن الجديد في سياق الإخبار بخلقه كانت تسميته بحسب وظيفته وهي الخلافة وذلك ينطوي على ولاية بالغة في إبراز هذه الوظيفة والتتويه بشأنها ولا زال القرآن بعد ذلك الاعلان الأول يعظم هذه المهمة

<sup>1-</sup> محمد عمارة، المرجع نفسه، ص 25.

<sup>2-</sup> محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الغرب والاسلام، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، ط1، 2004، ص 24.

<sup>3-</sup> عمر المبارك، نظام الاسلام العقيدة والعبادة، دار الفكر بيروت، 1987، ص 58.

<sup>4-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الانسان الوحي والعقل، دار الغرب الاسلامي، بيروت، لبنان ط1، 1987، ص 47.

<sup>5-</sup> سورةِ البقرةِ، الآية 30.





ويبين محتواها وأهدافها في مثل قوله تعالى " وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلاَئِفَ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضَ مَا الْأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُم فِي مَا آتَاكُم "1.

وقوله: " هُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَر فَعَلَيْهِ كُفُرُه وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُم إِلَّا خَسَاراً "2. كُفْرُهُم عِندَ رَبِّهُم إِلَّا مَقْتاً وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُم إِلَّا خَسَاراً "2.

# الاستخلاف بمفهومه الحضاري:

الخلافة بمفهومها الحضاري الشامل هي الوظيفة الوجودية للإنسان في الارض فهي خلافة ربانية حقة<sup>3</sup>.

فهي تحفظ التوازن الكوني وتضمن استقرار الحياة: وتهيء الاستمتاع بما فيها من متع مادية ومعنوية لا حدود لها لكل من انضبط بقوانين الاستخلاف والتزم بشروطه في فهمه وسلوكه وعمله ومواقفه وحركته في الحياة وحرص على تجنب مصادمة سنن الله في الافاق والأنفس والهداية والتأسيس<sup>4</sup>.

وقال الدكتور أحمد الدسوقي "الخلافة بمفهومها الحضاري الذي يعني تحقيق العبودية لله تعالى والسيادة في الارض عبر التوافق مع سنن الله الكونية والتشريعية"5.

# 2. دليل الاستخلاف في القرآن:

آيات كثيرة وردت منها ما ورد بذكر الاستخلاف ومنها ما ورد بذكر التسخير ومن ذلك قوله تعالى: "وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَة إِنِّي جَاعِل فِي الأَرْضِ خَليفَةً قَالُواْ أَتَجْعَل فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلُم مَا لاَ تَعْلَمُونَ "6.

<sup>1-</sup> سورة الأنعام، الآية 165.

<sup>2-</sup> سورة فاطر، الآية 39.

<sup>3-</sup> محمد باقر الصدر، خلافة الانسان وشهادة الانبياء، دار المنتظر، بيروت، ص 10

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة، مرجع سابق، ص 149.

<sup>5-</sup> فاروق أحمد الدسوقي، استخلاف الانسان في الارض، دار الدعوة الاسكندرية،ط1، 1970، ص 12

<sup>6-</sup> سورة البقرة، الآية، 30.





وقال: " وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلاَئِفَ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُم فِي مَا آتَاكُم إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُور رَّحِيم "1.

قال ابن كثير مفسرا للآية: أي جعلكم تعمرونها جيلا بعد جيل وخلفا بعد سلف"2.

فقال محمد جمال الدين: "لينظر في نعمته التي أنعمها عليكم من علم وقوة ومال وسلطان كيف تتصرفون فيها"<sup>3</sup>.

قال تعالى: " أَنشَاأَكُم مّن الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكّم فيهَا "4.

وقال "وَعَدَ اللهِ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَملُوا الصَّالَحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتَّهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُم دِينَهُمَ الَّذِي ارْتَضَى لَهُم وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِم الَّذِي الْتَضَى لَهُم وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِم أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي "5.

# ومن آيات التسخير:

قوله تعالى: " هُو الَّذي خَلَقَ لَكُم مَّا في الأَرْض جَميعاً "6.

وقوله "هُو الَّذِي جَعَل لَكُم الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ "7.

وقوله: " أَلْم تَرُوْا أَنَّ اللَّه سَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُم نِعَمَهُ ظَاهَرَةً وَبَاطنَةً "8.

<sup>1-</sup> سورة الأنعام، الآية، 165

<sup>2-</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الفكر بيروت،ط2، 1970، ج3، ص 142.

<sup>3-</sup> القاسمي محمد جمال الدين، محاسن التأويل دار الفكر العربي، بيروت، ط2، 1978، ج4، ص 813.

<sup>4-</sup> سورة هود، الآية، 61.

<sup>5-</sup> سورة النور، الآية 55.

<sup>6-</sup> سورة البقرة، الآية 29.

<sup>7-</sup> سورة الملك، الآية 15.

<sup>8-</sup> سورة لقمان، الآية 20.





وقوله: "الله الَّذي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَج بِهِ مِنَ التَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُم وَسَخَّر لَكُم الْأَنْهَارَ، وَسَخَّر لَكُم الثَّمْسَ وَرُقًا لَكُم وَسَخَّر لَكُم الْأَنْهَارَ، وَسَخَّر لَكُم الثَّمْسَ وَالْقَمَر دَآئِبِينَ وَسَخَّر لَكُم اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ، وَآتَاكُم مَّن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُوم كَقَّارً".

وقوله " وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُم فِي الْبَّرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُم عَلَى كَثير مَّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً " <sup>2</sup>.

قال الطيب برغوت معلقا على مجموع الآيات سواء آيات الاستخلاف أو آيات التسخير "فهذه الآيات الكثيرة تصب كلها في اتجاه واحد هو بيان كون الخلافة بمضمونها الحضاري الشامل هي الوظيفة الجودية للإنسان في الارض من أجلها وجد وبها فضل على كثير من خلق الله تفضيلا3.

# 3. العبادة جوهر وقوام الاستخلاف:

إذا كانت الخلافة هي المهمة الوجودية للإنسان فإن مضمون هذه الخلافة وجوهرها الحقيقي ومحتواها وقوامها هو العبادة وقوام العبادة ذاتها قائم على الاخلاص والصواب لذلك نجد الطيب برغوت يرتب هذه الرباعية في نسق محدد:

# أ. الاستخلاف مهمة وجودية للإنسان:

حدد وظيفة الانسان فقال:

"الوظيفة الوجودية للإنسان هي أن المهمة الأساسية التي من أجلها خلق وأنيط به إنجازها في عالم الشهادة هي تحقيق الاستخلاف في الأرض"<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> سورة ابراهيم، الآية 32-34.

<sup>2-</sup> سورة الاسراء، الآية 70

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي، مصدر سابق، ص 149

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 147.



### ثم بين تلك الوظيفة الوجودية فقال:

"مفهوم الاستخلاف الذي تحدثت عنه الآيات يعني تشريف الانسان الخليفة من خلال المهمة الجليلة التي أسندت له وأنيطت به وحده من بين سائر مخلوقات الله تعالى على كثرتها وتنوعها وهي ائتمانه على الخلافة قال تعالى: " إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمَلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مَنْهَا ...جَهُولًا "1.

.... فالإنسان بما وهب من استعدادات تكريمية عظيمة عقلية ونفسية وجسمانية وخلقية تؤهله ليكون خليفة في الارض كما قال تعالى: " وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَة إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَة "2. وهو الانسان ليكون أمينا على الارض ومسؤولا عن إنجاز مشروع الاستخلاف بما يتضمنه من تعمير وانتفاع وسيادة وتتاغم وانسجام مع سنن الله في خلقه"3

# ب. الاخلاص والصواب شرطا صحة العبادة:

قال الطيب برغوت: "فالعمل العبادي المقبول هو الذي يستوفي شروط الإخلاص وشروط الصواب... والاسلام باهتمامه الشديد بمقومي العبادة: الاخلاص والصواب أفقد النشاط الانساني من التناقض والتآكل والضعف ووفر له أسباب التماسك والتكامل والقوة وأدخله في منظومة العمل العبادي المؤهل لانجاز مهمة الاستخلاف"4.

قال فضيل بن عياض في معنى قوله تعالى: "أيكم أحسن عملا": "أي أن يكون خالصا صوابا فالعمل إن كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل وإن كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل، ويقبل عندما يكون خالصا صوابا، فقيل له وما أخلصه وما أصوبه؟ فقال: أخلصه أن يكون لله وأصوبه أن يكون على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم"5.

<sup>1-</sup> سورة الاحزاب، الآية 72.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية 30.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، ص 148.

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 154.

<sup>5-</sup> ابن قيم الجوزية، تهذيب مدارج السالكين، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1982، ص 321.



وبعد أن بين الطيب برغوت حكم الاخلاص والصواب و أنهما شرطان لقبول العمل العبادي وبين أهمية الاخلاص والصواب في النشاط الانساني بعد ذلك عرف بهاذين المقومين للعبادة فقال:

1- إخلاص الوجهة لله وتتقية النية مما يعلق بها من شوائب الهي ى والشهوات الخفية التي تؤثر على دوافع العمل ونتائجه مما حذر منه الإسلام مستشهدا بقوله صلى الله عليه وسلم (إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى)1. وعلق على الحديث قائلا: يتصل بروح العمل ويضمن دخوله في دائرة العبادة.

2- صواب العمل وفعاليته المنجزة لمقاصده: "وهو أمر بدونه يصبح الاخلاص غير مجد وربما تترتب عليه نتائج سلبية متفاوتة الخطوة أحيانا"<sup>2</sup>.

# ج. الأبعاد الكبرى لمشروع الاستخلاف:

لقد طرح الطيب برغوث سؤالا محريا ثم أجاب عنه بتحديد الأبعاد الأربعة للمشروع الاستخلافي للإنسان في عالم الشهادة كما يرسم الاسلام معالمه ويحدد آفاقه ويحرك أحداث الحياة على المستوى الفردي والجماعي نحوه فالسؤال المطروح: ماهي الأبعاد الكبرى لوظيفة الاستخلاف لمشروع مفتوح على الحاضر والمستقبل بصفة دائمة؟

• وقبل الاجابة على السؤال نجد أن الطيب برغوث وهو يجيب عن هذا السؤال لطرح المشروع الاستخلافي من وجهة نظر إسلامية، نجده ينتقد المواقف الأحادية التي تنظر إلى الفعل الحضاري الانساني في الكون نظرة تجزيئية وذلك مثل التوجه المادي للفكر اليهودي المتطرف تجاه المادة، والتوجه الرهباني الروحي للفكر المسيحي المتطرف تجاه الرهبانية والمثالية ونتج عن ذلك التوجه المادي العنيف للحضارة الغربية التي اتصفت بعقلانية لا ربانية فيها ومادية لا روحانية فيها.

<sup>1-</sup> صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المرجع السابق، ص 154.



- قال الطيب برغوث: "جاءت الدعوة الاسلامية لاستدراك هذه النواقص ورسم الطريق الصحيح لتحقيق خلافة انسانية متوازنة تتكامل فيها أبعاد الشخصية الانسانية للفرد والمجتمع" حيث تؤكد الخبرات المعرفية المتراكمة أن الفعل الحضاري البوي الموي المندرج في سياق تجسيد مشروع الاستخلاف على أرض الواقع بأي حال من الاحوال أن يكون وليد عامل واحد من عوامل التغيير أو بعد واحد من أبعاده بل هو حصيلة تفاعل تكاملي وابعاد متعددة تشارك بنسب مختلفة في بلورته وانجازه".
- ينطلق من تعريف معين له للحضارة على اعتبار أن الحضارة هي المقياس الذي نقيس به مستوى أو درجة الاستخلاف ونقيم به جهد كل جيل من أجيال الأمة.

فقال "الحضارة هي حصيلة تفاعل تراكمي متكامل ومنتظم للجهد الانساني مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد بحثا عن أمثل ترقي معرفي وروحي وسلوكي وعمراني متوازن يتيح للأمة القدرة المتجددة على الوفاء باحتياجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها المهيمنة على الصيرورة الاستخلافية للبشر "2.

ثم يعلق على هذا التعريف فيقول: "هو تعريف يحدد أبعاد المشروع الاستخلافي في أربعة محاور أساسية تستوعب الحركة العبادية للإنسان وتستغرقها كلها في منظومة كلية متكاملة تفضي بالجهد الانساني مع مرور الزمن إلى انجاز مستوى لا بأس به من الاستخلاف تتاغما مع وعد الله الذي يبشر كل جهد بشري واع يحسن التفاعل مع سنن الله التسخيرية بالاستخلاف في الأرض والتمكين لأهله وتحقيق الأمن والاستقرار في حياتهم كما جاء في القرآن<sup>3</sup>. في سورة النور 53.

أولا: بعد الترقى المعرفي وهو البعد الأول من حيث الأهمية:

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 155.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 156.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص156



1. مفهومه: نقصد بالترقي المعرفي هنا الاستيعاب المنهجي المتكامل والمتجدد لمنظومات سنن التسخير في الأفاق والأنفس والهداية والتأييد وحسن الاستفادة منها في تعميق الوعي بقوانين الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد المهيمنة على الصيرورة الاستخلافية للبشر "1.

# 2. دليله: من دلائل تأكيد الاسلام على البعد المعرفي يورد الطيب برغوت أدلة هي:

- كلمة العلم بتصريفاتها المختلفة وردت في أكثر من 750 آية.
- الآيات الخمس الأولى من سورة العلق التي جاءت تعلن عن بداية مرحلة جديدة في تاريخ الحضارة الانسانية قوامها المعرفة ووضع حد للخرافة واتباع الظن وتهميش وظيفة العقل وتعطيل دور الحواس.
- مسؤولية الانسان أمام الله عن استخدام وسائل العلم السمع والبصر والفؤاد كما ورد في الاسراء الآية 36 وهي قاعدة كلية تحكم علاقة الانسان بالله والكون والحياة وتوجه نشاطه الفكري والعملى السلوكي.
- يورد أقوال العلماء مثل قول عبد الحميد بن باديس "العلم وحده هو الامام المتبع في الحياة"<sup>2</sup>. وقول الطاهر بن عاشور في العلم "هو إصلاح عقلي جليل يجعل الانسان يملك القدرة على التمييز بين ما هو علم وما هو ظن وما هو وهم"<sup>3</sup>. والامام البخاري الذي خصص بابا في كتاب العلم بعنوان: باب العلم قبل العمل.
- يؤكد على وجود آيات وأحاديث كثيرة تحرض على بناء المواقف والأحكام والأعمال على العلم والمعرفة قدر الامكان وتحذر من كل ما هو خرافي غير منضبط بالعلم في الأقوال والأفعال.

3.أهميته: "بعد الترقي المعرفي يظل باستمرار أساس ومنطلق كل تحول حضاري في التاريخ، بدونه يفقد هذا التحول قوته الدافعة وروحه المرشدة وتذبل حيويته التجديدية المبدعة الضرورية لاستمراريته وصموده في وجه التحديات العاتية التي تفرضها حركة الابتلاء

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 157.

<sup>2-</sup> ابن بادیس، تفسیر ابن بادیس

<sup>3-</sup> ابن عاشور، تفسير التحرير والتتوير



والتدافع والتداول والتجديد لذلك كانت الدعوة الاسلامية منسجمة تماما مع منطق سنن التاريخ بارتكازها على قاعدة التحول المعرفي المتجرده<sup>1</sup>.

#### أسباب هذه الأهمية:

يرجع اهتمام الاسلام بالمسألة المعرفية للأسباب التالية:

أ. كونها المسألة المعرفية (العلم) المنفذ الوحيد إلى أسرار الكون والحياة وإلى معرفة الله سبحانه وطاعته وشكره والخشية منه.

- "كونها المنفذ الوحيد إلى أسرار الكون والحياة وإلى معرفة مبدعها ومدبر أمرها وما يجب على الانسان تجاه ذلك في نهاية الأمر لأن الله خلق كل شيء وقدره تقديرا"<sup>2</sup>.

ب. الله خلق كل شيء فقدره أي بناه على سنن: قال تعالى " وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُهِ تَقْديرًا"<sup>3</sup>.

وقال " وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُه بِمِقْدَارِ "4.

"فكل شيء في هذا الوجود وهذه الحياة محكوم بقوانين وسنن ماضية في الخلق تنظم سيره وتتسقه لتؤدي كل مفردة من مفرداته أو جزئية من جزئياته وظيفتها في ضمان توازن الحياة واستمراريتها واندفاعها نحو غايتها المرسومة وفق سنن شه"5.

ج. سنن الله ثابتة ومشيئة الله في خلقه تمضي على سنن لا بد من مواقفها للنجاح

قال تعالى: " فَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا "6.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 160.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، 159.

<sup>3-</sup> سورة الفرقان الآية، 02

<sup>4-</sup> سورة الرعد الآية، 08

<sup>5-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعة ومنجزاتها مرجع سابق، ص 166.

<sup>6-</sup> سورة فاطر 43



"فهي ثابتة مركوزة في طبائع الأشياء والأنفس لا تقبل التبدل والتحول ومشيئة الله تعالى في خلقه تمضي على سنن حكيمة وطرائق قويمة، فمن عرفها واكتشف قوانين عملها وانتظم أمره على ضوئها استقامت حياته وظفر بمراده وإن كان ملحدا وثنيا ومن جهلها وتتكبها اضطربت حياته ووقع تحت طائلة غيره"1.

# د. وللقدرة على موافقة سنن الله لابد من معرفتها:

"ولكي يتمكن الانسان من موافقة نفسه مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد لابد أن يعرف هذه السنن ويعلم طريقة عملها ويستوعب كيفية استثمارها في ترقية أدائه الاستخلافي، وكل ذلك لا يحصل بدون معرفة وتعلم وخبرة وهو ما جعل الاسلام يعطي أولوية خاصة لقضية المعرفة منذ الانطلاقة الأولى"2.

#### والخلاصة:

حسب رأي الطيب برغوث فالترقي المعرفي هو البعد الأول للمشروع الاستخلافي لأن: الانسان يرتقي في مدارج الكمال الاستخلافي بقدر معرفته بالسنن التي تحكم الكون والحياة لأنه بذلك يقف على قوانين التسخير التي تضع يديه على أسباب القوة والاقتدار في مواجهة تحديات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد وتحقيق مستويات متقدمة من التوافق والانسجام مع منظومات الوجود الكوني الفسيح.

# ثانيا بعد الترقى الروحى وهو البعد الثانى:

1. مفهومه: "نقصد بالترقي الروحي هنا الانشحاذ المتجدد للاشواق الروحية أو الايمانية للانسان في اتجاه تعميق إحساسه بنعم الله عليه وتركيز شعوره بالمعية الالهية الدائمة في حياته والرعاية الربانية المحيطة به فيزداد رقابة له ورعاية لحقوقه عليه وانسجاما مع سننه في خلقه وشوقا إلى الفوز برضاه ووراثة الجنة"<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المنتج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، ص 160.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 167.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 160.



#### 2. دلیله:

من القرآن: هو ناتج مباشر عن البعد المعرفي لأن العلم طريق إلى الايمان وهذا ما نجده في القرآن.

- قال تعالى: "إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتِ لَّأُولِي الأَلْبَابِ، الَّذِينَ يَذْكُرُونَ الله قياماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهُم وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطَلاً سُبْحَانَكَ فَقتَا عَذَابَ الثَّارِ".
  - وقال " سَنُرِيهِم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهُم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الْحَقُّ "2.
    - وقال " إِنَّمَا يَخْشَى اللَّه منْ عباده الْعُلَمَاء "3.
- وقال "إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْم مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِم يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً، وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعُدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً، وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُم خُشُوعاً 4.
- ففي آية آل عمران: يرى الطيب برغوت "الآيات تجعل الوقوف على سنن الله في الخليفة والاهتداء إلى قوانين التسخير سبيلا إلى معرفة الله والاحساس العميق بالقرب منه والمبادرة الخاشعة إلى طاعته ومحبته وعبادته"<sup>5</sup>.
  - وفي آية سورة فصلت 52 يرى جودت سعيد

أن الله يقيم الدليل القاطع على صحة ما يدعو إليه الناس من الإسلام لله رب العالمين من آيات الآفاق والأنفس<sup>6</sup>.

- وفي سورة فاطر الآية 28: قال ابن كثير "أي إنما يخشاه حق خشيته العلماء العارفون به لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم العليم القدير الموصوف بصفات الكمال المنعوت بالأسماء الحسنى كلما كانت المعرفة به أتم والعلم به اكمل كانت الخشية له أعظم وأكثر "1.

<sup>1-</sup> سورة آل عمران الآية، 190-191.

<sup>2-</sup> سورة فصلت الآية، 53

<sup>3-</sup> سورة فاطر الآية، 28.

<sup>4-</sup> سورة الاسراء، الآيات 107-108- 109

<sup>5-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 160.

<sup>6-</sup> جودت سعيد، إقرأ وربك الأكرم، دار الفكر، دمشق،ط1، 1988،ص 221.



# من السنة: استدل الطيب برغوث بحديث قدسي:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "إن الله تعالى قال من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه و لا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه"2.

قال الطيب برغوت "الحديث واضح في دلالته على ترقي الانسان المؤمن في مدارج الكمال والقرب من الله تعالى بواسطة الاجتهاد في الالتزام بتطبيق مفردات النظام الروحي وتتمية الأشواق الايمانية في كيان الانسان بدءا بأداء الفرائض وارتقاء إلى أداء النوافل وانتقالا إلى المشاركة في القيام بتغطية فروض الكفاية التي ترفع الحرج عن المجموع وتساهم في نهوض الأمةو إسعاد السكان في كل ذلك يؤدي إلى الارتقاء الروحي بالإنسان والوصول به إلى مستويات رفيعة من الشفافية الروحية"3.

# 3. أهميته:

"ولأهمية هذا البعد في استقامة الانسان وصلاح المجتمع أولاه الاسلام عناية كبيرة بحيث اعتبره هدفا أساسيا وأصيلا من أهداف المشروع الاستخلافي كما يتضح ذلك من توجيهات القرآن والسنة التي ركزت بشكل بارز على تقوية صلة الانسان بالله معرفة وعبادة أو عقيدة وعبادة عن طريق نظام عقائدي وعبادي محكم يحرر ولاء الانسان المسلم لله وحده لا شريك له ويرفع مستوى توتره الايماني بصورة مستمرة تعينه على تحقيق العبودية الخاشعة لربه والاستعلاء وعلى كل ما من شأنه أن يضعف هذه العلاقة الروحية الحميمية مهما كانت أهميته وجاذبيته".

<sup>1-</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الفكر، بيروت،ط2، 1970، ص ج1، ص 580.

<sup>2-</sup> رواه البخاري كتاب الرقائق ج11، ص 340.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 162.

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، 162.



# ثالثا: بعد الترقى الأخلاقى: وهو البعد الثالث ويكون نتيجة للسابقين:

1. مفهومه: "تقصد بالترقي الأخلاقي أو السلوكي هنا التدرج التربوي المتكامل للانسان نحو المزيد من التوافق النفسي والانسجام السلوكي والنضج الاجتماعي والبعد عن الإزدواجية النفسية والسلوكية والاجتماعية"1.

وضح ذلك أكثر حين يربطه بالبعدين السابقين ويجعله نتيجة لها فيقول "فالإنسان وهو يقف على آيات الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد وينطلق على ضوء ذلك في عمل روحي يصله بالله تعالى ويقر به منه ويشده إلى وعوده العليا شدا قويا يجد نفسه مندفعا في مدراج الكمال الأخلاقي والسلوكي عبر أخذ نفسه بكل أنواع التربية والتهذيب التي تنمي فيه روح التعاون والاندماج في الجماعة بكل ما يتطلبه ذلك من الإيثار والتسامح ونكران الذات وحب العمل واحترام الآخرين والتواضع والصدق والأمانة والوفاء وحب الخير للناس والاشفاق على الخلق ومجانية كل ما من شأنه أن يعوق استكمال نمو الانسانية كالاستكبار والكذب والغرور والحسد والطمع والظلم والهوى والأنانية والبخل والرياء"2

2. دليله: في القرآن والسنة تركيز كبير على السلوك الانساني سواء على مستوى الفرد أو الأسرة أو المجتمع وشبكة علاقاته أو حتى في السياسة الداخلية والدولية في القرآن مثل الوصايا العشر وصفات عباد الرحمان وصفات المؤمنين المفلحين وصفات الصالحين وأوصاف كثيرة في مختلف السور تشكل في مجموعها ذكر لأمهات القيم الأخلاقية.

### - من القرآن:

- أ. الوصايا العشر: هي وصايا عشرة وردت في سورة الأنعام، صالحة لكل زمان ومكان وإنسان وردت في الكتب السماوية السابقة وفي القرآن...
- قال تعالى: "قُل تَعَالُواْ أَتُل مَا حَرَّم رَبُّكُم عَلَيْكُم أَلَا تُشْرِكُواْ بِه شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إِمْلاَقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُكُم وَإِيَّاهُم وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَر إِحْسَانًا وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُم وَإِيَّاهُم وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَر مَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُواْ الثَّفْسَ الَّتِي حَرَّم الله إلَّا بِالْحَقِّ ذَلكُم وَصَّاكُم بِه لَعَلَّكُم

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 162.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 163.



تَعْقِلُونَ، وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هَي أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدُّه وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمَيزَانَ بِالْقِسْطُ لَا نُكَلِّفُ نَفْسَاً إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُم فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ وَالْمَيزَانَ بِالْقِسْطُ لَا نُكَلِّفُ نَفْسَاً إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُم فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُواْ ذَلِكُم وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَذَكَّرُونَ، وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُواْ السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُم عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُم وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَكُم تَتَقُونَ " أَ.

ب. صفات عباد الرحمان خمس عشرة صفة في سورة الفرقان تؤهل المتصفين بها إلى وجة الغرفة في الجنة وهي أيضا من أصول القيم الأخلاقية...

قال تعالى "وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُم الْجَاهِلُونَ وَالْوَا سَلَاماً (63} وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لَرَبِّهُم سُجَّداً وقيَاماً (64} وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّم إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً (65} إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَراً وَمُقَاماً (66} وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا عَذَابَ جَهَنَّم إِنَّ عَذَابَها كَانَ غَرَاماً (65) إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَراً وَمُقَاماً (66) وَالذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلُم يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً (67} وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَع الله إِلَها آخَر وَلا يَقْتُلُونَ النَّفُسُ الْتِي حَرَّم الله إِلَا بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعُلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَتَاماً (88) يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْم الْقَيَامَةِ وَيَخُلُد فِيهِ مُهَاناً (69} إِلا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمَل عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبِدُلُ الله سَيْبَاتِهُم حَسَنَاتٍ وَكَانَ الله غَفُوراً رَحِيماً (77} وَمَن تَابَ وَعَمَل صَالِحاً فَأَوْلَئِكَ يَبُوبُ إِلَى الله مَتَاباً (71 } وَالَذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الرُّورَ وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كَرَاماً (72 } وَالَذِينَ إِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كَرَاماً (72 } وَالَّذِينَ إِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كَرَاماً (72 } وَالَذِينَ الْأَمْتَقِينَ إِمَاماً (77 } وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّا هَبْ لَنَا مَن وَعُمْ الْمَالَقِاتُ وَمُونَا الْمُوالِينَ وَيُهُا تَويَةً بَمَا صَبُرُوا وَيُلْقَونَ فَيهَا تَحِيَّةً وَسَلَاماً (76 } خَالدينَ فَيها حَسُنَتْ مُسْتَقَراً وَمُقَاماً (76 }".

ج. شروط الفلاح في الدنيا والآخرة ونيل درجة الفردوس في الجنة وردت في بداية سورة المؤمنون وهي ثمانية شروط على شكل قيم أخلاقية رفيعة:

قال تعالى: "قَدْ أَفْلَحَ الْمُوْمِنُونَ {1} الَّذِينَ هُم فِي صَلَاتِهُم خَاشِعُونَ {2} وَالَّذِينَ هُم عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ {3} وَالَّذِينَ هُم لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ {4} وَالَّذِينَ هُم لِفُرُوجِهُم حَافِظُونَ {5} إِلَّا عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ {3} وَالَّذِينَ هُم لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ {4} وَالَّذِينَ هُم لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ {5} إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهُم أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُم فَإِنَّهُم غَيْرَ مَلُومِينَ {6} فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاء ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُم عَلَى أَزْوَاجِهُم أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُم فَإِنَّهُم غَيْرَ مَلُومِينَ {6} فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاء ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُم

<sup>1-</sup> سورة الأنعام، الآيات، 151-152- 153.

<sup>2-</sup> سورة الفرقان، الآيات، من 63 إلى 76.



الْعَادُونَ {7} وَالَّذِينَ هُم الْأَمَانَاتِهِم وَعَهْدِهُم رَاعُونَ {8} وَالَّذِينَ هُم عَلَى صَلَوَاتِهُم يُحَافظُونَ {9} وَالَّذِينَ هُم غَلَى صَلَوَاتِهُم يُحَافظُونَ {9} أَوْلَئَكَ هُم الْوَارِثُونَ {10} الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفُرْدَوْسَ هُم فَيهَا خَالدُونَ {11}ً."

د. وهكذا نجد في القرآن تحديد أمهات القيم الأخلاقية إضافة إلى الوصايا العشر وصفات عبد الرحمان وصفات المؤمنين المفلحين نجد في سور أخرى وصف الصالحين ووصف المؤمنين حقا، ووصف الصادقين المتقين، ووصف الذين هم على هدى من ربهم، ووصف المحسنين، ووصف المستحقين لكل درجة من درجات الجنة...الخ.

### - من السنة أحاديث كثيرة تؤكد هذا البعد:

أ. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق) $^{2}$ .

فقد جعل رسول الله الأخلاق هدفا أساسيا لدعوته.

- ب. وأحاديث أخرى يصف رسول الله المؤمنين المتصفين بهذه القيم على مستويات الفرد والمجتمع:
- فقال: (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) $^{3}$ .
  - وقال (المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا)<sup>4</sup>.
- وهكذا نجد أحاديثا كثيرة في الصدق والحياء وحسن الجوار و إكرام الضيف والتراحم والتيسير على الناس والإحسان...الخ نجد ذلك في أبواب كتب الحديث.

#### 3. أهميته:

"ونظرا لأهمية بعد الترقي الأخلاقي والسلوكي في حياة الانسان وما يقيمه من نظم يستجيب بها لحاجاته المتجددة كان هدفا رئيسيا كبيرا من أهداف الدعوة الاسلامية كما يصرح بذلك رسول الله في قوله: إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" التي ظل الأنبياء والرسل

<sup>1-</sup> سورة المؤمنون، الآية من 01 إلى 11.

<sup>2-</sup> موطأ الإمام مالك، الحديث رقم 1634، 651، مسند الامام أحمد، 381/2.

<sup>3-</sup> مختصر صحيح مسلم، كتاب البر، باب المؤمنون كرجل واحد، 472.

<sup>4-</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب باب تعاون المؤمنين.



عليهم الصلاة والسلام قرونا متطاولة يبشرون الناس بها ويجاهدون من أجل تثبيتها في النفوس وتكريسها في الواقع كما يشهد على ذلك قوله تعالى " شَرَعَ لَكُم مّن الدّينِ مَا وَصّى بِهِ نُوحاً وَالّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيَم وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فيه "2.

ثم يختم عن هذا البعد بقوله "ومن كل ما سبق نخلص إلى تأكيد كون الترقي الأخلاقي أو السلوكي بعد أصيل من أبعاد المشروع الاستخلافي وهدف محوري من أهداف الدعوة الاسلامية في كل زمان ومكان"3.

# رابعا: بعد الترقى العمرانى:

- 1. مفهومه: "تقصد بالترقي العمراني أو الحضاري هنا: التأثير الايجابي المطرد الذي يحدثه الجهد المنهجي للإنسان في ذاته وفي الطبيعة المحيطة به، بواسطة إعمال قوانين التسخير فيها بغية ترقية حياته الفكرية والروحية والسلوكية والمادية أو الاجتماعية فيشكل شامل ومتكامل وفعال يتيح له الفرصة للاستمتاع الأمثل بما أودعه الله تعالى في الكون من نعم لا حصر لها والاستعانة بذلك في مواجهة تحديات الابتلاء والتدفع والتداول والتجديد المهيمنة على الصيرورة الاستخلافية للبشر بشكل مطرد"4.
- 2. **مستویاته ومراحله:** "وعلى الصعید المنهجي أو الانجازي، استوجب الاسلام حرکة الترقي العمراني أو الحضاري باعتباره مصب حرکة الترقي المعرفي والروحي والسلوکي عبر ثلاث مستویات"<sup>5</sup>. من خلال ثلاث مراحل:

أولها: مستوى تحقيق الضروريات الوجودية الخمس: (المرحلة الأولى):

<sup>1-</sup> سورة الشورى، الآية 13.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 165.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 166.

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 166.

<sup>5-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 166



يتعلق الأمر بكليات الحياة الإنسانية الخمس وهي حفظ الدين وحفظ النفس وحفظ العقل وحفظ النسل (العرض) وحفظ المال، وما يستلزمه ذلك من الحرية والعدل والمساواة والمسؤولية تدعم كرامة الانسان وتؤكد محوريته في الكون: "فالجهد الانساني ينصب في هذه المرحلة الاولى على إقامة هذه الأركان الخمس والمحافظة عليها بفعل ما به قيامها وثباتها ونماؤها ودرء ما فيه ضررها وانعدامها وكل هذا يستلزم سن قوانين وأحكام وآداب وإقامة خطط ونظم عمرانية تقيم هذه الأركان تحافظ عليها".

ثانيها: مستوى تحقيق الحاجات الملازمة للضرورات الوجودية الخمس (المرحلة الثانية) وهذه الحاجيات هي كل فعل لا يقوم عليه حفظ الكليات السابقة ولكن يرفع المشقة والحرج على المكلفين.

"فالجهد الانساني في هذه المرحلة التالية ينصب حول إيجاد الظروف وتوفير الشروط التي تعمل على تحسين أوضاع الانسان المادية والروحية ورفع المشقة والحرج عنه بتيسير سبل التمتع بالطيبات والانتفاع بالخيرات عن طريق ضمان الحريات والحقوق الأساسية للإنسان لكي يعمل ويعبر عن إرادته ومواهبه وقدراته بكل طمأنينة وأمان ويسر في إطار الضوابط الاجتماعية العامة التي تحكم المجتمع وتقود حركته صوب المزيد من التماسك والانسجام والقوة والعطاء"<sup>2</sup>. ومن الأمثلة التي ذكرها الطيب برغوت لذلك المساجد والمدارس والجامعات والمستشفيات والجسور والسدود والمخابر العلمية وبناء القوة العسكرية لحماية الدين والأرض والانسان والمحافظة على منجزات الجهد العمراني المبذول وتحقيق مستوى لائق من الاستخلاف في الأرض.

# ثالثها: مستوى تحقيق التحسينات الحضارية للحياة (المرحلة الثالثة)

وهذه التحسينات هي ما يؤدي إلى مزيد من التسهيل والتيسير والراحة في الحياة وتعين على أداء واجبات المعاد.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 160.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المنهج اللشري في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 168.



"وهذا المستوى من التطور الحضاري يشكل مرحلة مفتوحة على الأخذ بمحاسن العادات والتحقق بمكارم الأخلاق وتطوير الآليات التنظيمية والإدارية والانجازية التي ترتقي بالحياة الاجتماعية إلى مستويات رفيعة من تلبية الحاجات المعرفية والروحية والمعاشية للأفراد وتوفر للمجتمع والأمة والمجموعة البشرية الأمن الحضاري الشامل"1.

3. **دليله**: نجد في الوحي تنبيها وتنويها بهذا البعد نظرا لأهميته في المشروع الاستخلافي الذي دعت اليه الدعوة الاسلامية وتسعى إلى تحقيقه دائما في حياة الانسان والانسانية ومن ذلك:

قال تعالى: "وَعَد الله الّذينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتَهُم في الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم وَلَيُمِكّنَنَّ لَهُم دينَهُم الَّذِي ارْتَضَى لَهُم وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مَن بَعْد خَوْفِهِم أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بي شَيْئاً وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلكَ فَأُوْلِئكَ هُم الْفَاسَقُونَ"2.

### قال الطيب برغوت وهو يستشهد بهذه الآية:

"هذا المجتمع المتحقق بالايمان والعمل الصالح يضمن الله له التفوق والظهور في ميادين القيادة الحضارية ويمكن من تحقيق مستويات متقدمة من الاستخلاف أشارت الآية إلى معالمها الكبرى المتمثلة في الاستخلاف... التمكين لدين الله... تحقيق الأمن"<sup>8</sup>.

ثم يبين أكثر معنى ذلك الايمان بالله والعمل الصالح وكيف يعني ذلك تحقيق المستويات الأربع للترقي المعرفي والروحي والسلوكي والانجازي فيقول في كلام مركز كخلاصة.

#### الخلاصة:

"فالمجتمع الذي يحقق أفراده مستوى هاما من الايمان بالله واليوم الآخر والفهم الجيد لأمانة التكليف والوعي العميق للدور الخطير المنوط بالإنسان في عالم الشهادة، ثم يتحققون

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 168.

<sup>2-</sup> سورة النور الآية، 55.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 169.



بعد ذلك كله بالعمل الصالح المبني على العلم بسنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد ينضبطون بالأخلاق الانسانية العالية في سلوكهم مع الله ومع أنفسهم ومع سائر الناس وكافة الخلق وهم يسعون للتطابق مع منهج الله وسننه في بناء حياتهم الاجتماعية"1.

4. أهميته: "فالترقي العمراني أو الحضاري على هذا الأساس هو الجهد المنهجي الشمولي الايجابي المتكامل الذي يثري الحياة الفكرية والروحية والسلوكية والمادية أو الاجتماعية للإنسان ويطورها في اتجاه الاستغلال الأمثل لميزانية التسخير البشرية المذخورة في تلبية حاجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها"<sup>2</sup>.

# وفي موطن آخر يوضح ذلك فيقول:

"هذه هي نتيجة التفاعل الواعي المستبصر للإنسان مع سنن الله من أجل إنجاز مهمته الاستخلافية، تظهر على المستوى الحضاري الذي يتحقق بسعيه الدؤوب للترقي المعرفي والترقي الروحي والترقي الأخلاقي والترقي العمراني أخيرا الذي يساهم بدوره في رفع حركة الارتقاء إلى آفاق أوسع على طريق التحقق بأعلى مستويات العبودية لله تعالى والاستعداد للقائه وانتظار جزائه الذي ظل الانسان طول عمره يكدح من أجله ويراوده الأمل في الفوز بوراثة الجنة ونيل الرضوان"<sup>3</sup>.

وبالتالي "فإن الانسان المسلم الذي أنيطت به مهمة إنقاذ نفسه وإنقاذ أخيه الانسان هو الانسان الذي تمكن من معاني الشهادة وأبرزها الحضور الدائم على ميدان الحضارة الفسيح في أبعاده: المعرفية والروحية والسلوكية والعمرانية.

وإن أكبر تجل للشهادة على الانسانية هو تحقيق القوة الحضارية والقدوة المنهاجية والقدوة البشرية"<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص 169.

<sup>2-</sup> الطيب برغوت، المصدر نفسه، ص166.

<sup>3-</sup> الطيب برغوت، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 170.

<sup>4-</sup> الطيب برغوت، القدوة الاسلامية، دار الشهاب الجزائر، ط1، 1984م، ص 05.



وهكذا "فالشهادة بمفهومها الحضاري الشامل هي نظرية في السلوك والعمران أكبر منها نظرية في المعرفة والثقافة... وإن الشهود المعرفي والشهود الروحي و الشهود السلوكي والشهود العمراني هو العرض الصحيح للإسلام. كما أشار الطيب برغوت إلى تلك الأبعاد الأربعة في المشروع الاستخلافي.

# الفرع الخامس: الانسان شاهد على الناس:

- 1. الانسان المستخلف في الأرض حين يقوم بأداء دوره الاستخلافي وفق العبادة ضمن الاخلاص والصواب ومن خلال بناء مشروعه الاستخلافي وفق الترقي المعرفي والترقي الروحي والترقي الأخلاقي والترقي العمراني كما مربيانه من قبل، وحين يكون ذلك وفق منهاج الاسلام الصحيح كما أراده الله منهجا عاما للاستخلاف حتى تقوم الساعة واختار الأمة الاسلامية لذلك فإن ذلك كله يقتضى دور الشهادة على الناس في الدنيا والآخرة.
- 2. قال تعالى: " وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وَسَطاً لِّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُم شَهِيداً "1. عَلَيْكُم شَهِيداً "1.

وذلك يكون بالشهود الحضاري على الأمم الأخرى في الدنيا وبالشهادة عليها يوم القيامة.

قال مالك بن نبي: إن الانسان الذي حقق معن العبودية المتكاملة لله، والعبادة الشاملة في عالم الشهادة هو الانسان الذي يضع قدماه في الارض ويتوجه ببصره إلى الوجود الالهي إلى السماء"<sup>2</sup>. فهو يسعى إلى إنقاذ نفسه والمحافظة على كونه وتعبيد الناس لخالقهم".

فقال مالك بن نبي أيضا في معرض تعليقه على الآية السابقة "وهكذا يحدد الله دور المسلم بصورة عامة وليس لنا أن نختار لد دورا أشرف وأفضل منه وإنما نلفت النظر إلى خطورة هذا الدور إلى مقتضياته التي هي من اختصاص الفقهاء من اختصاص الحقوقيين

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية 143.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العالم الاسلامي، دار الفكر، الجزائر دمشق، ط1، 1993، ص 17.



لأنهم يعرفون شروط تزكية الشهادة والشاهد من الناحية العقلية ومن الناحية لأخلاقية معا"1.

- وهذه العبودية المتكاملة والعبادة الشاملة في عالم لشهادة فإن ذلك يقتضي الدعوة الاسلامية لأنها هي التي تحقق ذلك كله وهذا ما تجلى في تاريخ الأنبياء والمرسلين ولا ساليين منذ استخلف الله الإنسان في هذه الأرض.

### 3. تاريخ شهادة الإنسان:

قال سيد قطب "والمؤمن ذو نسب عريق، ضارب في شعاب الزمان، إنه واحد من ذلك الموكب الكريم الذي يقود خطاه ذلك الرهط الكريم: نوح وابراهيم واسماعيل واسحاق ويعقوب ويوسف وموسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام " وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُم فَاتَّقُونَ "2.

#### 4. ثم يبين مقتضيات هذا الشهود فيقول:

"هذا الموكب الممتد في شعاب الزمان من قديم يواجه كما يتجلى في ظلال القرآن مواقف متشابهة وأزمات متشابهة وتجارب متشابهة على تطاول العصور وكر الدهور، وتغير المكان وتعدد الأقوام، يواجه الضلال والعمى والطغيان والهوى والاضطهاد والبغي والتهديد والتشريد"3.

### 5. ثم يشير إلى العاقبة:

"ولكن يمضي في طريقه ثابت الخطو، مطمئن الضمير، واثقا من نصر الله، متعلقا بالرجاء فيه، متوقعا في كل لحظة وعد الله الصادق الاكيد، "وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهُم

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، دور المسلم ورسالته في الثلث الأخير من ق20، دار الفكر الجزائر، دمشق، ط1، 1993، ص11.

<sup>2-</sup> سورة المؤمنون، الآية 52.

<sup>3-</sup> سيد قطب ،في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، المقدمة.





لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنَا أَو لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِم رَبُّهُم لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ{13} وَلَنُسْكِنَنَّكُم الأَرْضَ مِن بَعْدِهِم ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ "1.

موقف واحد وتجربة واحدة وتهديد واحد ويقين واحد ووعد واحد للموكب الكريم وعاقبة واحدة ينتظرها المؤمنون في نهاية المطاف"2.

1- سورة ابراهيم، الآية 13- 14.

2- سيد قطب، المرجع نفسه، ج1، ص8..





# المبحث الثالث: رؤيتها المعرفية:

إذا كانت الأسئلة المفتاحية الكبرى لمبحث المعرفة في الفلسفة كثيرة وفي مجملها1:

- هل المعرفة البشرية بالوجود ممكنة أم لا؟ على اختلاف مذاهب الفلسفة في ذلك من أصحاب مذهب اليقين إلى مذهب الشك.
- وإذا كانت ممكنة فما طبيعة هذه المعرفة البشرية عقلية أم حسية؟ على اختلاف مذاهب الفلسفة في ذلك كالمذهب المثالي والواقعي.
- وما هي وسائل أو أدوات المعرفة البشرية على اختلاف المذاهب الفلسفية في ذلك فكان العقليون والتجربيون والحدسيون.

وإذا كان الأمر كذلك في الفلسفة الغربية بصفة عامة فإنها اتصفت بالنظرة الأحادية غير التكاملية.

إذ تهمل الوحي كجزء من مفهوم ومنظومة المعرفة من جهة، وتفسر إمكان المعرفة ووسائلها بالعقل فقط أو الحس فقط في حين الإنسان خلقه الله متكاملا؟ كما أهملت الوحي أيضا كوسيلة للمعرفة بل هو أكبر وسيلة لأن الوحي هو الموجه للعقل والحس.

فكيف تنظر المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة إلى المعرفة من حيث مفهومها وأهميتها وأسلمتها ومصادرها ومنهجية القرآن المعرفية؟

# المطلب الأول:مفهوم المعرفة وأهميتها وعناية الإسلام بها:

# الفرع الأول: مفهوم المعرفة.

1. للمعرفة والعلم معنى أوسع من مجرد فهم قوانين الطبيعة.. فهو منظومة سننية يقينية: بل هو الوعي بقوانين الله كلها في الوحي وفي الطبيعة وفي النفس وفي المجتمع. والمنهج المؤدي إليها أي هي العلم بسنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد.

وتبعا لذلك فالإسلام علم ومن مصادر العلم والمعرفة الوحي، والعقل والتجربة..





قال الطيب برغوث: «والنزعة العلمية أو المعرفة في الإسلام عموما منبثقة من حقيقة أساسية هي كون هذا الوجود العالمي محكوم بقوانين وسنن مطردة في الخلق لا تتبدل ولا تتحول كما قال تعالى { سُنَّةَ الله في الَّذِينَ خَلُوا مِن قَبُل وَلَن تَجِد لسُنَّة الله تَبْديلاً} فهي ماضية في ضبط حركة الوجود العالمي وتتسيقها بدقة لضمان توازنها واستمرارية سيرها كما قدره الله وأراده، فكل شيء في الوجود العالمي محسوب ومقدر بدقة كما قال تعالى { وَخَلَقَ كُلُ شَيْء فَقَدَّرُه تَقْديراً } 3%.

«فكل شيء في الوجود العالمي الذي يعد الإنسان جزءا منه تهيمن عليه سنن ثابتة»<sup>4</sup>.

« تنظم أمره وتدير حركته وتتسق علاقته بغيره من مكونات هذا الوجود ومفرداته إمضاء لإرادة الله في خلقه، وتيسيرا لمهمة الإنسان الاستخلافية وتمكينا له من الاستمتاع الأمثل بحياته العاجلة والآجلة من خلال معرفته بهذه السنن وحسن استثماره لها $^{5}$  وهذا ما يسميه الطيب برغوث بشمول الوعي المعرفي لكل منظومات سنن التسخير.

- وفي موطن آخر يبين الطيب برغوث أهمية الوحي كجزء من العلم والمعرفة ومدى ضرورة استثمار سننه وخطورة ما وقع فيه الغرب من أفكار ولهذا النوع من السنن:

« فإذا كانت سنن الآفاق والأنفس تتيح للإنسان فعالية الانجاز وتجعل له سلطانا على الطبيعة وتمنحه قوة التأثير فيها فإن سنن الهداية هي التي تحدد له غايات هذه الفعالية ومجالات توظيف هذه القوة وهذا السلطان، فإذا غابت هذه السنن من حياته أو تهمشت تحولت هذه الفعالية وهذه القوة وهذا السلطان إلى إمكان حضاري مدمر للإنسان والطبيعة معا كما يرى ذلك كثير من قادة الوعى المعرفى الإستشرافي»6.

<sup>1-</sup> الأحزاب، الآية 62.

<sup>2-</sup> الفرقان، الآية 02.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 176.

<sup>4-</sup> جودت سعيد، اقرأ وربك الأكرم، الجزائر، 1988، ص 93.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص176.

<sup>6-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 69.



# 2. الإسلام علم وجزء من المعرفة كمنظومة سننية:

قال الطيب برغوث: « فالإسلام على هذا الأساس علم يقيني يكشف للإنسان جوانب هامة من سنن الله الثابتة خاصة فيما يتعلق بالمجالات الغيبية والقضايا العبادية البحتة وماله صفة الدوام والاستقرار من النظم والعلاقات والأخلاق والقيم حتى لا يضل العقل الإنساني ولا يتبدد الجهد البشري فيما لا طاقة له به ويتجه إلى ما يدخل في نطاق قدراته وحدود أمانته ودائرة رسالته، ومسؤوليته الإستخلافية فيبحث ويكشف ويبدع بح ية كاملة وحماس كبير تبثه في نفسه الحوافز الهائلة التي وضعها الإسلام عبر وعوده الدنيا والعليا الدنيوية والأخروية ليشحذ همم أتباعه ويدفعهم إلى مسابقة الخيرات والتنافس في تحصيل أعلى المقامات» 1.

# 3. ومن الأدلة على كون الإسلام علم يقيني:

« أشار القرآن الكريم إلى حقيقة كون الإسلام علما وضعه الله تعالى بين يدي من شاء من الناس ليعيش في وفاق مع نفسه وانسجام وتكامل مع محيطه الاجتماعي والطبيعي والكونى»2.

قال تعالى: { فَاعْلُم أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَا الله } فلا إله إلا الله كمنهج حياة جوهره علم. وقال: { وَلَقَدْ جَنْنَاهُم بِكتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى علْم هُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُؤْمنُونَ } 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 178.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 178.

<sup>3-</sup> سورة محمد، الآية، 19.

<sup>4-</sup> سورة الأعراف، الآية، 52.





# وقال: { وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَّمِنَ الظَّالِمِينَ } 1.

- وكخلاصة لمفهوم العلم والمعرفة نجد كتاب الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري يحدد ذلك:

« يرتكز الصواب كمفهوم جوهري كذلك من مقومات منهج البناء الحضاري في الإسلام على العلم كسنن وحقائق ونظريات من جهة وكمنهج بحث عن هذه السنن والحقائق والنظريات من جهة ثانية وكمنهجية توظيف واستفادة من هذه السنن والحقائق والنظريات في تطوير الحياة الإنسانية والارتقاء بها إلى درجات عالية من النتاغم مع نواميس الكون والاتساق مع رسالة الإنسان في الأرض من جهة ثالثة»<sup>2</sup>.

قال تعالى { وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَّم إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرِ وَالْفُوَادَ كُلُ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً } .

# الفرع الثاني:أهمية المسألة المعرفية:

1- ليست المعرفة هي مجرد معرفة العالم كما في الفلسفات القديمة، بل العلم هو قبل وأثناء وبعد كل شيء في الإسلام.

« فكل شيء في إطار الإسلام يستهدف العلم وينطلق من العلم ويتم إنجازه بالعلم ويتحول في نهاية الدورة الانجازية للفعل إلى خبرة معرفية، وهكذا سواء تعلق الأمر بفهم السنن النفسية والاجتماعية المودعة في منظومات سنن الأنفس والهداية أو تعلق بفهم السنن الكونية الأخرى في الآفاق والأنفس أو تعلق بمنهجية التسخير توقعا ونحكما واستثمارا أو استفادة» 4.

# 2- أداء الإنسان لمهمة الخلافة في الأرض ونجاحه فيها قائم على المعرفة والعلم:

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية، 145.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 22.

<sup>3-</sup> سورة الإسراء، الآية، 36.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 180.



« فاستقامة الإنسان وانتظام أمره في الحياة كخليفة مدعو لعمارة الأرض والاستمتاع بما فيها من خيرات، متوقف أصلا على مدى معرفته لهذه السنن والقوانين وقدرته بعد ذلك على الإفادة منها في تحسين ظروفه ورفع مستوى حياته المعرفية والروحية والأخلاقية والعمرانية»1.

# 3- العلم والمعرفة المتكاملة الصحيحة طريق الإيمان والعمل الصالح:

قال الطيب برغوث: «أدرجت النزعة العلمية في مقدمة خصائص الدعوة بما في ذلك الصبغة التوحيدية لاعتقادي أن العلم بمفهومه الإسلامي الشامل لسنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد هو المدخل الطبيعي الضروري لأي اعتقاد أو إيمان سليم ولأي عمل صحيح صالح فعال ينبثق عن ذلك ويتوق إلى تحقيق مستويات نموذجية من العمارة للأرض بخلاف الاعتقاد أو النشاط الذي يفتقر إلى العلمية بمفهومها الشامل السابق ذكره فإنه لا يأمن من الوقوع في الانحراف المفضي إلى الظلم والفتتة وذهاب الريح»2.

# الفرع الثالث: عناية الإسلام بالمسألة المعرفية:

تتجلى مظاهر ذلك في القرآن السنة بكثرة منها:

- 1. دعوة الإنسان إلى تأمل مظاهر إعجاز الخلق في نفسه وفي الظواهر الكونية من حوله { قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا..} وقوله تعالى: { أَفَلَا يَنظُرُونَ..} 4.
- 2. التشنيع الكبير بعدم إعمال الفكر وتعطيل العقل عن تأمل مخلوقات الله واكتشاف سننه في خلقه والانسياق البليد وراء الخرافة والوفاء العاطفي الأصم لمواريث الآباء والأجداد والفناء في الأشخاص والاستسلام للفنون الكاذبة وركوب الأهواء»<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مرجع سابق، ص 23.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 182.

<sup>3-</sup> سورة الروم، الآية، 42.

<sup>4-</sup> سورة الغاشية، الآية، 17.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مرجع سابق، ص 178.





قال تعالى: { أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُ هُوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّه عَلَى عَلْمٍ وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَل عَلَى بَصَرِهِ غَشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ} أَ. وَهُو الَّذِي يُحْيِي وَيُميتُ وَلَهُ اخْتلَافُ اللَّيْلِ وَالثَّهَارِ أَفَلَا تَعْقلُونَ } 2.

3. دعوته الصريحة للعلم والتعلم وإعلاؤه مقام العلماء العاملين الراسخين في معرفة آيات الله وسننه في خلقه.

قال تعال: { يَرْفَعِ الله الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعلْم دَرَجَات } 3.

وقال: { إِنَّمَا يَخْشَى اللَّه منْ عباده الْعُلَمَاء } 4.

وقال: { فَاسْأَلُواْ أَهْلِ الذَّكْرِ إِن كُنتُم لاَ تَعْلَمُونَ } 5.

« ومن هذه المعطيات جميعا نصل إلى القول بأن النزعة العلمية خاصية أساسية وجوهرية في الدعوة الإسلامية» وبالتالي في الفلسفة الإسلامية

المطلب الثاني: مفهوم وخصائص وأولويات إسلامية المعرفة

الفرع الأول: مفهوم إسلامية المعرفة.

« إسلامية المعرفة تعني منهجية إسلامية قويمة شاملة تلتزم توجيه الوحي ولا تعطل دور العقل بل تتمثل مقاصد الوحي وقيمة وغاياته وتدرس وتدرك وتتمثل موضوع اهتمام الوحي وإرشاده وهو الفرد والمجتمع الإنساني والبناء الإعماري الحضاري وما أودع الله في هذه الكائنات والعلاقات من فطرة ومن طبع وكيف توجه تلك الطبائع وتتفاعل وكيف تطوع

<sup>1-</sup> سورة الجاثية، الآية، 23.

<sup>2-</sup> سورة المومنون، الآية، 80.

<sup>3-</sup> سورة المجادلة، الآية، 11.

<sup>4-</sup> سورة فاطر، الآية، 28.

<sup>5-</sup> سورة النحل، الآية، 43.

<sup>6-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 170.



وتستخدم كل ذلك من أجل تفهم هذه الكائنات وعلاقاتها حتى يمكن تسخيرها لتوجيه الإسلام وغاياته»<sup>1</sup>.

وبتعبير آخر فإسلامية المعرفة هي محاولة صياغة كل المعارف والعلوم صياغة ضمن أطر فكرية فلسفية إسلامية تتطلق من القرآن والسنة وإخراج هذه المعارف والعلوم من قوالبها الغربية التي صاغت العلوم والمعارف بنظرة وصياغة إلحادية تتفي فكرة خلق الله للكون والإنسان وأنه هو الذي أودع هذه السنن التي يكتشفها الإنسان فيسميها علما وعلوما.

# الفرع الثاني: خصائص إسلامية المعرفة:

لقد بين هذا الوجيز خصائصها وهي كالتالي:

- 1. هي معرفة علمية منهجيةو هي معرفة ربانية القيم والغايات في مصدرها عقلية في فهمها وبحثها ودرسها ونظرها في قضايا الحياة والنفس والمجتمع والبيئة والطبيعة والفطرة والسنن.
- 2. هي معرفة تصدر عن قيم وغايات الرسالة وتتصل بكل صحيح ونفيس من تراث الأمة وفكر علمائها ومفكريها على مر العصور والقرون.
- 3. هي معرفة ليست قيما وغايات فقط وليست تأملات فردية وليست تاريخا وتراثا فحسب لكنها سبيل لتكوين عقلية علمية منهجية في مجالات العلم والمعرفة الاجتماعية والإنسانية والطبيعية والتطبيقية كافة.
  - 4. هي معرفة ناقدة بصيرة تتمثل وتتمكن من كل معرفة صحيحة.
- 5. هي معرفة تعني وتتمثل بالضرورة القدرات والانجازات العلمية والحضارية الصحيحة كافة تلك التي توارثتها البشرية وأنتجتها بعد أن تمحصها وتزنها بميزان الإسلام وشمولية قيمه وتوجيهه وغاياته<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة ضمن سلسلة إسلامية المعرفة، دار الضياء، قسنطينة، ط1، 1987، ص 78.

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 77.



# الفرع الثالث: أهمية وأولوية إسلامية المعرفة.

1. « يجب أن يكون واضحا أن إسلامية المعرفة هي جانب من جوانب الإسلامية وهي جانب أساس وأولي في بناء الإسلامية يختص بالفكر والتصور والمحتوى الإنساني القيمي والفلسفي وكيفية بنائه وتركيبه وعلاقاته في العقل والنفس والضمير، لذلك فإسلامية المعرفة شرط أساس مسبق لنجاح بناء الأمة الإسلامية ومفهومها في الحياة الاجتماعية في كل صورها الفردية والجماعية، الفكرية والعملية، العلمية والحركية على حد سواء»1.

# 2. ثم يأتى البيان بضرورة توجيه كل الجهود لإسلامية المعرفة:

« ولذلك يجب ألا تهمل إسلامية المعرفة وأولوية أداء حقها في زحمة معاناة، معاناة الأمة على الصعيد السياسي والاقتصادي والعسكري وفي الوقت الذي لا مفر فيه من الدفاع على كل المستويات، إلا أن هذه المعارك ستتحول إلى مزيد من استنزاف طاقة الأمة إذا لم تقم الأمة ببذل الجهد المطلوب لتطوير قاعدة طاقتها وهي طاقة الفكر وإسلامية المعرفة، ولذلك يجب بذل جهود البناء والإصلاح لقواعد العقلية الإسلامية القويمة ومتطلبات وجودها ونمائها وذلك ببذل الجهود اللازمة لإقامة صرح المعرفة الإسلامية»<sup>2</sup>.

# 3. وجوهر هذه الأولوية لقضية إسلامية المو فة بناء على ما تهدف إليه من:

- تطوير منهجية الفكر الإسلامي وتطهيره مما اعد اه على العصور.
- ربط الفكر الإسلامي ومنهجيته بتراث الأمة السليم، وتمكين الفكر الإسلامي من كل وجوه القدرة والمعرفة الإنسانية أو طبيعية أو تطبيقية وذلك لتكوين أساس إسلامي معاصر سليم للعمل في كافة المجالات الحياتية والحضارية.
- إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وتمثل التراث والمعارف المعاصرة لا تعني إيقاف العمل في مجالات العمل والإصلاح الحياتية الأخرى<sup>3</sup>.

المطلب الثالث: مصادر المعرفة ومنهجية القرآن المعرفية.

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 78.

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 79.

<sup>3-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 80.





# الفرع الأول: وسائل المعرفة ومصادرها (العقل والتجربة والوحى والوجدان):

### 1. قال محمد عمارة ينتقد مصادر المعرفة في الفلسفات المادية:

« إذا كانت الفلسفات والحضارات المادية ومنها الحضارة الغربية قد حصوت سبل المعرفة للإنسان في هدايتي العقل والتجارب التي يدركها الإنسان بالحواس، فلقد كان ذلك بسبب غيبة فلسفة الاستخلاف عن هذه الفلسفات فلم تجعل للإنسان هدايات من خارج ذاته وخارج عالمه المحسوس، عالم الشهادة لأنها رأته سيد وجوده وليس خليفة عن إله مفارق لهذا الوجود ومنزه عن التلبس والحلول والاتحاد بهذا الوجود... 1

# 2. ثم يقدم مصادر المعرفة في فلسفة الاستخلاف فيقول:

أما في الرؤية الإسلامية المؤسسة على فلسفة الاستخلاف لسبل المعرفة الإنسانية فإنها على حين لا تنقص من قدر ومكانة هدايتي العقل والحواس فإنها تضيف إليهما وأيضا تضبطهما، تضيف هداية الوحي الإلهي الذي يتجلى في البلاغ القرآني والبيان النبوي لهذا البلاغ باعتبار هذا الوحي هداية إلهية للإنسان من قبل صاحب العلم الكلي والمحيط سبحانه وتعالى يحمل إلى الإنسان أنباء عالم الغيب والأحكام التي يستقل العقل الإنساني بإدراكها ولا تدخل تحت الحواس الإنسانية وتجاربها، فهذا العقل وهذه الحواس نسبية القدرات والإدراك تبعا لنسبية قدرات الإنسان، كما تضيف أيضا إلى سبل المعرفة هداية الوجدان ونور القلب، ذلك الفقه الذي لا يأتي ثمره لا للعقل ولا للحواس وإنما هو لطائف إلهية وأنوار ربانية تشرق في القلوب»<sup>2</sup>.

الفرع الثاني: منهجية القرآن المعرفية.

<sup>1-</sup> محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، مرجع سابق، ص 68.

<sup>2-</sup> محمد عمارة، المرجع نفسه، ص 69.



يطرح أبو القاسم حاج حمد هذه الرؤية وتبناها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فالقرآن الكريم بحكم إعجازه وخلوده يطرح منهجية للمعرفة تتجاوز الرؤى الوضعية والمادية الأحادية... وذلك من خلال الجمع بين القراءتين قراءة الوحي وقراءة الكون وكلاهما كتاب، فالكون كتاب منطور والقرآن كتاب مسطور..

- 1. قال أبو القاسم حاج حمد: «وقد عالجنا في المجلد الأول الجانب النظري في جدلية الغيب والإنسان والطبيعة، انطلاقا من الجمع بين القراءتين كرؤية كونية تحقق مطلق... بالاستتاد إلى منهجية القرآن المعرفية والوحي القرآني كمعادل موضوعي ومطلق للوجود الكونى وحركته»<sup>1</sup>.
- 2. وقال طه جابر العلواني: «فالقراءتان متضافرتان ومتلازمتان، قراءة القرآن المسطور قراءة تحليلية متدبرة وقراءة الكون المنثور قراءة سننية علمية وإن إعمال القراءتين معا والجمع بينهما بمنهجية كونية والانطلاق منهما مع الاستفادة بسائر الوسائل تجعل من هذه القراءة الكاملة الوسيلة الدائمة المتجددة لتحقيق الغاية من الخلق وبناء الحياة الطيبة في الدنيا والآخرة»2.

ثم يحذر من الإخلال بهذه القراءة المتكاملة...

فيقول: «كما أن تعطيل أي من القراءتين أو تجاوزهما أو الإخلال بالتوازن بينهما هو إعراض عن ذكر الله تعالى يترتب عليه من الحرج ما يجعل المعيشة ضنكاو المئاب سيئا3، قال تعالى: { وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحْشُرُه يَوْم الْقِيَامَةِ أَعْمَى }4».

المطلب الرابع: ضبط العلاقة بين العقل والنقل.

<sup>1-</sup> أبو القاسم حاج حمد، العالمية الإسلامية الثانية، مرجع سابق، ص 320.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، تقديم كتاب منهجية القرآن المعرفية، دار الهادي للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 2003، ص 19.

<sup>3-</sup> طه جابر العلواني، تقديم كتاب منهجية القرآن المعرفية، المرجع السابق، ص 19.

<sup>4-</sup> سورة طه، الآية، 124.



من الإشكاليات المعرفية الكبرى في الفلسفة قديما وحديثا هي علاقة العقل بالنقل ولقد كان للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة موقفا واضحا من هذه المسألة:

فما هي المسلمة المعرفية التي تتطلق منها المدرسة الحضارية في ذلك؟

وكيف تحدد بالضبط معالم النقل ومعالم العقل؟

ثم ما هي حدود العلاقة بينهما؟

بعد التأمل العميق في إنتاجها المعرفي أستنتج بتوفيق من الله أنها تنطلق من المسلمة التالية ومفادها:

« الوحي "الدين الإسلامي" يعمل في الإنسان في فكره وروحه وسلوكه والإنسان يعمل في الكون، هدفه بناء الحضواة الطيبة (الاستخلاف بالعبادة) ودخول الجنة وسيلته في ذلك العقل إذ به يفهم الوحي و به يستخرج قوانين الكون فيستفيد منها.

الفرع الأول: مفهوم الوحيو أسماؤه و خصائصه:

#### أ. مفهوم الوحى وأسماؤه:

1- قال عبد المجيد النجار: «الوحي في أصل معناه هو تلك الطريقة في العلم التي يتلقى بها النبي من الله تعالى تعاليم الرسالة التي اختير لتبليغها إلى الناس، {وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمُهُ الله إِلَّا وَحْياً أُو مِن وَرَاء حِجَابٍ} أ.

ولكنه أصبح يطلق على التعاليم باعتبار مضمونها من المعاني كما هو الأمر بالنسبة للحديث الشريف أو باعتبار مضمونها وألفاظها كما هو الأمر بالنسبة للقرآن الكريم»<sup>2</sup>.

2- وقال الطيب برغوث: بعد أن أكد بأن كل الأديان السماوية المحرفة كالمسيحية واليهودية أو الأديان الوضعية مثل البوذية، قد تجاوزها الزمن في هداية الإنسان فالإسلام هو الدين الصحيح الوحيد في هداية الإنسان فهو سنن هداية.

<sup>1-</sup> سورة الشورى، الآية، 51.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، علاقة الإنسان بين العقل والوحى، مرجع سابق، ص 54.



«إننا نعتقد أن المصدر المعرفي الوحيد الذي يمنح الإنسان منظومة شمولية متوازنة ومتماسكة في سنن الهداية هو الإسلام بشهادة التاريخ والواقع والوحي نفسه، فالإسلام دون سواه.. هو المدخل الفطري للتحقق بالعبودية وتحقيق الاستخلاف الأمثل في عالم الشهادة باعتباره يشكل محور ارتكاز منظومة سنن التسخير وقاعدة توازن الفعل الإنساني» أ.

- فالدين الإسلامي عند الطيب برغوث سنن "سنن الهداية" ضمن مجموعة السنن التي وضعها الله لتحكم حركة الكون وحياة الإنسان في الدنيا في عالم الشهادة، وهذه السنن للوعي العقدي والإستخلافي والتسخيري لها علاقة أساسية بتماسك الكيان الإنساني وتألقه الحضاري كلما التزم بوعيها وتوظيفها في فعله، فيحددها قائلا:

«منظومة سنن الوعي العقدي: ممثلة في منظومة سنن الإيمان ومنظومة سنن العبودية من ناحية ومنظومة سنن الاستخلاف ممثلة في منظومة سنن الابتلاء ومنظومة سنن التدافع و منظومة سنن التدافع و منظومة سنن التدافع و منظومة سنن التداول و منظومة سنن التحديد ناحية أخرى

ومنظومة سنن التسخير ممثلة في منظومة سنن الآفاق ومنظومة سنن الأنفس ومنظومة سنن المنظومات المنظومة سنن الهداية ومنظومة سنن التأييد من ناحية ثالثة والتي تعمل – أي المنظومات السابقة كلها – في تكامل عضوي ووظيفي لا ينفصم  $^2$ .

3- قال سيد قطب وهو يشرح معنى قوله: "شَهِد الله أَنَّهُ لاَ إِلَه إِلَّا هُو وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعَلْمِ قَآئِماً بِالْقَسْطِ لاَ إِلَه إِلَّا هُو الْعَزِيزُ الْحَكيم، إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ الله الإِسْلاُم وَمَا اخْتَلَفَ الْعِلْمِ قَآئِماً بِالْقَسْطِ لاَ إِلَه إِلَّا هُو الْعَزِيزُ الْحَكيم، إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ الله الإِسْلاُم وَمَا اخْتَلَفَ الله الْعِلْم بَغْياً بَيْنَهُم وَمَن يَكُفُّر بِآيَاتِ اللهِ فَإِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ الله

«ألوهية واحدة، إذن فدينونة واحدة، واستسلام لهذه الألوهية لا يبقى معه شيء في نفوس العباد ولا حياتهم خارجا عن سلطان الله.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 66.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية، 18-19.



ألوهية واحدة، وإذن فجهة واحدة هي صاحبة الحق في تعبيد الناس لها، وفي تطويعهم لأمرها وفي إنفاذ شريعتها فيهم وحكمها وفي وضع القيم والموازين لهم وأمرهم بإتباعها وفي إقامة حياتهم كلها وفق التعليمات التي ترضاها.

ألوهية واحدة، إذن فعقيدة واحدة هي التي يرضاها الله من عباده، عقيدة التوحيد الخالص الناصع ومقتضيات التوحيد هذه كما أسلفنا»1.

• ثم يشرح قوله تعالى (إن الدين عند الله الإسلام) فيقول:

«الإسلام الذي ليس هو مجرد دوة وليس مجرد راية، وليس مجرد كلمة تقال باللسان ولا حتى تصورا يشتمل عليه القلب في سكون ولا شعائر فردية يؤديها الأفراد في الصلاة والحج والصيام، لا فهذا ليس بالإسلام الذي لا يرضى الله من الناس دينا سواه، إنما الإسلام الاستسلام، الإسلام الطاعة والإتباع، الإسلام تحكيم كتاب الله في أمور العباد»2.

# • ثم في معنى قوله تعالى { وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ }<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص 380.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، المرجع نفسه، ص 444.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية، 84.

<sup>4-</sup> سورة آل عمران، الآية، 83.

<sup>5-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، ج1، ص 423.



- وفي موضع آخر يشرح قوله تعالى { وَمَن يَبْتَغِ غَيْر الإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَل مِنْهُ وَهُو فِي الآخِرةِ مَن الْخَاسرينَ }<sup>1</sup>.
- إنه لا سبيل مع هذه النصوص المتلاحقة لتأويل حقيقة الإسلام ولا للي النصوص وتحريفها عن مواضعها لتعريف الإسلام بغير ما عرفه به الله الإسلام الذي يدين به الكون كله في صورة خضوع للنظام الذي قرره الله له ودبره به.
- ولن يكون الإسلام إذن هو النطق بالشهادتين دون أن يتبع شهادة أن لا إله إلا الله معناها وحقيقتها وهي توحيد الله وتوحيد القوامة ثم توحيد العبودية وتوحيد الاتجاه ودون أن يتبع شهادة أن محمدا رسول الله معناها وحقيقتها وهي التقيد بالمنهج الذي جاء به من عند ربه للحياة وإتباع الشريعة التي أرسله بها والتحاكم إلى الكتاب الذي حمله إلى العباد.
- ولن يكون الإسلام إذن تصديقا بالقلب بحقيقة الأولهية والغيب والقيامة وكتب الله ورسله دون أن يتبع هذا التصديق مدلوله العملي حقيقة الواقعية كما أسلفنا.
- ولن يكون الإسلام شعائر وعبادات أو إشراقات وسبحات أو تهذيبا حلقيا وإرشادا روحيا دون أن يتبع هذا كله آثاره العملية ممثلة في منهج للحياة موصول بالله الذي تتوجه إليه القلوب بالعبادات والشعائر والاشراقات والسبحات والذي تستشعر القلوب تقواه فتتهذب وترشد فإن هذا كله يبقى معطلا لا أثر له في حياة البشر ما لم تنصب آثاره في نظام اجتماعي يعيش الناس في إطاره النظيف الوطني»<sup>2</sup>.

# ب. أسماء الوحي: (السمع، النقل، الشريعة، النص، سنن الهداية..)

- قال عبد المجيد النجار: « وقد أطلق على الوحي.. أسماء أخرى متعددة تختلف في وجهة التسمية ولكنها تلتقي كلها عند معنى التعاليم الدينية التي مصدرها الله تعالى، ومبلغها إلى الناس النبي المرسل، ومن هذه الأسماء: السمع باعتبار أن هذه التعاليم مسموعة للإنسان من قبل الأنبياء، والنقل باعتبار أنها منقولة عنهم، والشريعة باعتبار أنها مشرعة من قبل

<sup>1-</sup> سورة آل عمران، الآية، 85.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص 423.



الله، والنص باعتبار أنها منضبطة في نصوص نازلة من قبل الله تعالى، وأي اسم استعملناه من هذه الأسماء فإن المقصود منه تلك التعاليم التي جاء بها محمد صلى الله عليه وسلم مبلغا إياها عن ربه منضبطة في النص القرآني ونصوص الحديث النبوي الشريف»1.

# ج. خصائص "ضوابط، الوحى، النقل" كما تراه المدرسة الحضارية:

ذهب عبد المجيد النجار<sup>2</sup> وهو من أقطاب هذه المدرسة إلى تحديد هذه الخصائص وهو ضبط دقيق حول الوحي كحقائق بعيدا عن التأويلات الفلسفية المختلفة.

أولا: إن الوحي كله قرآنا وحديثا إلهي المصدر ولا مدخل لذات النبي فيه بوجه سوى التحمل والتبليغ للناس، أما القرآن فهو إلهي المصدر لفظا ومعنى وأما الحديث فهو إلهي المصدر في معناه دون لفظه قال تعالى { وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى {3} إِنْ هُو إِلَّا وَحْيَي يُوحَى }.

ثانيا: الوحي قرآنا وحديثا منه ما هو قطعي الورود أي ثبتت له صفة الوحي على وجه القطع ومنه ما هو ظني الورود أي ثبتت له صفة الوحي على سبيل الظن وقطعي الورود هو القرآن كله وما تواتر من الحديث والظني ما سوى ذلك من الحديث وهو فقط الذي يحتمل نظرا من وجهة ثبوته.

ثالثا: بعض ما جاء في الوحي منسوخ ببعض آخر فالقرآن قد ينسخ القرآن والحديث قد ينسخ الحديث وهذا النسخ قد يكون في اللفظ وقد يكون في الحكم كما قد يكون إسقاطا لتكليف وقد يكون إبدالا له إلى ما هو أغلظ أو أخف وهي مسألة ضبطها العلماء في كتب علوم القرآن ومن العلماء من يرى أن النسخ لا يوجد أصلا في الوحي مثل الشيخ محمد الغزالي رحمه الله.

رابعا: الوحي حقائق مطلقة غير خاضعة للتعقيب الإنساني في ذاتها، ودور الإنسان إزاءها إنما هو دور الاستجلاء فحسب وإنما كانت مطلقة لأنها نابعة من علم إلهي مطلق بما

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 55.

<sup>2-</sup> أنظر عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، مرجع سابق، ص 54.

<sup>3-</sup> سورة النجم، الآية، 03-04





هو كائن في عالم الغيب وبما ينبغي أن يكون في حياة الإنسان بناء على العلم بحقيقة ذاته وحقيقة أطواره من بدايته إلى نهايته قال تعالى { وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى الله وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُم الْخِيَرة مِنْ أَمْرِهِم وَمَن يَعْصِ الله وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا مُبيناً }1.

**خامسا**: ما جاء في الوحي لا يخالف قضايا العقل أي مبادئه، بل هو جار على مقتضاها وما يظن أنه مناقض للعقل ليس إلا متعاليا عن فهمه دون أن يكون مناقضا له.

سادسا: الوحي ممحض للحكم في أجناس الأفعال كحلية البيع وحرمة الربا أما أفراد تلك الأفعال المتعلقة بالزمان والمكان فإن الأحكام تتعلق بها بواسطة النظر العقلي حيث يتم ارجاعها إلى أجناسها، الوحي يحكم على البيع بالحلية والربا بالحرمة ولكن العملية التي يقوم بها شخص معين في مكان وزمان معينين ينظر فيها العقل فيلحقها بالبيع حيث تأخذ حكم الحلية أو بالربا حيث تأخذ حكم الحرمة.

سابعا: خطاب الوحي خطاب كلي عام للناس كافة سواء كان في صيغته اللفظية كليا أو جزئيا إلا ما جاء دليل على تخصيصه وذلك لأن الإسلام جاء يخاطب كل البشر، قال تعالى { وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيراً } وهو ما يقتضي أن تكون عمومية الخطاب مطلقة من قيود الزمان والمكان والتبعيض.

ثامنا: الوحي منضبط في نص يجري على أساليب العرب في القول فاستكشاف معانيه ينبغى أن يكون على أساس تلك الأساليب.

تاسعا: من الوحي ما هو قطعي الدلالة وهو الذي لا يحتمل إلا معنى واحدا بحيث يكون لفظه نصا في معناه فلا يحتاج في فهمه إلى غيره، وقد يكون ظني الدلالة وهو الذي يتردد المعنى فيه بين وجوه محتملة تتسع لها أساليب العرب في القول كالتردد بين الحقيقة والمجاز وبين الإطلاق والتقييد وبين العموم والخصوص أي ما يسمى بمباحث دلالات الألفاظ في علم أصول الفقه الإسلامي.

<sup>1-</sup> سورة الأحزاب، الآية، 36.

<sup>2-</sup> سورة سبأ، الآية، 28.



#### الفرع الثاني:مفهوم العقل وخصائصه:

### 1. مفهوم العقل:

قال عبد المجيد النجار «إن العقل الذي نعنيه في مجال حديثنا هذا هو تلك القوة الإدراكية المعيارية في الإنسان التي على أساسها حمل أمانة الخلافة والتي على أساسها خوطب بالوحي ليتحمله فهما وتطبيقا، وهذا المفهوم يتجه في التحديد وجهة المقابلة بين وسيلة إلاهية للكشف عن الحقيقة هي الوحي ووسيلة إنسانية هي العقل الذي يتسع بهذا المفهوم ليصبح مستجمعا لكل قوى الإدراك والتمييز في الإنسان»1.

قال تعالى { إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَر وَالْفُوَاد كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولًا }2.

#### 2. خصائص العقل:

أولا: العقل جعله الله مناط (أي أساس) تكليف الإنسان، ومعنى التكليف أي يكون الإنسان مخاطبا بالوحي ومتحملا مسؤوليته أمام الله فتسجل له الحسنات وتسجل عليه السيئات وله شرطان العقل والبلوغ.

قال عبد المجيد النجار «وهذا يعني ابتداء أن منهج الخلافة متأسس على العقل الإنساني في تتزيله على الأرض، فهو وسيلة ذلك التتزيل ولولاه ما كان وجد منهج للخلافة أصلا $^{3}$ .

ثانيا: القرآن يركز كثيرا على موضوع العقل بناء على دوره في فقه الندين فهما وتنزيلا لذلك « جاء القرآن الكريم بصور هذا الدور العظيم المنوط بعهدة العقل حيث جاء من الحث

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 59.

<sup>2-</sup> سورة الإسراء، الآية، 36.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 59.





على إعمال العقل ومن الثناء على من يستعمله واللوم والتقريع لمن يهمله كثير من الآيات القرآنية»<sup>1</sup>.

ثالثا: العقل وسيلة للكشف على الحق ولكن ليس بطريقة مباشرة بل بطريقة غير مباشرة، « بل يسلك إلى الحق طريقا عبر ما يسمى بالنظر أو الفكر وهذا الطريق يتصف بالمرحلية والتدرج والترابط فهو طريق المقايسةو الموازنة والانتقال من المقدمات للوصول إلى النتائج ومن المعاليم للوصول إلى المجاهيل»<sup>2</sup>.

ثم يحدد مخاطر طريق النظر والفكر التي تجعل العقل ناقصا: «وهذا الطريق الدقيق المسالك تحفه جملة من الأخطار تهدد بإعاقة العقل من إصابة الحق، فالإنسان خلق عجولا مما قد يعرضه لتعجيل المراحل في النظر العقلي وركب على نزعات من الهوى قد تشوش عليه ترتيب تلك المراحل، واكتسب في خضم حياته الاجتماعية الألف والعادة والانشداد إلى موروث الآباء والأجداد مما قد يعوقه عن الانطلاق في مراحل النظر وكل ذلك يؤول بالعقل إلى الوقوع في الخطأ من حيث خلقه الله وسيلة لمعرفة الحق» 3.

رابعا: نتائجه في الوصول إلى الحق نسبية ومحدودة وليست مطلقة وشاملة كالوحي «إن هذا الحق الذي يصل إليه نسبي ومحدود سواء في الكشف عما هو كائن أو في تقدير ما ينبغي أن يكون وذلك لأن العقل في سبيل الوصول إلى الحق يتحرك في معطيات الحس ومن البين أن معطيات الحس محدودة بحدود مادتها وهي ظرف الزمان وظرف المكان فالحواس تجمع محصولها منها لتقدمه إلى العقل»<sup>4</sup>.

وهكذا بالتالي فمعرفة العقل محدودة سواء في الوصول إلى حقيقة الأشياء في عالم الشهادة أو في فيما ينبغي أن تكون عليه حياة الإنسان في علم الغيب.

- فمن حيث الوصول إلى حقيقة الأشياء في عالم الشهادة:

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 59.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 60.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 60.

<sup>4-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 61.



لأن «معطيات الزمان والمكان لا نتعلق بالأشياء إلا من حيث هي آثار وشواهد على ثبوت حقيقتها وعلامات على خصائصها أماكنه الأشياء وماهيتها فهي أبعد من أن نتالها بالبيان معطيات الزمان والمكان»<sup>1</sup>.

# -أما من حيث ما ينبغى أن تكون عليه حياة الإنسان:

«فمعرفة العقل محدودة في ذلك المجال أيضا.. لأن العقل لا يملك من المعطيات المتعلقة بذات الإنسان وحقيقته والمتعلقة بفصول حياته ماضيا ومستقبلا إلا النزر اليسير فكيف يكون قادرا على إصابة الحق المطلق في تقدير ما ينبغي أن تكون عليه الحياة فعلا وتركا؟ إن قصاراه في هذا المجال أن يتصيب الحقيقة النسبية المتعلقة بالظرف المكاني والزماني المعين بحسب ما تتوفر له من معطيات في ذلك الظرف»<sup>2</sup>.

وبناء على هذه النسبية في إدراك ما يجب أن تكون عليه حياة الإنسان ما يؤكده العجز الملحوظ في تاريخ العقل البشري حين يرفض الوحي ويحاول أن يرسم مناهج حياة.

وهو ما يؤكده تاريخ العقل البشري فيما يرسم من مناهج حياته فإن هذه المناهج جاء بعضها ينقض بعضا على مر الزمن حتى ليصعب أن نظفر بحكمة عقلية في مجال التقدير تثبت صلاحيتها الحياة الإنسان في كل زمان ومكان $^3$ .

#### الفرع الثالث: حدود العلاقة بين العقل والنقل:

قبل استعراض آراء بعض أقطاب المدرسة الحضارية الإسلامية في حدود هذه العلاقة أنطلق من أن:

الوحي أنزله الله، والعقل خلقه الله وكالهما دليلان على وجود وقدرة الله وكالهما جعله الله تكريما وإنعاما على الإنسان ولكل منهما مجال في خدمة هذا الإنسان.

• فحدود الوحى إذن هى:

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 62.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 62.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 62.



- 1- تفسير حقيقة الوجود الكونى وغاياته.
- تفسير حقيقة الوجود الإنساني وغايته.
- وكل ذلك وفق الأسئلة: من أين؟ إلى أين؟ لم؟
- 2- تحديد وضبط منهج حياة الإنسان وخلافته في الأرض.
- 3- حراسة العقل وتوجيهه وتذكيره لأن العقل دوره ومداركه محدودة ونسبية بالزمان والمكان.
  - وحدود العقل هي:
  - 1- فهم قوانين الله في الوحي وتتزيلها في الواقع.
  - 2- فهم قوانين الله في الكون من حوله والاستفادة منها.
  - 3- فهم قوانين الله في النفس والمجتمع والاستفادة منها.

كل ذلك من أجل بناء الحضارة الطيبة ودخول الجنة.

#### 1. عبد المجيد النجار:

أ- بداية يشير إلى أن علاقة العقل بالنقل قضية فلسفية لابد من تحديد إطارها العقدي والمعرفى:

فيقول في ضرورة تحديد إطارها العقدي: « إننا نسمع اليوم كلاما كثيرا وأفكارا غزيرة في قضية العقل والوحي التي غلب عليها اسم العقل والنص ولكن هذا الكلام وهذه الأفكار على اختلاف مصادرها تخلو من التحليل العميق للبعد العقائدي والبعد المعرفي لهذه القضية، والحال أنها ليست إلا فرعا من تصور عقدي شامل يتعلق بمنظومة متكاملة تبدأ من وجود إلهي وتمر بوجود كوني وإنساني لتنتهي إلى علاقة بين الله والإنسان فيما أرشده به الوحي، وفيما زوده به من عقل ليتحمل به الوحي» أ.

1- عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحى، مرجع سابق، ص 6.



- ب- وفي تحديد إطارها المعرفي يقول ومن جهة أخرى فإن العقل في تعامله مع الوحي في صورته النصية يخوض تجربة فلسفية منهجية معرفية متعددة المناحي متشبعة المسالك أنفق علماء أصول الفقه فيها الجهود الجبارة وتركوا فيها الآراء القيمة الخالدة، وفيما شهد الفكر الإنساني من تطور في علوم المنهج وعلوم اللسان و غيرهما من العلوم المعرفية ما هو كفيل بإثراء هذه التجربة وتعميقها ودفعها إلى المزيد من النضج» أ.
- ج- بعد تحديد الإطارين العقدي والمعرفي يضع تحفظات على الاتجاهات التي تطرح قضية العقل والنقل من غير مراعاة الإطارين السابقين فيقول:

« أين ما يقال اليوم من كلام وما يطرح من أفكار في قضية العقل والنص من هذه الأبعاد التي يتطلبها البحث فيها في سياقها الضروري عقديا ومعرفيا؟

إننا نكاد لا نظفر في ذلك بشيء ذي بال وهو ما يخشى معه خشية حقيقية أن يؤول تتاول العلاقة بين العقل والنص سواء من قبل المهزومين إزاء المد الحضاري الغربي أو من قبل الحرفيين من المتحمسين للفكرة الإسلامية عموما إلى ما يجحف بالحقيقة فيها فيؤول الأمر إلى إهدار النص أو يؤول إلى إلغاء العقل بل إن ذلك الإجحاف بدأ يظهر فعلا وإن لم يعد يؤل بعد إلى ظواهر غالية تتصف بالعموم»2.

د- ثم بين أهدافه من طرح هذه القضية في فلسفة المعرفة وفي هذه المرحلة من تاريخ الأمة الإسلامية بالذات.

« ولقد دعانا الإحساس بجلالة هذا الأمر: أهمية في ذاته، واستشعارا لفداحة الضرر الذي يلحق بالأمة في حالة الزيغ- أي بإلغاء العقل أو إهدار النص- وحرصا على أن لا ينزلق الشباب الإسلامي خاصة مزالق السطحية والخفة دعانا كل ذلك إلى أن نساهم في طرح هذه القضية»<sup>3</sup>.

#### 2. الطيب برغوث يبين علاقة الوحى المكملة للعقل:

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 6.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين العقل والوحي، مرجع سابق، ص 7.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 7.



أ- فيقول: « من يدرس ظاهرة الوحي والنبوة ويتتبع الجهد الرسالي الضخم للأنبياء عليهم السلام يدرك الدور المحوري الجذري لسنن الهداية في الحياة الإنسانية لعلمه سبحانه وتعالى أن العقل الإنساني وحده لا يمكن أن يستقل بوعي قوانين الوجود الإنساني ووظيفته ومصيره بشكل موضوعي متوازن فكفاه ذلك بالوحي الذي حمله الأنبياء» أ.

ب- ثم يبين أهمية الوحي وحقيقته فيقول: «فمن أجل ضمان فعالية العقل الإنساني كطاقة مركزية واعية في الإنسان كان الوحي وكانت النبوة وكانت الرسالات لتأسيس وبناء الوعي بمنظومة سنن الهداية التي تمنح الإنسان وعيا غائيا متكاملا بالكون والحياة وبالقيم المرجعية العليا التي تحكم ذلك كله وتوجه طاقات الفرد العقلية والروحية والجسمية وما يتبعها من إمكانيات تسخيرية هائلة لتحقيق هذه الغايات والتطابق مع هذه القيم المرجعية العليا»<sup>2</sup>.

#### 3. عمر عبيد حسنة:

أ- تحت عنوان الوحي مصدر القيم والمبادئ والعقل أداة البرامج: كتب يقول «ومن الإمكان الحضاري أن معرفة الوحي تضمنت قيما هادية ومبادئ عامة ورسمت السياسيات والمسارات الكبرى وضبطت المسيرة بنسب متوازنة وقيم أخلاقية ثابتة، وتركت أمر وضع البرامج ورسم الخطط والتنزيل على الواقع بحسب قضاياه ومشكلاته واستطاعته من مهام العقل ووظائفه».

ب- ثم بين أهمية هذه المرونة والتكامل بين العقل والنقل فيقول: « وفي ذلك طلاقة للعقل وحرية لحركته واعتماد له في الاجتهاد ودراسة الواقع محل تنزيل النص وتقدير الاستطاعات المتاحة في ضوء الظروف المحيطة للنهوض بالمجتمع والارتقاء به من مرحلة إلى أخرى، فليست القيم الإسلامية قوالب حديدية تصب فيها العقول وتحاصر لتفتقد وظيفتها في التفكير والكشف التي خلقت من أجلها» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 70.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 71.

<sup>3-</sup> عمر عبيد حسنة، الوارثة الحضارية، المكتب الإسلامي، بيروت، ط1، 2003، ص 41.

<sup>4-</sup> عمر عبيد حسنة، المرجع نفسه، ص 42.



4. محمد عمارة: تحدث محمد عمارة عن ما أسماه العقلانية الإسلامية وهي التي تجمع بين العقل والنقل من حيث معناها وظهورها ثم مقارنتها مع العقلانية الملحدة لدى الغرب من حيث مصادر المعرفة:

أ- من حيث مفهومها يقول: «العقلانية المؤمنة التي تبلورت في علم التوحيد -الكلام- الإسلامي لتقرير الدين وليس لنقضه وهي التي تقرن النقل بالعقل وتحكم العقل بالنقل إيمانا منها بأن العقل هو ملكة إنسان محدود الإدراك نسبي المعارف، بينما النقل هو نبأ ذي العلم المطلق المحيط سبحانه ففيه مالا يستقل العقل بإدراكه» أ.

ب- «فالعلاقة عضوية والعروة وثقى في هذه العقلانية الإسلامية بين العقل والشرع باعتبارهما دليلان خلقهما خالق واحد وجعلهما السبيل لهداية الإنسان.. لا يحدث إهدار النقل لحساب العقل ولا إهدار النقل لحساب العقل لأنهما آيتان إلهيتان وسبيلان من سبل المعرفة الإنسانية الأربع».

ج- أما عن ظهور تيار العقلانية الإسلامية ومنهجه وتميزه الفلسفي وتفوقه فيقول: «كان التيار العقلاني هم الصناع الحقيقيون لقسمة العقلانية في حضارتنا الإسلامية.

لقد انطلقوا من القرآن الذي أعلى مقام العقل ومن اقتصاد الإسلام في الغيبيات فصاغوا من قبل ترجمة الفلسفة اليونانية وللمرة الأولى في تاريخ الفكر الإسلامي صاغوا علم الكلام الإسلامي فلسفة إسلامية مؤسسة على الوحي فيها تزامل العقل والنقل وتآخت الحكمة والشريعة وجاورت العقليات السمعيات وشد التوحيد في الألوهية أزر الطبائع والسببية»2.

د- وعن دور تيار العقلانية الإسلامية فلسفيا حين ظهر فيقول: « واستطاعوا بهذه العقلانية الإسلامية المتميزة النهوض بمهمة مجادلة الفلاسفة واللاهوتيين من أبناء الملل الأخرى فوظفوا الفلسفة للمرة الأولى في التاريخ سلاحا بيد الدين وكان لهم في هذا الميدان فضل

<sup>1-</sup> محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الإسلام والغرب، مرجع سابق، ص 15.

<sup>2-</sup> محمد عمارة، الطريق إلى اليقظة الإسلامية، دار الشروق، ط1، 1990، ص 99.



نشر الإسلام في البلاد التي ازدهرت فيها الأبنية الفكرية التي استرشدت بميراث اليوناني الفلسفي والمنطقي في المناظرة الجدال»<sup>1</sup>.

وفي موطن آخر يقول: « صاغ التيار العقلاني القسمة العقلانية لحضارتتا.. فوازنوا بالوسطية وجمعوا وألفوا بين ما يمكن جمعه وتأليفه من المتقابلات التي عدت في الحضارات الأخرى نقائض لا يمكن تعايشها فضلا عن الجمع والتأليف بينهما، ثم هم كانوا فلاسفة ودعاة إلى الدين وعلماء ورجال دولة وفرسان العلوم النظرية والعملية معا يبحثون عن الإلهيات ويجرون التجارب على النباتات والحيوانات»2.

a وعن ضبط مصادر المعرفة عند هذا التيار ومقارنتها بمصادر المعرفة لدى الغرب فيقول: و هذه العقلانية المؤمنة بعد إضافتها الوحي إلى الكون في مصادر المعرفة تجعل سبل المعرفة أربع هدايات، هي العقل والنقل والتجربة الحسية والوجدان فلا تقف بسبل المعرفة فقط عند العقل والتجربة كما صنعت عقلانية التنوير الغربي الوضعية والمادية...»a.

هناك عقلانية التنوير الغربي وشعارها « لا سلطان للعقل إلا للعقل وهي بذلك تنفي وتنكر بل وتستتكر سلطان الوحي على عقلانية الإنسان وترى في العقل والتجربة سبيلي المعرفة المؤتمنين على تحصيل المعارف التي تستحق الاحترام ».4

«وعلى عكس العقلانية الغربية الملحدة التي جعلت من إعطاء المادة والطبيعة حظها من السببة و الفعل أمرا ينفي وجود الألوهية كالسبب الأول والأعظم في هذا الكون على العكس منها جمعت العقلانية الإسلامية بين الأمرين».

<sup>1-</sup> محمد عمارة، المرجع نفسه، ص 100.

<sup>2-</sup> محمد عمارة، الطريق إلى اليقظة الإسلامية، مرجع سابق، ص 103.

<sup>3-</sup> محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، مرجع سابق، ص 16.

<sup>4-</sup> محمد عمارة، المرجع نفسه، ص 17.





# المبحث الرابع: رؤيتها الأخلاقية.

المطلب الأول: مفهوم الأخلاق وعناية الإسلام بالمسألة الأخلاقية.

# الفرع الأول: مفهوم علم الأخلاق:

« البحث عن المبادئ وترتيبها واستتباطها والكشف عن أهميتها في الحياة الأخلاقية مع بيان الواجبات التي يلتزم بها الإنسان» 1

وهو تعريف ينبني على المبادئ الأخلاقية (وضع مبادئ عامة).

 $^{2}$  وضع عامة للسلوك والأفعال تعين على فعل الخير والابتعاد عن الشر $^{2}$ .

وهو تعريف قائم على سلوك الإنسان.

لذلك نجد في علم الأخلاق وفلسفة الأخلاق مذاهبا منها<sup>3</sup>:

- المذهب الحدسي وهو الذي يرى أن وظيفة علم الأخلاق الأساسية هي وضع المثل العليا للسلوك الإنساني فعلم الأخلاق عندهم معياري أي يبحث فيما ينبغي أن يكون عليه السلوك الأخلاقي لا فيما هو كائن.
- المذهب العقلي وهو الذي يدخل العقل مع الإدارة في تكوين بواعث السلوك الأخلاقي والأخلاق عند هاذين المذهبين معيارية مطلقة توجد في كل زمان ومكان.
- مذهب الوضعية المنطقية الذي يرى أن الأخلاق ليست معيارية مثالية وليست مطلقة بل هي مشخصة في الواقع ونسبية أي متغيرة تبعا للمصلحة.

وفي الإسلام القيم أو المثل العليا معيارية ويقبلها العقل ولكن ليست من وضع البشر، ومشخصة في الواقع البشري ولكن ليست متغيرة تبعا للثروات والمصالح.

<sup>1-</sup> مصطفى حلمي، نقلا عن علم الأخلاق لأرسطو، ترجمة أحمد لطفي السيد، مطبعة دار الكتب، 1924، ص 8.

<sup>2-</sup> مصطفى حلمي، من الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، مرجع سابق، ص 03.

<sup>3-</sup> محمد علي أبو ريان، العلوم الإنسانية ومناهجها من وجهة نظر إسلامية، دار المعرفة الجامعية، مصر، ط 1997، ص 324.



# الفرع الثاني: مفهوم القيمة الأخلاقية:

في اللغة بصفة عامة كلمة القيم والمبادئ تشير إلى معنى الضرورة والكلية والثبات والإطلاق كقولنا مبادئ العلوم ومبادئ الأخلاق.

من حيث الاصطلاح الأخلاقي: قال الراغب الأصفهاني: « مكارم الشريعة هي الحكمة والقيام بالعدالة بين الناس والحلم والإحساس والفضل والقصد منها أن تبلغ إلى جنة المأوى وجوار رب العزة تعالى»1.

- ويمكن أن نستتج تعريفا يسيرا فأقول: هي مجموعة من المبادئ القيمة التي وردت في القرآن والسنة على مستوى الؤد والمجتمع والدولة والأمة وتحيط بفكر الإنسان وروحه وسلوكه من أجل تحقيق الشخصية السوية المطمئنة المؤهلة لبناء الحضارة ودخول الجنة، ومن خصائصها، أن مصدرها الوحي وهي بذلك ملزمة وتوافق العقل السليم، وواقعية وفق ظروف البشر وهي ثابتة باقية إلى قيام الساعة، ومن أسمائها، المبادئ، القيم، الفضائل، المكارم... الخ.

# الفرع الثالث: عناية الإسلام بالمسألة الأخلاقية:

نظرا لأهمية الأخلاق على مستوى الفرد والأسرة والمجتمع والدولة والأمة والحضارة كما يأتي بيان ذلك في خصائصها إن شاء الله، لذلك فإن الإسلام اعتنى بالأخلاق واهتم بها أيما اهتمام ومن مظاهر ذلك:

1. تأكيد النصوص الشرعية من القرآن وسنة على ضرورة اقتران العمل بالإيمان وبالقول والتحذير من مخالفة ذلك:

قال تعالى: { أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَم تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ {2} كَبُر مَقْتاً عِند اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ {2} كَبُر مَقْتاً عِند اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ }^2.

<sup>1-</sup> الراغب الأصفهاني، الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق أبو الزيد العجمي، دار الوفاء للطباعة، ط 1958، ص 91.

<sup>2-</sup> سورة الصف، الآيتان، 2-3.



وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يؤتي بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار فتندلق أقتاب بطنه فيدوركما يدور الحمارفي الرحا فيجتمع إليه أهل النار فيقولون يا فلان مالك؟ ألم تكن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر؟ فيقول: بلى كنت أمر بالمعروف ولا آتيه وأنهى عن المنكر وآتيه)1.

### 2. محاربة النصوص الشرعية للازدواجية والتناقص والنفاق في شخصية الإنسان:

قال الطيب برغوث: « والإسلام بهذا الحرص على جعل الإيمان يستتبع ثمراته العملية في واقع الحياة يعمل على القضاء على الازدواجية والتناقض في شخصية الانسان سواء فيما يتعلق بعلاقته مع نفسه أو فيما يتصل بعلاقته بالمجتمع عامة وعليه فهو يرفض كل أشكال ومظاهر النفاق العقدي والسلوكي أو الاجتماعي وهو ما نلمسه بقوة ووضوح في المساحة التي تحتلها النصوص القرآنية أو الحديثية المخصصة لرصد ظاهرة النفاق بأشكالها المختلفة وتحليل بنيتها النفسية والفكرية والاجتماعية وتقديم العلاج لها»2.

# 3. اعتبار الترقي السلوكي الأخلاقي يتم وينمو حسب درجة الترقي المعرفي والروحي:

« ويعتبر هذا البعد انعكاسا طبيعيا مباشرا لمدى استيعاب الإنسان للبعدين السابقين وتحققه بهما على اعتبار أن الاستقامة على الصراط المستقيم في الفكر والسلوك والعمل والانسجام مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد من المقاصد الإنسانية للترقي المعرفي والروحي كما تؤكد ذلك نصوص عديدة قرآنية وحديثية»3.

<sup>1-</sup> صحيح مسلم.. كتاب الإمارة

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 163.

<sup>3-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 1993، ص 140.





# الفرع الرابع: رؤية نقدية للفلسفة الأخلاقية الغربية.

#### 1. من حيث المذاهب:

إذا تأملنا فلسفة الأخلاق بشكل عام والموضوعات التي تدرسها والمشكلات التي أثارها الفلاسفة قديما وحديثا وجدناها تدور حول معنى القيمة الأخلاقية وما معيارها ومصدرها؟ أي كيف يكون الخير مقياسا لها؟ وما هو الخير؟ وما ضوابط الالتزام والإلزام الأخلاقي؟..الخ، فإذا نظرنا إلى الفلسفة الغربية وجذورها من الاتجاهين الغائي والموضوعي فإن منها:

- أ. مذاهب غائية تحكم على الفعل الخلقي بالاستتاد إلى أثاره أو نتائجه وأشهرها مذهب اللذة عند أرستبس وأبيقور قديما أو مذهب المنفعة حديثا ويعتبر الدارسون التصحيح الفعلي لمذهب اللذة، وهناك أخلاق السعادة عند أرسطو وهي الخير الأقصى تقصد لذاتها وهي كافية بنفسها لإسعاد الحياة. أما الرواقيون قرأو انحصار السعادة في ضبط النفس والاكتفاء بالذات أي أنه تحرر من الانفعال.
- ب. ولكن أبرز معالم الاتجاه الموضوعي يظهر في مذهب كانط صاحب فكرة قانون الواجب الذي يحكم على الفعل الخلقي في ذاته لا بالنظر إلى أثاره ونتائجه.
- ج. وتعد المدرسة الاجتماعية الأخلاقية في العصر الحديث من أهم المدارس التي أسهمت بآراء روادها في دراسة الأخلاق منذ كونت ودور كايم اللذين أرادا تطبيق منهج البحث في العلوم التجريبية على دراسة الظواهر الاجتماعية من تاريخ واقتصاد وأخلاق...
- د. ويأتي فلاسفة الوضعية المنطقية فينكرون القضايا الأخلاقية -لأن الفلسفة- الأخلاقية في رأيهم لا تنطوي على أي بحث في الواقع ويذهبون في غلوهم الإنكاري إلى اعتبارها قضايا زائفة لا تعبر عن أي شيء قابل للتحقيق تجريبيا فيرون أن الأحكام الأخلاقية مجرد توصيات أو رغبات.
- ه. أما رواد الفلسفة الوجودية أمثال كير كجارد ومارسيل وسارتر فبدافع رفضهم إخضاع الفرد للحتمية الاجتماعية أو الموضوعية العلمية وتقديسهم للحرية باعتبارها مصدر الإلزام أسقطوا جميع القيم من حسابهم فكانت فلسفتهم ضربة قاصمة للقيم والفضائل الحلقية



وتجاوزت معاول هدمهم هذا الحد وهوت بالحياة الإنسانية إلى مساع القلق والعبث والضياع واليأس..» 1.

## 2. من حيث العينات: من آرائهم وممارسات الغرب الأخلاقية العملية:

« ونظرة سريعة في الممارسة النظرية والعملية لأخلاق الحضارة الغربية كأخلاق المذهب الوجودي مثلا فإننا نجدد الحملة الشرسة التي حملها أصحاب هذا الاتجاه ضد القيم الإنسانية النبيلة، وضد القيم الإنسانية النبيلة وضد العقائد الإيمانية الثابتة وذلك تحت دعوى الحرية الشخصية التامة وغير المنقوصة للشخص وهذه الحرية فوق كل الزواجر والنواهي والضوابط والتقاليد والأعراف لأن كل هذه الزواجر في حقيقة أمرها تقييد للحرية الشخصية فالأخلاق عندهم نسبية متغيرة متلونة طبقا لما يختار الفرد في حرية شخصية تامة»2.

أ- قال سارتر: «كل فرد هو عالم قائم بنفسه يصنع لنفسه أخلاقه وآدابه وعقائده وآراءه، فيختار إن شاء أو يختار النسك والزهادة.. فهو المسؤول عما يصيبه من جراء إباحته أو جراء نسكه وزهده»<sup>3</sup>.

#### ب- وقال موريس كرنستون:

« إن الرأي عند سارتر هو أن الإنسان لما كان يخلق قيمه الخاصة فإنه لا يوجد معيار أسمى يمكن به امتداح القيم الأخلاقية عند فرد بالنسبة للقيم الأخلاقية عند آخر »4.

ج- ويصف جارودي الفلاسفة الوجوديين بأنهم «سفاحو الثقافة والفكر».

د- ويؤكد عباس محمود العقاد « أن هذه الوجودية بأخلاقها صورة من صور الإباحية يقيمها أصحابها على سند فلسفي يسوغون به ضعفهم وانحلالهم وهم يخجلون من الضعف والانحلال بغير سند منسوب إلى الفكر الفلسفة»<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup> مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، دار الدعوة للطبع، الإسكندرية، ط2، 1993، ص

<sup>2-</sup> محمد عبد الله الشرقاوي، مدخل نقدي لدراسة الفلسفة، مرجع سابق، ص 225.

<sup>3-</sup> سارتر، الوجودية مذهب إنساني، ترجمة الحنفي، ط، 1977، ص 25.

<sup>4-</sup> موريس كرانستون، سارتر بين الفلسفة والأدب، ترجمة مجاهد عبد المنعم، ص 65.

<sup>5-</sup> عباس محمود العقاد، أفيون الشعوب، دار الاعتصام، مصر، 1975، ص 99.



3. والسبب في هذه الأزمة الحقيقة للفلسفة الغربية في الأخلاق: « نابعة من انحراف عن المنهج الصحيح في استمداد تصورات الإنسان للقيم الأخلاقية أو اللهث وراء البحث عن اللذة أو المنفعة، وخطأ تصورات الإنسان عن الهدف من الحياة الدنيوية وبحثه عن أهداف كالسراب مع افتقاده للنظرة الصحيحة للقيم الثابتة التي نستمدها نحنن من عقيدتنا»1.

- « ومن هنا لابد من معرفة ما هو الموقف الإسلامي الذي ينبع من الكتاب والسنة وكيف تكون المبادئ الأخلاقية في ظل الإيمان بالله وكتبه ورسله هذه المبادئ حسب معيار الحلال والحرام والخير والشر وقيام دستور الأخلاق في الإسلام بعيدا عن الغرائز والهوى وبمنآي عن تحكم العقل المجرد من الدين أو سلطة المعارف الحسية البحتة المضللة، ذلك أن الأخلاق الإسلامية إنما تقوم على قيم تتبع من التسليم الأساسي باتحاد الروح بالبدن أو النفس بالجسم أو العقل بالحس ومنها جميعا ينبثق السلوك الأخلاق السوي، فالإسلام ينطوي على كل معانى الأخلاق المثالية الواقعية»<sup>2</sup>.

ثم كيف تكون الأخلاق في الإسلام أساسا لبناء الإنسان السوي والمجتمع المتماسك المؤهل لبناء الحضارة ودخول الجنة.

وعليه فكيف تنظر المدرسة الحضارية الاسلامية إلى ضوابط المسألة الأخلاقية المطلب الثاني: ضوابط الاسلام في المسألة الأخلاقية.

## الفرع الأول: مصدر القيم الأخلاقية هو الوحى:

فعلى اختلاف القيم الأخلاقية فردية كانت أو أسرية أو اجتماعية أو سياسية.. فمبادؤها الأساسية في القرآن والسنة قبل أن يقبل بها العقل ويظهر أثرها الطيب في عالم الحس.

1. يقول سليمان الخطيب: « والقرآن يطرح سلما من القيم الأخلاقية كثير الدرجات بعيد الامتداد من خلال مئات الآيات المنبثة هنا وهناك والتي تجيء في معظم الأحيان ملامسة

<sup>1-</sup> مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، مرجع سابق، ص 155.

<sup>2-</sup> محمد علي أبو ريان، أسلمة العلوم الإنسانية ومناهجها من نظر إسلامية، دار المعرفة الجامعية، مصر، 1997، ص 331.



لواقعة تاريخية قريبة أو بعيدة مستمرة من تلك العظمة والعبرة وذلك من أجل أن ترتبط القيمة الخلقية بأصولها الإسلامية في ذهن المسلم وتزداد توغلا في أعماقه وتأصلا في علاقاته مع المجتمع الذي يتحرك فيه»1.

- 2. وقال أكرم ضياء العمري: « إن قيم المجتمع الإسلامي تتبثق كما نعلم من مصدرين أساسيين هما كتاب الله تعالى وأحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام»<sup>2</sup>.
- 3. قال سيد قطب وهو يعرف بمصدر نظرية الإسلام الأخلاقية: « وهذه هي نظرية الإسلام الأخلاقية بصفة عامة في الوفاء بالوعد وفي سواه من الأخلاق، التعامل أولا هو تعامل مع الله يلحظ فيه جناب الله ويتجنب فيه سخطه ويطلب به رضاه، فالباعث الأخلاقي ليس هو المصلحة وليس هو عرف الجماعة ولا مقضيات ظروفها القائمة، فإن الجماعة قد تضل وتتحرف وتروج فيها المقاييس الباطلة، فلابد من مقياس ثابت ترجع إليه الجماعة كما يرجع الفرد على السواء ولابد أن يكون لهذا المقياس فوق ثباته قوة يستمدها من جهة أعلى من المصلاح الناس ومن مقتضيات حياتهم المتغيرة ومن ثم ينبغي أن تستمد القيم والمقاييس من الله بمعرفة ما يرضيه من الأخلاق والتطلع إلى رضاه والشعور بتقواه، بهذا يضمن الإسلام تطلع البشرية الدائم إلى أفق أعلى من الأرض واستمدادها القيم والموازين من ذلك الأفق الثابت السامق الوضيء» 3.

# الفرع الثاني: قيم أخلاقية متكاملة والحق والخير شعارها:

ونظرا لأهمية البعد الأخلاقي في الدنيا والآخرة نجد القيم الأخلاقية الإسلامية كما تتجلى في مصدرها، فهي متكاملة قيم فردية وقيم أسرية وقيم اجتماعية وقيم سياسية.

ونجد هذا التكامل الأخلاقي في القرآن والسنة إما بذكر أمهات الأخلاق مجتمعة أو بذكر نماذج من قيم أخلاقية على مستويات مختلفة وتشكل في مجموعها موسوعة أخلاق القرآن والسنة.

<sup>1-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مال بن نبي، المؤسسة الجامعية للنشر، بيروت، لبنان، ط1، 1993، ص140.

<sup>2-</sup> أكرم ضياء العمري، قيم المجتمع الإسلامي، وزرة الأوقاف ودولة قطر، ط1، 1993، ص 46.

<sup>3-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص418.



أ- نماذج من أمهات الأخلاق مجتمعة: ما ورد في الوصايا العشر في سورة الأنعام وفي سورة الإسراء، وما ورد في صفات عبد الرحمان في سورة الفرقان، وفي وصف المؤمنين، والمتقين، والمحسنين، والصالحين..الخ.

بصفات متسلسلة تشكل قيما أخلاقية:

ومن الأمثلة هنا كذلك مفهوم البر كما ورد في سورة البقرة:

قال تعالى: { لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُم قَبَل الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَن بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْيَتَامَى وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهُم وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَام الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهُم وَالْمَسَاكِينَ وَالسَّائِيلِ وَالسَّائِيلِ وَالسَّائِيلِ وَالسَّائِيلَ وَالسَّائِيلَ وَالسَّائِيلَ وَالسَّاعَ وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُم الْمُتَّونَ } الْمُتَّونَ } الْمُتَّاوِدِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُم الْمُتَّونَ } أَلْمُتَّامِينَ الْمُتَّامِينَ الْمُتَّامِينَ الْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَّلَةُ وَالْمَتَامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَاءَ وَالْمَتَّامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَاءَ وَالْمَتَامِ وَالْمَامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَامِ وَالْمَتَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمُعُونَ الْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمُعَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ

قال سيد قطب في معنى هذه الآية:

« ليست غاية البر وهو الخير جملة هي تلك الشعائر الظاهرة.. إنما البر تصور وشعور وأعمال وسلوك، تصور ينشيء أثره ضمير الفرد والجماعة، وعمل ينشيء في أثره في حياة الفرد والجماعة.. وهكذا تجمع آية واحدة بين أصول الاعتقاد وتكاليف النفس والمال وتجعلها كلا لا يتجزأ ووحدة لا تنفصم وتضع على هذا كله عنوانا واحدا هو البر أو هو جماع الخير، والحق أنها خلاصة كاملة للتصور الإسلامي ولمبادئ المنهج الإسلامي المتكامل لا يستقيم بدونها إسلام»<sup>2</sup>.

# ب - نماذج أخلاقية على مستويات مختلفة:

ويسعى القرآن من خلالها إلى بناء فرد نموذجي صادق، صبور، محسن، عفو.. الخ. و إلى بناء أسرة نموذجية تحكمها المعاشرة بالمعروف والمودة والرحمة والتكامل الأسري..الخ وإلى بناء مجتمع نموذجي قائم على التعاون والتكامل الاجتماعي وروح المسؤولية.. الخ.

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية، 177.

<sup>2-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج1، ص 161.





وإلى بناء الدولة الإسلامية والأمة الإسلامية القائمة على الشورى و العدل والطاعة والحرية والمساواة.. الخ.

أولا: القيم الفردية: كثيرة في القرآن والسنة منها:

- 1. الصدق: قال تعالى { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّه وَكُونُواْ مَع الصَّادقينَ }1.
- 2. الصبر: قال تعالى { وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولِئِكَ هُم الْمُتَّقُونَ }<sup>2</sup>.
- 3. الإحسان: قال تعالى { ادْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٍّ حَميْم}<sup>3</sup>.
  - 4. العفو: قال تعالى { وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَالله يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ }4.

ثانيا: القيم الأسرية: كثيرة كذلك ومنها:

- 1. المعاشرة بالمعروف: قال تعالى { وَعَاشْرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ } 5.
- 2. المودة والرحمة: قال تعالى { وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُم أَزْوَاجاً لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً }<sup>6</sup>.
  - 3. التكافل الأسري: قال تعالى { وَكَفَّلَهَا زُكَريًّا } 7.

ثالثا: القيم الاجتماعية: كثيرة ومنها:

<sup>1-</sup> سورة التوبة، الآية، 119

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية، 177.

<sup>3-</sup> سورة فصلت، الآية، 34.

<sup>4-</sup> سورة آل عمران، الآية، 134.

<sup>5-</sup> سورة النساء، الآية، 19.

<sup>6-</sup> سورة الروم، الآية، 21.

<sup>7-</sup> سورة آل عمران، الآية، 37.



- 1. التعاون: قال تعالى { وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبَّر وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوان وَاتَّقُواْ الله إنَّ الله شَديد الْعقاب } أ.
- 2.التكافل الاجتماعي: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الساعي على الأرملة واليتيم كالمجاهد في سبيل الله).

وقال: (أنا وكافل اليتيم كهاتين).

3. روح المسؤولية: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (كلكم راع وكلكم مسؤول عن راعيته)<sup>2</sup>.

## رابعا: القيم السياسية: كثيرة منها

1. العدل: قال تعالى { إِنَّ الله يَأْمُرُكُّم أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَات إِلَى أَهْلَهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاس أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ }3.

#### 2. الشورى: قال تعالى:

- على مستوى الأسرة { فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا }4.
  - على مستوى المجتمع: { وَأَمْرُهُم شُورَى بَيْنَهُم }5.
- على مستوى الدولة: { فَاعْفُ عَنْهُم وَاسْتَغْفْر لَهُم وَشَاوْرهُم في الأَمْر فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّل عَلَى الله }<sup>6</sup>.

<sup>1-</sup> سورة المائدة، الآية، 02.

<sup>2-</sup> سورة النساء، الآية، 58.

<sup>3-</sup> سورة البقرة، الآية، 231.

<sup>4-</sup> سورة البقرة، الآية 233.

<sup>5-</sup> سورة الشورى، الآية، 38

<sup>6-</sup> سورة آل عمران، الآية، 159.



- 3. الطاعة: سواء طاعة الله وطاعة الرسول وأولي الأمر، قال تعالى { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهِ وَأَطْيعُواْ اللهِ وَأَوْلِي الأَمْرِ مِنكُم فَإِن تَنَازَعْتُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِلَى عَنْتُم تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْر وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً} 1.
- 4. الحرية: سواء حرية العقيدة أو حرية الفكر أو حرية الرأي، قال تعالى { أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى {9} عَبْداً إِذَا صَلَّى {10} أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى {11} أُو أَمَر بالتَّقُوى }<sup>2</sup>.

# الفرع الثالث: قيم أخلاقية باقية ثابتة مادامت السماوات والأرض:

فالثبات سمة مميزة للأخلاق الإسلامية لأنها ضمن الوحي والله حفظ الوحي « وإنا له لحافظون» فالله مصدر هذه القيم والله هو الذي خلق السماوات والأرض بالحق وأنزل الوحي بالحق، ولذلك فهي قيم لا تبلى ولا تتقادم ولا تتساقط. ومنها: الحق، والخير والصلاح والإحسان...الخ.

1. قال سيد قطب: « والحق في منهج الله أصيل في بناء هذا الوجود، ليس فلتة علاء أو مصادفة غير مقصودة، إن الله سبحانه هو الحق ..والخير والصلاح والإحسان أصيلة كالحق باقية بقاءه في الأض ....أي طمأنينة ينشئها هذا التصور؟ وأي سكينة يفيضها على القلب؟ وأي ثقة في الحق والخير و صلاح؟» 3.

قال تعالى { فَأَمَّا الزَّبُد فَيَذْهَبُ جُفَاء وَأَمَّا مَا يَنفُع الثَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ } 4، وقال { أَلُم تَر كَيْفَ ضَرَبَ الله مَثَلًا كَلَمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء {24} تُوْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ الله الأَمْثَالَ لِلثَّاسِ لَعَلَّهُم يَتَذَكَّرُونَ {25} وَمَثُل كَلْمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِن فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِن يَتَذَكَّرُونَ {25} وَمَثُل كَلْمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِن فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِن

<sup>1-.</sup> سورة النساء، الآية، 59.

<sup>2-</sup> سورة العلق، الآية، 99-12

<sup>3-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن المقدمة، مرجع سابق، ص 14.

<sup>4-</sup> سورة الرعد، الآية، 17.



قَرَارٍ {26} يُثَبِّتُ الله الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ التَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرةِ وَيُضِلُّ الله الطَّالمينَ وَيَفْعُل الله مَا يَشَاء} 1.

2. قال سليمان الخطيب: « يترتب على البعد الديني للأخلاق أن كل كيان حضاري لا يمكن إن يحتفظ بحضارته إلا إذا كانت قيمة الخلقية ثابتة مستقرة وفي مأمن من التساؤل الفلسفي وبذلك يصبح التطور الحضاري قي ظل الصلة بين الدين والأخلاق شريعة كونية صادرة عن الله فهي بذلك فوق العقل وعلى هذا النحو تصبح القيم الأخلاقية مشتملة على عنصر الثبات والدوام الذي تتميز به الأخلاق الدينية»2.

S. وفي هذا الثبات وعناية الله به يقول عماد الدين خليل: «وحتى لا تصبح القيم الأخلاقية عرضة للتقلب والتبدل فان الله تعالى قد جعل المجال مفتوحا لقدرات الإنسان فيما يخص الجوانب العلمية والتقنية بينما قدم له الكثير عن القانون الديني والأخلاقي حيث لا يمكن للإنسان أن يمارس تجربة الخطأ والصواب، لأن هذه ستكون على حساب جهده وذاته ووقته لأن عملية النفي والاثبات هنا ليست سوى عملية سلبية إذ النفي في عالم الأخلاق سيوقع الأمم والشعرب في فوضى لا حد لها وسيصيب الإنسان نفسه بمشاكل باطنية وقلق وتمزق داخلي يثبطانة عن المضي في طريق التطور»S.

الفرع رابع: الالتزام بها والإلزام فيها عبادة لله:

1- الالتزام بها عبادة:

<sup>1-</sup> سورة إبراهيم، الآيات، 24 -27.

<sup>2-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 141.

<sup>3-</sup> عماد الدين خليل، تهافت العلمانية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1977، ص 20.



فالإسلام في كليته عقيدة وشريعة وأخلاقا كما يجب على المسلم الإيمان في العقيدة بأركانها الستة والالتزام بالشريعة بما فيها أركان الإسلام الخمسة كذلك يجب عليه التحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل لذلك فالالتزام بالقيم الأخلاقية ينبع من داخل الإنسان.

وإذا كان الإحسان من أكبر القيم الأخلاقية، ففي حديث جبريل ورد مع الإيمان و الإسلام، بل الإحسان كقيمة خلقية من معانية إتقان الإيمان والإسلام حتى تعبد الله كأنك تراه.

كذلك ما روي أن الإنسان ينال من درجات الجنة بأخلاقه مالا يناله الصائم القائم في النوافل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم»1.

#### 2- الالزام في القيم الأخلاقية الإسلامية عبادة:

« والحقيقة أن أي مذهب أخلاقي لابد أن يستند على فكرة الإلزام فهو القاعدة الأساسية والمدار الذي يدور حوله كل نظام الأخلاقي والذي يؤدي فقده إلى سحق جوهر الحكمة العلمية ذاته وفناء ماهيتها، ذلك أنه إذا لم يكن هناك إلزام فلن يكون هناك مسؤولية وإذا عُدمت المسؤولية فلا يمكن أن تسود العدالة وحينئذ تتفشى الفوضى ويفسد النظام لا في مجال القانون أيضا. فكيف نتصور قاعدة أخلاقية بدون إلزام»2.

ولذلك «يعد الإلزام الخلقي من أساسيات النظام الأخلاقي بصفة عامة وفي الإسلام بصفة خاصة، ذلك أن المبادئ الأخلاقية أو الفضائل التي تحضنا عليها الأحكام والأوامر الأخلاقية إنما تتبثق من النفس الملتزمة بها التزاما إراديا حرا وهذا هو معنى الالتزام النفسي الحر $^{3}$ .

# مفهوم الإلزام في الإسلام:

<sup>1-</sup> رواه أبو داوود.

<sup>2-</sup> عبد الله دراز ، دستور الأخلاق في القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط3، 1980، ص 21.

<sup>3-</sup> محمد علي أبو زيان، أسلمة العلوم الإنسانية ومناهجها، مرجع سابق، ص 335.



«هو إلزام المكلف بتصريف ما قرره الله من الحق، وتنفيذ ما شرعه من الأحكام والأخذ بما وصبى به من مكارم الأخلاق والعزوف عما نهى عنه من مساوئها»<sup>1</sup>.

# المطلب الثالث: طرق الإلزام الأخلاقي وتنوعها في الإسلام (وسائل الردع والزجر):

يمتاز المنهج الإسلامي باستكماله طرق الإلزام المختلفة المحيطة بكيان الإنسان خلافا للشرائع الوضعية التي تحتوى إلزاما ولكنه إلزام سطحي يتسم بالنقص والعجز عن أداء دوره حيث يقف عند حدود الجرائم دون أن يتناول الأخلاق وينص على التخويف بالعقوبات الدنيوية دون الأخروية أو يعتمد على الإقناع العقلى فقط.

#### فما هي إذن طرق الإلزام ووسائله في الإسلام؟

لقد ذكر القرآن الكريم طرق الإلزام وفصلها كما أوضح الكبائر والصغائر والأخلاق والآداب مفصلا أبواب الترغيب والترهيب متبعا طرق التربية الأخلاقية التي تربى النفس وتهذبها وتقومها مع مراعاة الفطرة وخصائص النفس البشرية، والناس على خلقهم أصناف فمنهم من يلتزم ببعضها ومن يلتزم بها كلها ومنهم من يلتزم بتأثير واحد منها فقط.

#### الفرع الأول: الإلزام بوازع العقل ووازع الضمير.

1. I الإلزام بوازع العقل: فلئن كانت « أشرف ثمرة للعقل معرفة الله تعالى وحسن طاعته والكف عن معصيته» فإن من البديهي أيضا «أن يصيح الإلزام بوازع العقل في المجال الأخلاقي هو عماد طرق الإلزام وأولها إذ أوضح القرآن أن الله خلق الإنسان ليعبده وأنه يريد اختباره في هذه الدنيا كما بين أنه لا إكراه في الدين ودل على الأوامر والنواهي لذلك كان الاقتتاع العقلي بصحة القضايا العقلية والمبادئ والأحكام أول أنواع الإلزام» أقضايا العقلية والمبادئ والأحكام أول أنواع الإلزام» أقت

وهكذا فالعقل السليم لا يتعارض مع النقل الصحيح والإسلام معجزة عقلية، والبناء الفكري أساس البناء الروحي والبناء السلوكي.

<sup>1-</sup> مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، دار الدعوة للطبع والنشر، الإسكندرية، مصر، ط2، 1993، ص 129.

<sup>2-</sup> الراغب الأصفهالي، الذريعة في حكام الشريعة، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، ط، 1973، ص 66.

<sup>3-</sup> نديم جاسم، القرآن في التربية الإسلامية، مجلة البحث الإسلامية، عدد خاص، 1971، ص 104.





2- الإلزام بوازع الضمير: وإذا كان الإلزام العقلي قد يصلح لأصحاب النفس المطمئنة الذين يعبدون الله ويطيعون أوامره لأنه سبحانه مستحق للعبادة بذاته وأن أوامره مستحقة للطاعة فمن الناس من لا يرتدع ويلتزم بذلك ويحتاج إلى وازع الضمير، والضمير هو تلك القوة النابعة من داخل الإنسان آمره ناهية، محذرة محرضة في شكل نفس لوامة حارسة يقظة ويسمى بالمراقبة أو خوف الله أو وازع القلب... إثارة الوجدان ...الخ.

ومن روافد تكون الضمير الإلزامي في القرآن الكريم آيات كثيرة منها:

قوله تعالى: { وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَبَعْلُم مَا تُوَسْوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَبَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَريد} أَلُوريد} أَلْوَريد أَلْهُ الْفُريد أَلْهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وقوله: { وَالله يَعْلُم مَا تُسرُّونَ وَمَا تُعْلنُونَ }2.

وقوله: { وَمَا يَخْفَى عَلَى الله من شَنيء فَي الأَرْض وَلاَ في السَّمَاء } 3.

وقوله: { وَلاَ تَعْمَلُونَ منْ عَمَل إلَّا كُنَّا عَلَيْكُم شُهُوداً } 4

وقوله: { وَمَا مَنْ غَائبَة في السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِلَّا في كتَاب مُّبين } 5.

وقوله: { يَسْتَخْفُونَ مِنَ الثَّاسِ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُم إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ الْهُول وَكَانَ الله بَمَا يَعْمَلُونَ مُحيطاً }<sup>6</sup>.

الفرع الثاني: الإلزام بالترغيب والترهب:

<sup>1-</sup> سورة ق، الآية، 16.

<sup>2-</sup> سورة النحل، الآية، 19.

<sup>3-</sup> سورة إبراهيم، الآية، 38.

<sup>4-</sup> سورة يونس، الآية، 61.

<sup>5-</sup> سورة النمل، الآية، 75.

<sup>6-</sup> سورة النساء، الآية، 108.



فمن الناس من يلتزم لأن الله يستحق العبادة والإحسان مقابل الإحسان ومنهم من يعبد الله ويلتزم بأوامره الأخلاقية وغيرها رغبا فيما عنده من نعيم ورهبا مما أعده من عذاب في الدنيا والآخرة.

فالله وعد في القرآن ورغب المؤمنين بالدفاع عنهم، والتيسير لهم، وجعل المخرج لهم، وكون العاقبة لهم وفي الآخرة جنة ونعيم ما لا عين رأت ولا أذن سمعت.

كما وعد الله ورهب من آثار غضب وعقابه وعذابه للأقوام والحضارات السابقة وآثار المعاصي معروفة وهي كثيرة في الدنيا وفي الآخرة العذاب العظيم ومشاهد جهنم في القرآن رهيبة جدا.

قال تعالى: { إِنَّهُم كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ 1. الفرع الثالث: الإلزام بوازع الكفارات والحدود:

1. الإلزام بوازع الكفارات: وذلك بمعاقبة الإنسان بما قدمت يداه تكفيرا عن بعض الذنوب سواء بالصوم أو بالإنفاق وهي عقوبات جسدية ومالية، لعل الإنسان يرجع عن المعصية أخلاقية أو غيرها «وفيها تربية للضمير واستحضار للرقابة الإلهية وتعويد على حفظ الإيمان والكف عن بعض المخالفات»<sup>2</sup>.

ورغم أن الكفارات مهذبة ومربية لوازع الإلزام في الفرد فهي كذلك تنفع المجتمع ماديا وتكفله، فالإسلام كما يقول محمد أبو زهرة «جعلها بمثابة التعاون الاجتماعي، فمن أفطر في رمضان بغير عذر شرعي فعليه عتق رقبة أو صيام ستين يوما أو إطعام ستين مسكينا، ومن قال لامرأته أنت حرام علي كأمي لا يقربها إلا إذا أعتق رقبة أو صام ستين يوما أو أطعم ستين مسكينا ومن حلف وحنث في يمينه كان عليه عتق رقبة أو إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم»<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> سورة الأنبياء، الآية، 90.

<sup>2-</sup> نديم جاسم، القرآن الكريم في التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص 105.

<sup>3-</sup> محمد أبو زهرة، تنظيم الإسلام للمجتمع، دار الفكر العربي، ص 21.



وردت كفارة الظهار في سورة المجادلة، وكفارة اليمين في سورة المائدة، وكفارة القتل الخطأ في سورة النساء.

- قال تعالى: { وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نَسَائِهُم ثُمَّ يَعُودُونَ لَمَا قَالُوا فَتَحْرِيُر رَقَبَة مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُم تُوعَظُونَ بِهِ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ {3} فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيام شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَمْ يَسْتَطْع فَإِطْعَام سِتِينَ مِسْكِيناً ذَلِكَ لِتُوْمِنُوا بِالله وَرَسُولِه وَتِلْكَ مُدُودُ الله وَلِلْكَافرينَ عَذَابٌ أَليم} أَليم أَليم
- وقال في كفارة الأيمان { لَا يُوَاخِذُكُم الله بِاللَّغْوِ في أَيْمَانِكُم وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُم الله بِاللَّغْوِ في أَيْمَانِكُم وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُم الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَام عَشَرَة مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَط مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُم أَو كَسْوَتُهُم أَو تَحْرِيُر رَقَبَة فَمَن لَم يَجِد فَصِيام ثَلاَثَة أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَة أَيْمَانِكُم إِذَا حَلَفْتُم وَاحْفَظُواْ أَيْمَانَكُم كَذَلِكَ يُبَيِّنُ الله لَكُم آيَاته لَعَلَكُم تَشْكُرُونَ} 2.
- وقال في كفارة القتل الخطأ: { وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ أَن يَقْتُل مُوْمِناً إِلَّا خَطَناً وَمَن قَتَل مُوْمِناً وَكَم خَطَناً فَتَحْرِير رَقَبَةٍ مُّوْمِنة وَدِيَةٌ مُسلَمَةٌ إِلَى أَهْلَه إِلَّا أَن يَصَّدَقُواْ فَإِن كَانَ مِن قُومٍ عَدُو لَكُم وَهُو مُوْمِن فَتَحْرِير رَقَبَة مُوْمِنة وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُم وَبَيْنَهُم مِيثَاق فَدِيةٌ مُسلَمَةٌ إِلَى وَهُو مُونَينَهُم مَيثَاق فَدِية مُسلَمَةً إِلَى أَهْلِه وَتَحْرِير رَقَبَةٍ مُوْمِنَة فَمَن لَم يَجِد فَصِيام شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ الله وَكَانَ الله عَلَيماً حَكيماً } 3.

2.الإلزام بالحدود وسلطان الدولة: القانون الجنائي الإسلامي قائم على محاور ثلاثة العقوبات حسب الجريمة جرائم الحدود وجرائم القصاص، والقصاص ضمن الحدود، وجرائم التعزيز.

وجرائم الحدود هي السرقة والحرابة وشرب الخمر والقذاف والزنا والردة، والقصاص يكون في القتل أو قطع أو تعطيل أعضاء الجسم.

<sup>1-</sup> سورة المجادلة، الآية، 03- 04

<sup>2-</sup> سورة المائدة، الآية، 89.

<sup>3-</sup> سورة النساء، الآية، 92.



والتعزيز عقوبات تقديرية لمادون ذلك من الجرائم ومنها السجن والغرامات المالية، والتوبيخ.

وهذه الحدود تتفع الجاني نفسه فتطهره من ذنبه وتلزمه نفسيا ألا يعود وتتفع المجتمع بأخذ العبرة أي الالتزام والإلزام بعدم ارتكاب الجرائم الأخلاقية بالمعنى الواسع.

قال تعالى: { وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطُعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِّنَ اللهِ وَالله عَزِيزٌ حَكِيْم }1.

وقال: { الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِد مَّنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَة وَلَا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنتُم تُوْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمَ الْآخر وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مّنَ الْمُؤْمِنِينَ}².

وقال: { وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لُم يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَاجْلِدُوهُم ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُم شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُم الْفَاسِقُونَ{4} إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ لَقَبُلُوا لَهُم شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُم الْفَاسِقُونَ{4} إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ}3.

وقال: { إِنَّمَا جَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ الله وَرَسُولُه وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَن يُقَتَّلُواْ أُو يُنفُواْ مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُم خِزْي فِي الدُّنيا وَلَهُم فِي الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُم خِزْي فِي الدُّنيا وَلَهُم فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيم} 4.

وقال: { وَلَكُّم في الْقصَاص حَيَاةً يَاْ أُولْي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ } 5.

فالدولة في فلسفة الإسلام السياسية لها وظائف دينية ودنيوية ومنها: الوظيفة الاقتصادية والوظيفة الأمنية والوظيفة القضائية ووظائف الحسبة فهي التي تسهر على حماية الأخلاق والآداب العامة لأن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن.

<sup>1-</sup> سورة المائدة، الآية، 38.

<sup>2-</sup> سورة النور، الآية، 02.

<sup>3-</sup> سورة النور، الآية، 04- 05.

<sup>4-</sup> سورة المائدة، الآية، 33.

<sup>5-</sup> سورة البقرة، الآية، 179.



الفرع الرابع: الإلزام بوازع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكروبالقدوة.

1.الإلزام بوازع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: فأداء فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تؤدي إلى نشوء ضمير جماعي عام ينعكس أثره على ضمير الفرد الواحد فينتهي عن المرائم الأخلاقية وغيرها: يتجلى ذلك في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتحديد مستوياته ووسائله والتحذير من الأثر الإجرامي لتركه. في وجوبه قال تعالى: { وَلْتَكُن مَنكُم أُمّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَئِكَ هُم الْمُقْلَحُونَ}.

وقال: { وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُم أَوْلِيَاء بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكر}².

- وفي تحديد مستوياته ووسائله:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان)<sup>3</sup>.

- وفي التحذير من الأثر الإجرامي لترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (التأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم ثم يدعو خياركم فلا يستجاب لهم)4.

وقال تعالى في بيانه غضبه ولعنه لليهود أنهم لا يؤدون هذا الواجب: { كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكرِ فَعَلُوهُ لَبِئسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ }<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup> سورة آل عمران، الآية، 104.

<sup>2-</sup> سورة التوبة، الآية، 71.

<sup>3-</sup> رواه مسلم.

<sup>4-</sup> رواه البخاري.

<sup>5-</sup> سورة المائدة، الآية، 79.



2.الإلزام بالقدوة: وأعظم قدوة هي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم في سنته القولية والفعلية سواء في الالتزام الشخصي أو في التبليغ بما في ذلك الدعوة والبناء والمواجهة ومنهجه في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاتها بالتركيز على الوعي العقدي والوعي التسخيري والوعي الاستخلاقي.

تأسيسا للمنظومة الأخلاقية الإسلامية كلها بل والإنسانية. قال تعالى { وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ } أَ، وقال: { لَقَدْ كَانَ لَكُم فِي رَسُولِ الله أُسُوّة حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو الله وَالْيَوْمِ الله عَلِيه وسلم: وقال: { الله كَثِيراً } وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق) أن وقالت عائشة رضى عنها: (كان خلقه القرآن).

لقد جمع المقدسي بعض أخلاقه صلى الله عليه وسلم فقال: (كان رسول الله أحلم الناس وأسخى الناس وأعطف الناس، وكان يخصف النعل ويرقع الثوب ويخدم في مهنة أهله. وكان يجيب دعوة المملوك، ويعود المرضى.. ولم يشبع من خبز بر ثلاثة أيام تباعا.. لا يجفو على أحد، ويقبل معذرة المعتذر إليه، يمرح ولا يقول إلا حقا، لا يمضي عليه وقت في غير عمل لله تعالى، وما ضرب أحدا بيده قط، إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما انتقم لنفسه إلا أن تنتهك حرمات الله، وما خير بين شيأين إلا اختار أيود هما، ألا أن يكون مأثما أو قطيعة رحم فيكون أبعد الناس عنه... الخ)4.

المطلب الرابع: النسقية الاستلزامية بين الدين الصحيح والأخلاق المتكاملة والحضارة الطيبة.

ثمة نسقية أي عملية ترابطية استلزامية بين وجود الدين الصحيح تتتج عنه أخلاق متكاملة بمعناها الواسع فتؤدي إلى بناء الحضارة الطيبة التي تخدم الإنسان والإنسانية في الدنيا

<sup>1-</sup> سورة القلم، الآية، 04

<sup>2-</sup> سورة الأحزاب، الآية، 21

<sup>3-</sup> رواه مالك، رقم 1677.

<sup>4-</sup> المقدسى، منهج القاصدين، ص 143.



الباب الأول: \_

وتؤدي إلى الجنة في النهاية فالأمم الأخلاق ما بقيت.. فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا كما أكد ذلك حافظ إبراهيم الشاعر الحكيم.

#### الفرع الأول: الدين الصحيح والأخلاق المتكاملة:

1. الدين الصحيح: أي الدين غير المحرف المتواتر في الرواية وهو القرآن والسنة وهو الإسلام نجده منهج حياة بأكملها يشتمل على العقيدة والشريعة والأخلاق بمعناها الواسع أي أخلاق شرعية مثل أداء الشعائر والحياء والصدق والصبر و الوفاء والإيثار والعفو والإحسان.. وأخلاق حضارية مثل: إتقان العمل وأداء الواجب المحافظة على الوقت التزام المنهج والمنهجية في الحياة...

وهي في مجموعها الشرعية والحضارية أخلاق إسلامية لأن الإسلام منظومة سننية تسرى في الحياة كلها كسريان التيار في السلك الناقل كله.

2. وعليه: فالدين الإسلامي يأمر بالعلم بمعناه المتكامل أي الوعي بسنن الآفاق وسنن الأنفس وسنن الهداية وسنن التأييد..

وهذا العلم بمعنى متكامل تنتج عنه الأخلاق الإسلامية بمعناها الكامل كما سميتها الشرعية والحضارية.

وفي هذا يشير الطيب برغوث إلى أن، السلوك الأخلاقي يكون نتيجة للترقي المعرفي والترقي الروحي.

قال سليمان الخطيب مؤكدا على العلاقة بين الوعي الخلقي والجانب الدين: « نحاول.. تلمس العلاقة والصلة التي تربط الدين بالأخلاق وتأثير ذلك على الكيان الحضاري بما أن كل حضارة عقائدها وقيمها الأخلاقية المنبثقة عن ذلك الإطار الخلقي.

فالمفهوم الخلقي يرتبط بالجانب الروحي من الكيان الحضاري ذلك لأن الوعي الخلقي ظاهرة ذاتية باطنية لا تستمد وجودها من رقابة خارج النفس أو الذات ولذا كان الوعي



الخلقي يستند إلى الجانب الديني لما في طبيعة العنصر الديني من قدرة لل قابة الباطنية على الذات»1.

ثم يورد صورة تاريخية العلاقة بين الدين والأخلاق: « وهناك وجه آخر لما بين الدين والأخلاق من صلة تاريخية عميقة كان لها أبعد الأثر في ذلك التتازع النفسي بين العقيدة الروحية وقواعد السلوك الاجتماعية، ونعني بهذا أن للصلة بين الدين و الأخلاق تفسيرها الموضوعي الذي يجعل الفصل بين الضمير الروحي والقيم الأخلاقية مشكلة من المشاكل الفلسفية الحضارية»2.

### الفرع الثاني: الأخلاق المتكاملة وبناء الحضارة:

فالأخلاق المتكاملة تؤدي إلى بناء واستمرارية الحضارية الطيبة إنما الأمم الأخلاق ما بقيت، وغياب الأخلاق بالمعنى المتكامل يؤدي إلى سقوط الحضارة وتساقطها تدريجيا ولو بعد حين (فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا).

1- قال سليمان الخطيب: «القيم الخلقية المنبثقة عن الرؤية الإيمانية والحس الديني تكتسب موضوعية في ميدان العلاقات الاجتماعية فتسهم في الدفع الحضاري وتتأثر حركة الحضارة سلبا وإيجابا بثبات القيم الروحية والأخلاقية وما كان لأي عامل آخر سواء كان العلم أو العقل أو الفن أن يكون معوضا للجانب الروحي ودوره في توطيد أركان البناء الحضاري»<sup>3</sup>.

2- وقال عماد الدين خليل«: القيم تمثل مراكز النقل في حضارات الأمم وشحنات الدفع في مسيراتها وتكاد وتكون: علاقتها الضرورية للنمو الحضاري تبدو طردية باستمرار على مستويي الكيف والكم فكلما التزمت جماعة ما بمزيد من القيم الأخلاقية، وكلما سعت إلى صقل هذه القيم وتأصيلها في أعماق البنية الاجتماعية كلما تمكنت من حماية وحدتها ومن تأخير عمرها الحضاري وإبعاد شبح التدهور والسقوط بالتالي، وكلما بدأت جماعة بالتخلي عن هذه الالتزامات وطرحها جانبا وعدم السعى لبلورتها وتعميقها في الممارسة الجماعية

<sup>1-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 140.

<sup>2-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 141.

<sup>3-</sup> سليمان الخطيب، المرجع نفسه، ص 142.



كلما عرضت وحدتها للتفتت وأذنت نشاطها ومعطياتها الحضارية الشاملة بمصير سيء قريبا»<sup>1</sup>.

#### الفرع الثالث: خطورة الاخلال بالقانون الأخلاقي في تاريخ الحضارات.

1- قال مالك بن نبي في حضور الإخلال بالقانون الأخلاقي وأثره: «كلما حدث إخلال بالقانون الخلقي في مجتمع معين حدث تغرق في شبكة العلاقات التي تتيح له أن يصنع تاريخه، ولأن هناك دائما تبعية مشتركة بين الحالة الاجتماعية والحالة الأخلاقية في وسط معين، فالفوضى الاجتماعية في أشكالها المختلفة الاقتصادية والفكرية تتتج الاضطراب الأخلاقي وهذا الاضطراب لا يترجم بطبيعة الحال بنفس الطريقة في طبقات المجتمع ولا في عصور تطوره المختلفة»2.

2- وفي إطار ترتيب سلم القيم في بناء المجتمع والأمة مراعاة لمراحل حضارة الأمة و نموها يحذر مالك بن نبي من الإخلال بالترتيب ويجعلها مؤشر سقوط.. فيقول: «علينا أن ندرك سر القيمة التي خص بها.. محمد صلى الله عليه وسلم الفضائل الخلقية باعتبارها قوة جوهرية في تكوين الحضارات ولكن أوضاع القيم تتقلب في عصور الانحطاط بحيث تبدو صغائر الأمور ذات خطر كبير، فإذا ما حدث هذا الانقلاب انهار البناء الاجتماعي إذ هو لا يقوى على البقاء بمقومات الفن والعلم والعقل فحسب لأن الروح والروح وحدها هي التي تتيح للإنسانية أن تنهض وتتقدم فحينما فقدت الروح سقطت الحضارة وانحطت لأن من يفقد القدرة على الصعود لا يملك إلا أن يهوى بتأثير جاذبية الأرض»3.

3- ثم يشير إلى نموذج تطبيقي عن دور الأخلاق (الفكرة الدينية) في بناء الحضارة الإسلامية فيقول: «عندما يكون المجتمع في حالة النشوء كالمجتمع الإسلامي في العهد المدني .. في هذه الحالة يحقق أرفع درجات الاندماج والانسجام بحيث يكون التوتر الأخلاقي قد بلغ ذروة درجاته ويبلغ المجتمع الحد النهائي في تطوره عند ما يفقد بالتدريج

<sup>1-</sup> عماد الدين، التفسير الإسلامي للتاريخ، دار العلم للملايين، ط2، 1978، ص 288.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، دار الفكر، ط3، 1977، ص 45.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، فكرة كومنويلث إسلامي، دار الفكر، ط3، 1977، ص 38.

الباب الأول: \_



خاصية الانسجام فيفترق أفراده ذرات ويصبح في نهاية تحلله عاجزا تماما عن أداء نشاطه المشترك أي أنه يتوقف عن أن يكون مجتمعا $^{1}$ .

4- ويقدم سليمان الخطيب مثالا عن علاقة القيم الأخلاقية والبناء الحضاري من خلال الحضارة الإسلامية: «وتجربة الحضارة الإسلامية في أوج ازدهارها وطبقا للأصول الإسلامية ترينا المفهوم الإسلامي المسألة الحضارية يسعى جاهدا للدمج بين القيم الإيمانية والأخلاقية وبين حركة المسلم في عالم الواقع وبذلك الدمج.. بين العقيدة والشريعة وبين النظر والعمل بين الإيمان وحركة الواقع يمنح الفعل الحضاري أبعاده الإيجابية الصحيحة ليحقق النجاح الكامل لتكوين حضاري يؤسس على القيم الدينية والأخلاقية خلافا لتعرجات وتناقضات الحضارة الوضعية التي تولد نتائج تتسم بالفراغ الإيماني والأخلاقي عبر تواصلها الوضعي»<sup>2</sup>.

1- مالك بن نبى، وجهة العالم الإسلامي، دار الفكر، ط، 1980، ص 26.

<sup>2-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 150.





# الفصل الثاني:

الرؤية الحضارية للمدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة.

المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات.

المبحث الثاني: أسباب سقوط الحضارات.

المبحث الثالث: وقوع الأزمات الحضارية والدعوة إلى التجديد الحضاري.

المبحث الرابع: الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيفية الخروج منها.





# المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات.

المطلب الأول: مداخل مفتاحية أساسية في فلسفتها الحضارية.

باعتبارها مدرسة حضارية، فهي تبحث وتنظر في فلسفة الحضارة وتسعى إلى تأسيس الوعي الحضاري الذي يكون أساسا للبناء الحضاري لأية أمة، والتحذير من أسباب السقوط الحضاري، والتأكيد على سبل التجديد الحضاري، ولذلك نجدها اهتمت بمحورين، من جهة اهتمت بدراسة الحضارة كوحدة تاريخية لها سنن وقوانين في قيامها وسقوطها وتجديدها أثناء التدافع والتداول، فنجد عوامل قيام وأسباب سقوط الحضارات وكيفية التجديد والتجدد.

ومن جهة أخرى ركزت على أزمة الأمة الإسلامية الآن باعتبارها أزمة حضارية شاملة ولبها أزمة إنسان وبالتالي فالحل هو بناء الإنسان لتتبني حضارتنا الإسلامية مرة أخرى. فاقترحت الحل وفق الوعي السنني كطريق للاستخلاف البشري وفق المنهج النبوي. وقبل البدء في تفصيل ذلك كله لا بد أن أبين بإذن الله المداخل الكبرى لفلسفتها الحضارية: الفرع الأول: انتقال التفسير التاريخي من التفسير الشخصي البطولي إلى التفسير الحضاري.

1-قال أرنولد توينبي متحدثا عن المدنية وكون المجتمعات والحضارة هي وحدة الدراسة في التاريخ: "إن المجتمعات الأعظم اتساعا في الزمان والمكان من الدول القومية أو دول المدن المستقلة أو أية جماعة سياسية أخرى هي المجالات المعقولة للدراسة التاريخية فالمجتمعات لا الدول هي الوحدات الاجتماعية التي يجب أن يعني بها دارسوا التاريخ"<sup>1</sup>.

2- منذ زمن عبد الرحمان ابن خلدون الذي اكتشف علم العمران البشري لذلك هو أول رواد المدرسة الحضارية السننية شاع في أذهان كثير من الباحثين أن التاريخ هو من صنع القادة وحدهم، وهي نظرية قديمة جرى عليها أكثر المؤرخين قديما وحديثا، وقد أخذ كثير من مؤرخى المسلمين بهذه النظرية البطولية في تفسير التاريخ، فنسبوا إلى أبطال بأعينهم كل

<sup>1 -</sup> Toynbee Arnolde; A Study of history, london, Oxford, p48.



حدث تاريخي في تاريخ الحضارة الإسلامية دون أن يلتفتوا التفاتا كافيا إلى النسيج الثقافي والحضاري الذي صنع هؤلاء الأبطال والذي كانوا استجابة حقيقية لتحدياته.

S- ثم يعلق الدكتور عفت الشرقاوي على التحول الذي حدث فيقول: « ولقد ظلت هذه النظرية واضحة المعالم في تفسير الأحداث عند هؤلاء المؤرخين حتى عصر ابن خلدون الذي تحولت فكرة التاريخ عنده من فكرة البطولة الفردية إلى قضية التفسير الاجتماعي للتاريخ في ضوء من قواعد العمران وسنن التطور S- التاريخ في ضوء من قواعد العمران وسنن التطور S- العمران ولائد ولا

4- قال ابن خلدون وهو يحدد قواعد علم العمران أو علم الاجتماع الإنساني ويكتشف القوانين التي تحكم الظواهر التاريخية لأنها في رأيه لا تسير حسب الأهواء والمصادفات ولكن تحكمها قوانين مطردة ثابتة مثل الظواهر الطبيعية، فيقول: «فالقانون في تمييز الحق من الباطل في الأخبار بالامكان أو الاستحالة أن ننظر في الاجتماع البشري الذي هو العمران ونميز ما يلحقه لذاته وبمقتضى طبعه وما يكون عارضا لا يعتد به وما لا يمكن أن يعرض له وإذا فعلنا ذلك كان لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الأخبار، والصدق من الكذب بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه وحينئذ فإذا سمعنا عن شيء من الأحوال الواقعة في العمران علمنا ما نحكم بقبوله مما نحكم بتزييفه وكان لنا معيارا صحيحا يتحرى به المؤرخون طريق الصواب فيما ينقلونه وهذا هو غرض هذا الكتاب الأول من تأليفنا، وكأن هذا علم مستقل بنفسه فإذا هو ذو موضوع وهو العمران البشري والاجتماع الإنساني ... وكأنه علم مستنبط النشأة» أد.

5- قال محسن مهدي متحدثا عن ابن خلدون وعلم العمرانو الفلسفة والتاريخ والحضارة: "إن هدف ذلك العلم الجديد هو البحث عن الوجه الباطني للوقائع الخارجية للتاريخ، إن التاريخ علم وحضارة يدرسان وجهين لنفس الحقيقة فبينما يحقق التاريخ في الأحداث من الظاهر

1- عفت الشرقاوي، في فلسفة الحضارة الإسلامية، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، ط2، 1981، ص. 443.

2- عفت الشرقاوي، المرجع نفسه، ص. 443.

<sup>3-</sup> ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، تحقيق عبد الواحدواني، مطبعة لجنة البيان العربي، القاهرة، ط2، 1966، ص 36.





يوضح لنا علم الحضارة طبيعة وأسباب هذه الأحداث وتمشيا مع منطق الأشياء لا بد لدراسة الحضارة أن تسبق دراسة التاريخ"1

6- ثم يؤكد أن هذا التوجه السنني الجديد في دراسة أحداث التاريخ وتفسيرها لم يجده عند أحد قبله من المؤرخين ويتعجب لماذا؟

«ولعمري لم أقف على الكلام في منحاه لأحد من الخليقة، ما أدري لغفلتهم عن ذلك وليس الظن بهم؟ أو لعلهم كتبوا في هذا الغرض واستوفوه ولم يصل إلينا، فالعلوم كثيرة، والحكماء في أمم النوع الإنساني متعددون وما لم يصل إلينا من العلوم أكثر مما وصل»2.

7- وهكذا انتقل التاريخ وتفسيره من الزمن الذي سبق ابن خلدون من المؤرخين إلى عهده وما بعده من خلال ما أكتشفه ابن خلدون من قوانين علم العمران، وما صاغه من نظريات وتفسيرات لذلك فتفسيره الحضاري الاجتماعي للتاريخ والتطور سنة الحياة الاجتماعية للإنسان وعدم الثبات في الحياة، ونظريته في العصبية باعتبارها محور معظم المباحث التاريخية، ونظريته في الدول وأعمارها في التطور الاجتماعي فالدولة عنده كائن حي يتطور على الدوام وفق نظام ثابت كما تتطور كل الكائنات الحية، إضافة إلى نظريته في الدورة الحضارية "التعاقب الدوري".وهكذا

«فالحضارة عنده، تتعاقب على الأمم في أربعة أطوار هي طور البداوة ثم طور التحضر ثم طور الترف ثم طور التدهور الذي يؤدي إلى السقوط ذلك فإن الحضارة هي غاية العمران ونهايته، فإذا تم للدولة كل ما تتطلع إليه من تحضر ذلك رفاهية واسترخاء وسيطرت عليها طبيعة الهرم فيستولي عليها المرض المزمن الذي لا تكاد تخلص منه ولا يكون لها معه براء إلى أن تتقرض»<sup>3</sup>.

8- وقال مالك بن نبي معلقا على منهج ابن خلدون في فهم وتفسير التاريخ وأحداثه:

1 - Mahdi. M. Ibn Khalddoun's philosophy of history: G.Allen and Unwin, London, 1957.

<sup>2-</sup> ابن خلدون، المقدمة، مرجع سابق، ص 38.

<sup>3-</sup> عفت الشرقاوي، في فلسفة الحضارة الإسلامية، مرجع سابق، ص 401.



«قبل ظهور ابن خلدون كان التاريخ ضربا من الأحداث المتتابعة حتى إذا جاء وجدناه يخلع على التاريخ نظرة جديدة، فهو حين وصله بمبدأ السببية أدرك بتلك النظرة معنى تتابع الأحداث من حيث كونه عملية تطور كما حدد معنى الواقع الاجتماعي من حيث كونه مصدرا لتلك الأحداث وتطورها» 1.

## الفرع الثاني: الحضارة هي الوحدة الرئيسية للدراسة في فلسفة التاريخ والحضارة.

فبناء على انتقال التفسير التاريخي من التفسير البطولي إلى التفسير الحضاري أصبحت بذلك الحضارة هي الوحدة الرئيسية للدراسة في فلسفة الحضارة والتاريخ وأصبح اختصاصًا مستقلاً فيه مدارس وأعلام وأقطاب ومناهج...ومن ذلك المدرسة الحضارية السننية الاسلامية المعاصرة والطيبرد غوث نموذجا.

## 1- قال الطيب برغوث في ذلك:

«.. وسننطلق في تحديد أبعاد المشروع الاستخلافي الذي جاءت الدعوة الإسلامية تبشر به وتعمل لتحقيقه في الأرض من تعريف الحضارة على اعتبار أنها المقياس الموضوعي الذي يقيس به مستوى أو درجة الاستخلاف ونقيم جهد كل جيل من أجيال الأمة خاصة وأن هذا المصطلح أصيل في ثقافتنا من جهة كما يبدو ذلك من المحاولة التأصيلية التي قام بها ابن خلدون لبلورة نظرية علم العمران البشري»<sup>2</sup>.

- ثم يؤكد على تطور هذا الاتجاه الحضاري لتفسير التاريخ: « وأنه أخذ مكانته الراسخة في التفكير الإنساني مع التحولات الضخمة التي أحدثتها المدنية الغربية الحديثة من جهة وأصبح موضوع دراسات وبحوث سننية جادة وإن اتسمت أحيانا كثيرة بالجزئية بسبب النظرة التجزيئية المتنافرة للدورة الوجودية للإنسان» 3.

أي اختلاف الرؤية العقدية الدينية في تفسير الله والكون والإنسان والحياة...

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، مشكلة الثقافة، ترجمة عبد الصبور شاهين، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط4، 1984، ص 27.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 155.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 156.





2- تساءل أحمد محمود صبحي عن المؤرخ هل يكتب ويدون لأفراد أم لحضارات ليؤكد على وحدة الحضارة في تفسير التاريخ: «هل المؤرخ يؤرخ لشخصيات أم حضارات؟ لأفراد أم لأمم؟ هذه المشكلة بدورها وإن كانت تخص المؤرخين إلا أن الفلاسفة قد لعبوا الدور الأكبر فيها، فإن التحول في العصر الحديث من التأريخ لأفراد إلى التأريخ لحضارات قد دعا إليه فلاسفة وأصبح التأريخ لحضارات يتخذ موقفا وسطا بين التاريخ والفلسفة فيما اصطلح على تسميته بـ "فلسفة الحضارة"» أ.

3- وذهب سليمان الخطيب يجدد ويضبط هذه المساحة والمسافة بين التاريخ والفلسفة والحضارة فيقول: «وإذا تصورنا كلا من التاريخ والفلسفة قطبين متقاربين فإن فلسفة الحضارة علم يقع في المنتصف تماما بينهما وبينه وبين التاريخ يقع تاريخ الحضارة وبينه وبين الفلسفة تقع فلسفة التاريخ: التاريخ- تاريخ الحضارات- فلسفة الحضارة- فلسفة التاريخ. الفلسفة»2.

4- "من أجل ذلك ظهرت الحاجة إلى الدراسات الحضارية لتستمد صورة فلسفية للمجتمع أولا من مصنفات التاريخ التقليدية وثانيا من خلال ما ألفت هذه الدراسات الإنسانية الحديثة من ضوء على تفاصيل الحياة الاجتماعية لتمزج من هذا كله بشخصية حضارية للمجتمع بكل ما تتطوي عليه هذه الشخصية من مفهومات وتصورات وفلسفة.

وفي الحق أن هناك غير قليل من الصعوبات ما زالت تعترض طريق الدراسة الحضارية وتعترض جهود المفكرين الذين يريدون أن يمهدوا منهجها وأصولها"<sup>3</sup>

الفرع الثالث: مشكلة أي إنسان أو أمة هي مشكلة حضارية شاملة.

<sup>1-</sup> أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، مؤسسة الثقافة الجامعية الإسكندرية، مصر ص 8.

<sup>2-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، و جع سابق، ص 40.

<sup>3 -</sup> Ernest Cassire; The proplem of Knowledge philosophy science and history sinse Hegel (English Trans), p276.



بمعنى أن القضية الكبرى للإنسان والإنسانية هي بناء الحضارة كطريق إلى الاستخلاف الإنساني في الكون وفق منهج الوحي الصحيح، والحضارة بهذا المعنى تكون ظاهرة اجتماعية شاملة لكل كيان الإنسان ولكل نواحي الحياة تربويا واقتصاديا وسياسيا واجتماعيا وإعلاميا وعسكريا..

وبالتالي فمشكلة أية أمة لا ينظر إليها نظرة جزئية على أنها تربوية فقط أو اقتصادية فقط أو سياسية فقط أو اجتماعية فقط أو أخلاقية فقط أو فكرية فقط..

بل المشكلة تقع حضارية أي شاملة وبالتالي فحلها يكون حضاريا شاملا مع البدء بالأولويات وهي بناء الإنسان عقيدة و فكرا وروحا وسلوكا وببناء الإنسان ينبني المجتمع وتتبني الأمة وبالتالي تتبني الحضارة، لأن الإنسان هو الذي يقوم بالاقتصاد والسياسية والاجتماع والعمران والتشييد .. الخ.

1- قال مالك بن نبي: «أي تفكير في مشكلة الإنسان هو في الأساس تفكير في مشكلة الإنسان هو في الأساس تفكير في الحضارة فالحضارة هي القطب الذي تتجه نحوه المسيرة البشرية عبر التاريخ، وأي تفكير في مشكلة الحضارة هو في الأساس تفكير في مشكلة الثقافة، فالثقافة هي روح الحضارة.

وأي تفكير في مشكلة الثقافة هو في الأساس تفكير في مشكلة التربية فالوبية هي المصنع الاجتماعي للثقافة، وأي تفكير في مشكلة التربية هو في الأساس تفكير في مشكلة المنهج، فالمنهج هو الذي يتيح القدرة على حسن الفهم وفعالية تعبئة الطاقات وكفاءة الأداء»1.

2 - وقال أيضا في كتاب أخر: « إن مشكلة كل شعب هي في جوهرها مشكلة حضواته ولا يمكن لشعب أن يفهم أو يحل مشكلته ما لم يرتفع بفكرته إلى الأحداث الإنسانية وما لم يتعمق في فهم العوامل التي تبني الحضارات أو تهدمها $^2$ .

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، دار الفكر، دمشق، ط2، 1974، ص 34.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط3، 1969، ص 21.



3- وقال الطيب برغوث معلقا على كلام مالك بن نبي في كون مشكلة الإنسان حضارية والحل يجب أن يكون حضاريا: « فالحضارة كما يؤكد على ذلك – أي مالك بن نبي - ليست أجزاء وتفاريق و مظاهر مبعثرة ومبادرات مرتجلة أو انتصارات جزئية تحقق هنا أو هناك وليست مرهونة بإرادة شخص وحيد أو مرتبطة بشيء أو خيار وحيد، بل هي جوهر ينتظم جميع أشيائها وأفكارها وروحها ومظاهرها وقطب يتجه نحو تاريخ الإنسانية»1.

4- ويقول الطيب برغوث أيضا معبرا بفك ه الخاص عن هذا الفهم الشمولي لدى مالك بن نبي: «ومن هذا التصور الشمولي التكاملي العميق لمشكلة الإنسان والحياة في عالم الشهادة وأنها بالأساس مشكلة وعي بشروط وسنن حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الحضاري يلج مالك بن نبي إلى عمق المدرسة السننية في الفكر الإسلامي ويحتل موقعا محوريا بعد ابن خلدون»<sup>2</sup>.

# المطلب الثاني: مفهوم الحضارة:

فكما بينت من قبل بأن مالك بن نبي أشار إلى أن مشكلة كل شعب في جوهرها مشكلة حضارة وأنه لا يمكن لشعب أن يحل مشكلة ويفهمها ما لم يتعمق في فهم العوامل التي تبني وتهدم الحضارات، وإلى المعنى نفسه أشار الطيب برغوث حين أكد بأن مشكلة الإنسان في عالم الشهادة بالأساس هي مشكلة وعي بشروط وسنن حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الحضاري.

وقبل بيان عوامل القيام والسقوط والتجديد لابد من بيان معنى الحضارة لدى المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

- فلقد كان مفهوم الحضارة من المباحث التي وردت فيه تعاريف كثيرة من خلال المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة. فكتب في ذلك: مالك بن نبي، الطيب البرغوث، سيد قطب، أبو الأعلى المودودي، عبد المجيد النجار، عماد الدين خليل، أنور الجندي، محمد سعيد رمضان البوطي.. الخ.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التحديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 59.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 59.



سأقتصر على عينات فقط مما أراه ضروريا لبيان مفهوم المدرسة الحضارية لمسألة الحضارة ومما يمكن الباحثين من العودة إليه في إطار الدراسات الإسلامية المعاصرة.

#### الفرع الأول: مالك بن نبى:

لم يركز مالك بن نبي على التعريفات المجردة أو الإجرائية للحضارة وإنما كان تركيزه أكثر على تحليل مكونات الحضارة وقوانينها الكلية.

« فمالك بن نبي يتحدث عن الحضارة كشروط موضوعية تتيح للمجتمع والأمة القدرة على التحكم في سنن وقوانين مواجهة التحديات وتلبية حاجات التوازن والمواكبة والمنافسة والريادة الحضارية »1.

لذلك قال:" الحضارة هي مجموع الشروط الأخلاقية والمادية التي تتيح لمجتمع معين أن يقدم لكل فرد من أفراده في كل طور من أطوار وجودة، منذ الطفولة إلى الشيخوخة المساعدة الضرورية له في هذا الطور أو ذاك من أطوار نموه"2.

#### الفرع الثاني:الطيب برغوث:

الطيب برغوث باعتباره من أكبر رواد وأقطاب المدرسة الحضولية بعد ابن خلدون ومالك بن نبي وهو صاحب نظرية مستقلة في فلسفة الحضارة والتاريخ هي نظرية التدافع والتجديد الحضولي تنطلق من كون الوعي المتكامل بسنن التسخير وسنن الاستخلاف وسنن الإيمان والعبادة وفق المنهج أساس قيام أو سقوط الحضارات وقد أشار إلى نظريته في كتب عديدة منها:

- المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها خلال الفترة المكية والفترة المدينة.
  - الفعالية الحضارية والثقافة السننية.
    - سنن السيرورة الاستخلافية.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي، مرجع سابق، ص 88.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، آفاق جزائرية، ترجة الطيب الشريف، مكتبة النهضة الجزائرية، الجزائر، ص 38.



فاقد أعطى الطيب برغوث للحضارة تعاريفا كثيرة تلتقي في جوهرها وتختلف من حيث إضافات يضيفها من تعريف لآخر حسب ما يقتضيه المحور الذي ورد فيه كل تعريف فحين نستعين بالله ونتتبع بدقة ما استطعنا في كتبه نجد من تعاريفه للحضارة ما يلى:

1- «نقصد بالحضارة حصيلة تفاعل الجهد الإنساني مع سنن الله الكونية والتشريعية وفق الرؤية الكونية التوحيدية من أجل الترقى المعرفي والروحي والسلوكي والعمراني»<sup>1</sup>.

2- «ومن غير أن نطيل في استعراض المناقشات الكثيرة في هذا المجال نبادر إلى استخلاص زبدتها... فالحضارة هي حصيلة تفاعل الجهد الإنساني مع سنن الآفاق والأنفس والهداية من أجل الترقي المعرفي والروحي والسلوكي والعمراني في عالم الشهادة»<sup>2</sup>.

3- «ودون الدخول في تفاصيل الاختلاف القائم بين الدارسين لهذا الموضوع نعمد مباشرة الى استخلاص التعريف الذي نعتمده في هذه الدراسة الحريصة على إبراز وجهة النظر الإسلامية ومقاصدها قدر الإمكان...

فالحضارة هي حصيلة تفاعل تراكمي متكامل ومنتظم للجهد الإنساني مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد بحثا عن أمثل ترقي معرفي وروحي وسلوكي وعمراني متوازن يتيح للأمة القدرة المتجددة على الوفاء باحتياجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها المهيمنة على الصيرورة الاستخلافية للبشر»<sup>3</sup>.

وقال بهذا التعريف في إطار تعريفه للمشروع الاستخلافي الكبير للإنسان والإنسانية مطلقا في كوكب الأرض كما أراده الله حين خلق الكون والإنسان وجعل الإنسان خليفة ومستخلفا في الأرض لعبادة الله وفق منهج الإسلام.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، الجزائر، ط1، 1991، ص 21.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، موقع المسألة الثقافية من إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، ضمن سلسلة لثبات في المسار الحضاري، دار الينابيع للنشر والإعلام، الجزائر، ط1، 1993، ص 10.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها بمكة، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 156.



4- «ونقصد بالحضارة هنا هذه المستويات الراقية من الإشباع المتوازن للحاجات الإنسانية المعرفية والروحية والمادية أو الاجتماعية التي تدفع بالحياة البشرية نحو المزيد من الترقي المعرفي والسلوكي والعمراني، وتتيح للإنسان الاستمتاع الأمثل بخلافته في الأرض، وتهيئة شروط تأمين هذا الاستمتاع في بقية مراحل دورته لوجودية بعد ذلك حينما تؤول به صيرو رة الحياة إلى عوالم المرحلة البرزخية ومنها إلى عوالم مرحلة القيامة والحشر والحساب وانتهاء بمرحلة الخلود الفردوسي أو الجحيمي حيث ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر كما جاء في الحديث» أ.

قال بهذا التعريف في إطار المفاهيم المفتاحية للفعالية والحضارية والثقافة السننية وهو من الكتب التي صاغ فيها نظريته في فلسفة الحضارة.

5- « فالحضارة على هذا الأساس هي حصيلة تفاعل تراكمي متكامل للجهد الإنساني مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد تحقيقا لأمثل ترقي معرفي وروحي وسلوكي وعمراني متوازن يتيح للأمة القدرة المتجددة على مواجهة تحديات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد التي تجد نفسها تتحرك في خضمها بشكل مطرد»<sup>2</sup>.

وقال بهذا التعريف في إطار حديثه عن الوعي السنني التي يهتم بالقوانين الكلية لقيام الحضارة وسقوطها وهو يصوغ نظريته في التدافع والتجديد.

وهذا العدد من التعاريف لدى الطيب برغوث وهي تعاريف متعددة ومتكاملة ومتناسقة وتراكمية مما يؤكد أن الطيب برغوث فيلسوف له من الدقة والمنهجية ما لم أجده عند غيره من الفلاسفة وإنما يدرك هذا الكلام من تتبع كتبه بدقة وقارنه مع غيره.

#### الفرع الثالث: سيد قطب:

اعتبر الإسلام بتشريعه وتحريره للإنسان هو الحضارة: «حين تكون الحاكمية العليا في مجتمع لله وحده متمثلة في سيادة الشريعة الإلهية تكون هذه هي الصورة الوحيدة التي

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، المحمدية، الجزائر، ط1، 2004، ص 30.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، دار الشاطبية للنشر والتوزيع، المحمدية، الجزائر، ط1، 2012، ص 88.



يتحرر فيها البشر تحررا كاملا وحقيقا من العبودية للبشر وتكون هذه هي الحضارة الإنسانية لأن حضارة الإنسان تقتضي قاعدة أساسية من التحرر الحقيقي الكامل للإنسان وحدا من الكرامة المطلقة لكل فرد في المجتمع ولا حرية في الحقيقة ولا كرامة للإنسان في كل فرد من أفراده في مجتمع بعض أربابه يشرعون وبعض عبيده يطيعون $^{1}$ .

وهكذا فقد كتب فصلا في كتابه معالم في الطريق تحت عنوان الإسلام هو الحضارة مؤكدا أن الإسلام وحده هو الحضارة ودونه تخلف وجاهلية.

## الفرع الرابع: أبو الأعلى المودودي:

بداية يعرف الحضارة بصفة عامة فيقول: « إنما هي نظام متكامل يشمل كل ما للإنسان من أفكار وآراء وأعمال وأخلاق في حياته الفردية أو العائلية أو الاجتماعية أو الاقتصادية أو السياسية، ويعرف الحضارة الإسلامية فيقول: " مجموعة المناهج والقوانين التي قررها الله سبحانه وتعالى لكل هذه الشؤون والشعب المختلفة لحياة الإنسان.. وهي المعبر عنها بكلمة دين الإسلام أو الحضارة الإسلامية"»<sup>2</sup>.

#### الفرع الخامس: عبد المجيد النجار:

وهو فيلسوف مجدد حتى في كلمة الحضارة ذاتها:

1- إذ يسمى الحضارة بالتحضر، فيعرف التحضر بقوله: « إن التحضر هو وضع من الاجتماع الإنساني ومواصفات خاصة في علاقة أفراد المجتمع بالأرض التي يعيشون عليها وعلاقة هؤلاء الأفراد ببعضهم بحيث تثمر هذه العلاقات كلها نمطا من الحياة تتمو فيه المكتسبات المادية والمعنوية متلونة بألوان مختلفة من حضارة إلى أخرى» 3.

<sup>1-</sup> سيد قطب، معالم في الطريق، دار الشروق، القاهرة، مصر، ط9، ص 140.

<sup>2-</sup> أبو الأعلى المورودي، الحضارة الإسلامية، ترجمة محمد عاصم الحداد، الدار السعودية للنشر، 1984، ص 288.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 19.



2-ويبين وصف الحالة العكسية للحضارة فيقول: «وكما يعيش الناس وضعا من التحضر فإنهم قد يعيشون أيضا أوضاعا أخرى لا تحضر فيها، بل هي قائمة على التشتت في العلاقة بين الأفراد وفي العلاقة بينهم وبين الأرض فلا يكون استقرار يفضي إلى كسوب مادية ومعنوية وإنما هي بداوة وترحال وتوحش يحافظ فيها الناس على الحد الأدنى الذي يحفظ الحياة»<sup>1</sup>.

#### المطلب الثالث: عوامل بناء الحضارات:

الحضارة كفعل بشري لا تقوم بالصدفة بل وضع الله لها قوانينا "سنن" تحكم قيامها منها ما له علاقة بالإنسان ووعيه بتلك القوانين ومنها ما يتعلق بالكون وما فيه من تلك القوانين ومنها ما يتعلق بموافقة قوانين الوحي.. وبقدر تطابق وتناغم حياة الأفراد والمجتمعات والأمم مع تلك القوانين تقوم الحضارات وبمخالفتها تسقط.

1- فهي إذن قوانين الله وضعها والعقل الإنساني إذ أمره الله بالعلم والبحث يكتشفها فمن حيث دور هذه العوامل وأنواعها قال عبد الحميد النجار: «لا ينشأ التحضر ولا ينمو إلا بعوامل فاعلة تؤدي إذا ما اجتمعت في مجتمع ما إلى ظهور حياة حضارية فيه ثم إلى نموها واستمرارها، ويرجع بعض هذه العوامل إلى الإنسان نفسه ويرجع بعضها الآخر إلى البيئة الطبيعية التي يعيش فيها»2.

2- ومن حيث كونها جعلها الله قدرا صارما وقوانين ثابتة لا تحابي أحدا مع أنها تدخل في إطار إرادة الإنسان وقدرته قال عبد الحميد النجار أيضا: «إن التحضر ظاهرة إنسانية إرادية ولذلك فإن قيامها يكون رهين عوامل تدخل في أغلبها ضمن نطاق الإرادة الإنسانية على سبيل التحصيل والكسب، كما أن عوامل تداعيها أيضا تدخل في نطاق الكسب الإرادي للإنسان في أغلبها وبهذا المعنى تدخل ظاهرة التحضر الإنساني ضمن دائرة محكومة بقانون الأسباب ولكنها أسباب إرادية وليست حتمية فإذا شاء الإنسان أن يتحضر فإنه يتحضر وإذا

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 20.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، الجزء الأول، ص 25.



شاء أن ينحدر في حضارته فإنه ينحدر تلك مسؤوليته التكليفية في نطاق القدر الإلهي العام الذي يدور فيه الوجود كله»<sup>1</sup>.

وهكذا فهي قوانين من وضع الله واكتشاف الإنسان، وحرية الإنسان تكمن في الأخذ بها فيكون التحضر أو الإعراض عنها بالتفريط فيها فيكون التخلف مع أن الله يأمرنا أن نأخذ بها.

#### الفرع الأول: عبد الحميد بن باديس:

لقد اعتبر الإمام عبد الحميد بن باديس رائد النهضة و الإصلاح الفكري والتربوي والثقافي والاجتماعي أساسا للمحافظة على الهوية الإسلامية والوطنية وطريقا لتحرير العقول والقلوب والرقاب من الجهل والضلال والخرافة والاستعباد وبالتالي تكون النهضة الحضارية للأمة ولذلك سخر حياته كلها وأسس جمعية العلماء المسلمين وركز على المدرس والمساجد والصحافة.. وقام بتعليم القرآن وبإحياء علوم الدين مرة أخرى وعلوم اللغة العربية والتاريخ واشتغل بذلك كله بدل السياسة.

قال عبد الحميد بن باديس محددا عوامل بناء الحضارة "صحة العقيدة واستتارة الفكرة واستقامة الخلق هي الاصلاح كله"<sup>2</sup>

وقال البشير الابراهيمي مبينا هذه العوامل التي ذكرها بن باديس بقوله وهو يعلق على منهج بن باديس: "وكان من طريقته في التربية أن يرمي إلى تصحيح الفكر وصقل العقل وترقية الروح وتقوية الخلق وتسديد الاتجاه في الحياة"3

وعليه فمنهجه العام يتمحور حول:

أ. بناء الانسان أولا لأن الانسان هو أساس بناء الحضارة كلها.

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 42.

<sup>2-</sup> عبدالحميد بن باديس،مجلة الشهاب، ج1، م14، مارس 1937، ص16.

<sup>3-</sup> أحمد طالب الابراهيمي، آثار البشير الابراهيمي، ج4، ص338.



- ب. التركيز على أولوية الاصلاح الثقافي قبل الاصلاح السياسي لأن النجاح في بناء الثقافة يؤدي إلى النجاح في ممارسة السياسة وإلى قيام الحضارة أما النجاح في السياسة فقائم بالضرورة على النجاح في الثقافة.
- ج- التأسيس للوعي الديني والوعي اللغوي والوعي التاريخي من خلال ثلاثية الاسلام والعربية والتاريخ الاسلامي والوطني فأكد أن الاسلام ديننا والعربية لغتنا والجزائر وطننا وهذا تركيز منه على فلسفة التاريخ والحضارة.

## فعوامل بناء الحضارة عند بن باديس:

1- صحة العقيدة: وذلك من خلال بناء الوعي العقدي أي الإسلام الذاتي كما يسميه هو لا الإسلام الوراثي، فلا بد من تصحيح الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر، كما ورد في الكتاب والسنة لأن العقيدة الصحيحة أساس قيام الحضارة في الدنيا وأساس دخول الجنة في الآخرة وهو ما يسمى في فلسفة الحضارة والتاريخ بالفكرة الدينية.

2- استنارة الفكرة: وذلك من خلال تجديد المنظومة الفكرية كلها والتأكيد على وعي سنن الله التي نظر لها الطيب برغوث فيما بعد واستنارة الفكرة هي نظرية الثقافة ودورها في الحضارة.

3- استقامة الخلق: وذلك ببناء سلوك الإنسان بما يستقيم مع الحق في الوحي والعقل السليم وكل قيم الخير والحق والصلاح.

واستقامة الخلق هو ما يسمى بالمنطق العملي والفعالية في مجال فلسفة التاريخ وهكذا بتصحيح بالعقيدة واستتارة الفكرة واستقامة الخلق بهذه الثلاثية على مستوى الفرد والمجتمع والأمة تبنى الحضارة وتكون النهضة الحضارية.

ويؤكد على ذلك في قوله بمناسبة تأسيسه لصحيفة المنتقد فيقول: «في يوم النحر من ذي الحجة 1343 ه برزت جريدة المنتقد تحمل فكرة الإصلاح الديني بتنزيه الإسلام عما أحدثه فيه المبتدعون وحرفه الجاهلون وبيانه كما جاء في القرآن العظيم والسنة المطهرة وعمل به السلف الصالح معلنة أن المسلمين بذلك تصفو عقائدهم وتزكو نفوسهم وتستقيم





أعمالهم وينبعثون عن قوة وبصيرة في الأخذ بأسباب الحياة الراقية والمدنية الطاهرة مشاركين أمم الدنيا في خدمة الإنسانية وترقية الحضارة وتوسيع العمران»1.

- 4- المنهج: أي بناء الإنسان الذي يعتمد المنهج منطلقا في حياته.
- قال عبد الحميد بن باديس: «إن القرآن الذي كون رجال السلف لا يكثر عليه أن يكون رجالا في الخلف لو أحسن فهمه وتدبره وحملت الأنفس على منهاجه»<sup>2</sup>.
- وقال البشير الإبراهيمي: في ذلك: « الشيخ عبد الحميد بن باديس الذي قيضه الله لخدمة الأمة عمل على إصلاح النفوس وصقلها من خلال التربية والتعليم وكانت فلسفته في تربية الناشئة الجزائرية تستند على فكرة عدم التوسع في العلم وإنما تتم تربيتها على فكرة صحيحة ويعني بها تصحيح العقائد وتقويم الأخلاق ولو مع علم قليل»3.
- قال الطيب برغوث: معلقا على منهج جمعية العلماء المسلمين: «وكان اختيارها للساحة الفكرية والثقافية والتربوية والاجتماعية كمضغة محورية للمساهمة عبرها في معركة التحرير والتجديد والبناء الحضاري هو أول مؤشر من مؤشرات الوعي السنني الإستراتيجي في هذه التجربة لأنه وعي يتحرك في عمق سنن التغيير والإصلاح والتجديد، ويعرف كيف يستثمرها في تهيئة الشروط الموضوعية لأصالية وفعالية الأداء» 4.
- قال أندري درليك: «إن اهتمامات ابن باديس امتدت من النواحي الدينية إلى الشؤون السياسية ولمس تفكيره الأمور الاجتماعية والثقافية، لقد عبر عن آرائه حول مسألة الحضارة للجزائريين وللبشرية أجمع»<sup>5</sup>.

الفع ع الثاني: مالك بن نبي:

<sup>1-</sup> عبد الحميد بن باديس، جريدة الشهاب، ج1، م11، الافتتاحية.

<sup>2-</sup> الشهاب، ج7، م7، جويلية، 1931.

<sup>3-</sup> أحمد طالب الإبراهيمي، آثار البشير الإبراهيمي، ج1، ص 115.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 39.

<sup>5-</sup> أندري درليك، عبد الحميد بن باديس مفكر الإصلاح وقائد الحركة الوطنية الجزائرية، رسالة دكتوراه، جامعة ميسيل، كندا، 1971.



مالك بن نبي باعتباره قد درس وانتقد فلاسفة الحضارة والتاريخ وصاغ نظريته في الدورة الحضارية وهو بذلك من أقطاب الفكر السنني.

« لأنه استطاع أن يوسع دائرة اهتمامه وحقل دراسته من نطاق القبيلة والدولة والمجتمع عند ابن خلدون إلى الأمة والحضارة .. عندما أكد أن مشكلة الإنسان عموما هي مشكلة حضارة وأي تفكير في حل أزمات هذا الإنسان لا يستوعب هذه الحقيقة لن يزيد أوضاعه إلا تعقيدا وتدهورا»<sup>1</sup>.

لذلك بحكم خاصية البحث السنني في فك ه وتفكيره نجده قد بحث في السنن "القوانين" العامة لقيام الحضارة وسقوطها ثم طبق ذلك على الحضارة الإسلامية كما سنعرف فيها بعد.

وفي هذا يقول عنه الطيب برغوث: « فمالك رحمه الله وضع الأزمة والنهضة في إطارهما الفكري والمنهجي الصحيح عندما نبه إلى ضرورة النظر إليهما على أنهما ليستا سلسلة من الأحداث يعطينا التاريخ قصتها بل على كونها ظاهرة يرشدنا التحليل إلى جوهرها وربما يهدينا إلى قانونها وسنة الله فيها من خلال تعميق النظر في:

- ظاهرة النهضة: كيف تتم؟ وما هي السنن التي تحكم سيرها؟ وكيف يتم التحكم التسخيري أو الوظيفي لهذه السنن؟
  - وظاهرة الأزمة: كيف تحدث؟ وما هي السنن التي تحكم سيرها؟»2.

ثم يستخلص الطيب برغوث الأسئلة المفتاحية الكبرى لفكر مالك بن نبي في فلسفة الحضارة فيقول: «فقد حاول رحمه الله في دراساته كلها تأصيل منهج فكري أو تفكيري يتمحور حول أربعة أسئلة كبرى هي:

- 1. حضارتنا الإسلامية: كيف تأسست؟ وكيف تطورت؟ وما النظم أو السنن التي تحكم ذلك كله؟
  - 2. وكيف ضعفت؟ وكيف انهارت؟ وما السنن التي فعلت فعلها في ذلك كله؟

1- الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إسراتيجية التجديد عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 78- 89.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 90، أنظر، مالك بن نبي، شروط النهضة 92، وميلاد مجتمع 69.



- 3. وكيف نعيد بناءها؟ وما هي السنن التي تحكم إعادة البناء؟
- 4. وكيف نقي مسيرتها من الفتور والوهن والتراجع؟ ما هي السنن الفاعلة في ذلك كله؟» ويؤكد الطيب برغوث على أهمية هذا النموذج التفكيري في عملية البناء الحضاري فيقول: «ولا شك أن هذا الطرح يعطي أبعادا إستراتيجية شاملة لقضية البناء والتجديد الحضاري، تضمن للمعنيين بها شمول وعمق الفهم على صعيد إدراك الواجبات والحاجات والأولويات أولا وحسن الأداء على صعيد البناء والانجاز اليومي ثانيا والاقتدار المتزايد على صعيد المواجهة الدائبة للتحديات ثالثا» 2.

# تحديد عوامل بناء الحضارة عند مالك بن نبى:

حين نتأمل جيدا الفكر السنني الحضاري لمالك بن نبي في عوامل بناء الحضارة بالضبط نجده:

- من جهة يتناول الحضارة كجدار ينبني تؤثر فيه أربعة عوامل هي عالم الأفكار وعالم الأشخاص وعالم الأشياء وعالم العلاقات الاجتماعية، ويدعو إلى توجيه الثقافة وتوجيه العمل وتوجيه المال، وهذا ما انتبه إليه الطيب برغوث.
- ومن جهة ثانية يتناول الحضارة كمركب يتم تركيبه بعوامل أربعة هي: الإنسان والزمن والتراب والفكرة الدينية فيكون الناتج الحضاري وهذا ما ذهب إليه عبد المجيد النجار وسليمان الخطيب وآخرون.

## أولا: الحضارة كجدار ينبني تؤثر فيه أربعة عوامل:

1- يتجلى ذلك من خلال المقولات التالية:

« البناء الحضاري ناتج تفاعل تكاملي لعالم الأفكار وعالم الأشخاص وعالم الأشياء وعالم العدقات الاجتماعية» 3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 90.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 91.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، دار الفكر، دمشق،ط2، 1974، ص 30.



فاعلية الأفكار وحيويتها الاجتماعية تخضع لتماسك وحيوية شبكة العلاقات الاجتماعية داخل المجتمع» 1.

« غنى المجتمع لا يقاس بكمية ما يملك من أشياء بل بمقدار ما فيه من أفكار تجديدية حية تعرف طريقها إلى العقول والنفوس وواقع الناس العملي»<sup>2</sup>.

«إن ما ينوب المجتمعات من مخاطر ليس من قلة أشيائها وفقر إمكاناتها بل في الغالب من فقر أفكارها وعقم مناهج تفكيرها وهيمنة الجمود والتقليد والذرية عليها»<sup>3</sup>.

2- يقول الطيب برغوث معلقا على هذه المقولات: « يقرر مالك بن نبي ابتداء أن صناعة التاريخ تتم تبعا لتأثير طوائف أو عوالم اجتماعية أربعة، تاثير عالم الأشخاص وتأثير عالم الأفكار وتأثير عالم الأشياء وتأثير عالم شبكة العلاقات الاجتماعية التي تعطي للجهد الإنساني فعاليته النموذجية القصوى، وينطلق من هذا الثابت الأساسي ليؤكد أن كل حقيقة لا تؤثر في هذه العوالم هي حقيقة ميتة لا تغني شيئا في مجال التدافع والتداول الحضاري» 4.

3- ثم يشرح الطيب برغوث بناء على فكرة مالك بن نبى هذه العوالم الأربعة:

أ. عن تأثير عالم الأشخاص يقول: « محور ارتكاز عملية التغيير ومصبها الطبيعي الدائم وأداته الانجازية الرئيسية في الوقت نفسه، بدونه لا معنى للتغيير ولا جدوى منه أصلا، فالإنسان هو المستهدف المحوري بعملية التغيير والمعنى الأساس بها والمستفيد الأول منها وما عداه من العناصر والمفردات الكونية مسخرات خادمة لوظيفته ورسالة في الحياة»<sup>5</sup>.

ب. وعن تأثير عالم الأفكار الذي اعتبره مالك بن نبي الإطار المرجعي الموجه، وأن الأفكار هي ثروة المجتمع وأن غنى المجتمع أو فقره يقاس بالأفكار فقال: «عالم

<sup>1-</sup> مالك بن نبى، المرجع نفسه، ص 45.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، ص 34.

<sup>3-</sup> مالك بن نبى، المرجع نفسه، ص 34.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، موقع المسألة الثقافية من إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، دار الينابيع للنشر والإعلام، الجزائر، ط1، 1993، ص 13.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق ، ص 91.



الأفكار باعتباره الإطار المعرفي الموجه»<sup>1</sup>، وقال: «الأفكار هي الثروة الحقيقية الخالدة للمجتمع»<sup>2</sup>.

وقال: « إذا ما تأثرت سلبا بالجمود أو التشويه أو الانحراف أو المسخ تعرض المجتمع إلى فقر عضوي أو هيكلى ما حق»3.

- فيعلق الطيب برغوث على أهمية الأفكار وعالم الأفكار ضمن تحقيق الوعي العقدي والاستخلافي والتسخيري فيقول: «الذي يحدد موقف الإنسان من خالقه ومن نفسه ومن الكون والحياة والمصير وينظم علاقاته العبادية والوظيفية والحضارية بذلك كله»4.

لذلك نجد مالك بن نبي في كتابه مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي تحدث عن الأفكار على مستيات كثيرة، منها الطفل والأفكار، المجتمع والأفكار، الحضارة والأفكار، الطاقة الحيوية والأفكار، عالم الأفكار، الأفكار المطبوعة والأفكار الموضوعة، جدلية الفكرة والشيء، صراع الفكرة والوثن، أصالة الأفكار وفعاليتها، الأفكار وازدواجية اللغة، الأفكار الميتة والأفكار المميتة، انتقام الأفكار المخذولة<sup>5</sup>.

- ج. وعن تأثير عالم الأشياء يقول الطيب برغوث: « باعتباره المجال الحيوي الذي يوفر للإنسان الإمكانات التسخيرية الأولية الخامية اللازمة لأداء مهمته الوجودية بكفاءة والاستمتاع الروحي والمادي الأمثل بفرصة الثمينة في المرحلة الدنيوية من دورته الوجودية الطويلة التي تتأسس وضعيته في بقية مراحلها على أصالته في المرحلة الدنيوية» 6.
- د. وعن تأثير عالم شبكة العلاقات الاجتماعية، يقول أيضا: « المصب الذي تلتقي فيه كل روافد الطاقة الاجتماعية المتدفقة فتزداد مع الزمن تكاملا وانسجاما ومن

<sup>1-</sup> مالك بن نبى، ميلاد مجتمع، ص 68.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 34.

<sup>3-</sup> مالك بن نبى، فكرة \*\*\* إسلامى \*\*\*، ص 52.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 91.

<sup>5-</sup> أنظر، مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، مالك بن نبي.

<sup>6-</sup> الطيب برغوث، محورية العالم الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 92.



ثم تأصيلا وانشحاذا وحيوية وتجددا لتعطي لجهد الأفراد والجماعات والمجتمع والأمة فعاليته الوظيفية أو التسخيرية النموذجية القصوى في معتركات التدافع والتداول الحضاري»1.

4- ويستخلص الطيب برغوث عوامل بناء الحضارة لدى مالك بن نبي في وحدة عضوية موضوعية فيقول:

فالبناء الحضاري على هذا الأساس (أساس العوالم الأربعة السابقة) يتم عبر:

- أ. تغيير الإنسان بصورة تجعل حركته تتناغم مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد بشكل كثيف ومطرد.
- ب. وهذا التغيير لا يمكنه أن يتم إلا بفكر فعال يجيب على التساؤلات المطروحة على الإنسان ويزوده بالأدوات المنهجية التي تمكنه من كشف سنن الآفاق والأنفس والهداية والتأييد وإتقان الاستفادة منها في ترقية أدائه الفكري والاجتماعي والسياسي والحضاري.
- ج. وهذا الفكر لابد أن يتحول إلى واقع اجتماعي وإمكان حضاري يجسد طموحات الإنسان ويشبع حاجاته الروحية والعقلية والعاطفية والجسمية.
- د. المجتمع الذي يتمكن من بناء عالم ثقافي متكامل ذاتيا ومنسجم مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد ويحسن استثمار إمكاناته المعرفية والبشرية والمادية على ضوء ذلك يطرد نموه وتتضاعف إنتاجيته الحضارية ويمتلك في نهاية المطاف القدرة على الإشعاع الحضاري والامتداد في التاريخ².
- 5- وفي كتاب شروط النهضة يحدد مالك بن نبي ثلاثة مداخل يؤكد بأنها هي أساس تأثير العوامل الأربعة السابقة في بناء الحضارة، وهي توجيه الثقافة وتوجيه العمل وتوجيه المال.

قال مالك بن نبي: «ومن الملاحظ أنه في القرن العشرين يؤثر الفرد في المجتمع بثلاثة مؤثرات أولا بفكره وثانيا بعمله وثالثا بماله، وحاصل البحث أن قضية الفرد منوطة بتوجيهه في نواح ثلاث:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 92.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 93.



أولا: توجيه الثقافة.

ثانيا: توجيه العمل.

ثالثا: توجيه رأس المال»1.

6- قال الطيب برغوث في ذلك: «وبعد هذا المدخل القاعدي لإستراتيجية البناء الحضاري ومحاورها الكبرى ينتقل بن نبي خطوة أخرى أكثر دقة وتحديدا وإجرائية وهي تأكيده على أن التأثير في العوالم الأربعة السابقة بشكل فعال يدفع بحركة البناء الحضاري إلى آفاقها المنشودة لا يمكن أن يتم إلا من خلال ثلاثة مداخل جوهرية هي مدخل توجيه الثقافة ومدخل توجيه العمل ومدخل توجيه المال»2.

وقال مالك بن نبي في الثقافة وعلاقتها بالحضارة أو بأزمة الحضارة: « أي تفكير في مشكلة الإنسان هو في الأساس تفكير في مشكلة الحضارة وأي تفكير في مشكلة الحضارة هو تفكير في مشكلة الثقافة»3.

وقال: «أي إخفاق يسجله مجتمع في إحدى محاولاته إنما هو التعبير الصادق على درجة أزمته الثقافية»<sup>4</sup>.

أما عن مكونات الثقافة عند مالك بن نبي يستتجها الطيب برغوث موضحا بها: «وبالعودة إلى حديثه المباشر عن مفردات منظومة العالم الثقافي نجدها تتمحور حول أربعة محاور أساسية كبرى هي:

- التوجيه الأخلاقي لتكوين الصلات الاجتماعية.
  - والتوجيه الجمالي لتكوين الذوق العام.
  - و المنطق العملي لتحدي أشكال النشاط العام.
- والصناعة أو الفن التطبيقي الملائم لكل نوع من أنواع المجتمع $^{1}$ .

<sup>1-</sup> مالك بن نبى، شروط النهضة، دار الوعى للنشر والتوزيع، روبية، الجزائر، ط11، 2012، ص 83.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 93.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي فكرة الإفريقية الآسيوية، ص 135.

<sup>4-</sup> مالك بن نبى مشكلة الثقافة، ص 92.



7- ولقد اجتهد الطيب برغوث اجتهادا عجيبا في إعادة صياغة عناصر الثقافة عند مالك بن نبي: بن نبي صياغة جديدة أكثر شمولا ودقة من غير مساس بمضمون ما وضعه مالك بن نبي:

قال الطيب برغوث: «ومن خلال مراجعاتي الشاملة لآثاره الفكرية وجدت أنه من الممكن والمفيد في نفس الوقت تحديد محاور العالم الثقافي كما يلي دون أي مساس بتقسيمه السابق أو تعديل في محتواه»<sup>2</sup>.

ثم أورد ذكر هذه المحاور وهي خمسة محاور ولكل محور كلياته<sup>3</sup>.

## أ. محور بناء منظومة العالم المعرفي: وكليات هذه المنظومة هي:

- بناء المنظومة العقدية.
- بناء المنظومة الفكرية.
- بناء المنظومة المنهجية.
- بناء منظومة القدرات النقدية.

#### ب. محور بناء منظومة العالم الروحي: وكليات هذه المنظومة هي:

- الإخلاص.
  - المراقبة.
- المحاسبة.
  - التوبة.
  - التوكل.

#### ج. محور بناء منظومة العالم السلوكي: وكليات هذه المنظومة:

- المنطق العملي.
- النزوع الجمالي.
- الطموح الجدى.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 100.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 100.

<sup>3-</sup> أنظر تفصيلها مع الاستشهاد بنصوص مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 100- 118.



- النزوع الغيري أو الجماعي.
  - الدأب وروح المتابعة...
- د. محور بناء منظومة عالم الخبرات الانجازية.
  - ه. محور بناء منظومة القدرات الوقائية.

## ثانيا: الحضارة كمركب يتم تركيبه بعوامل وعناصر أربعة:

1- قال مالك بن نبي: « فالعالم الإسلامي.. يريد إنجاز مهمة تركيب الحضارة.. ولذا يجب عليه أن يقتبس من الكيمياوي طريقته فهو يحلل أولا المنتجات التي يريد أن يجري بعد ذلك عملية التركيب، فإذا سلكنا هذا المسلك قررنا أن كل ناتج حضاري تنطبق عليه الصيغة التحليلية الآتية:

# $\frac{1}{1}$ باتج حضاري = إنسان + تراب + زمن

وبعد تحليله عملية إنتاج مصباح فيجد فيها الإنسان والمادة الأساسية والوقت فيقول معقبا على ذلك:

2- فالصيغة صادقة بالنسبة لأي ناتج حضاري وإذا ما درسنا هذه المنتجات حسب طريقة الجمع المستخدمة في الحساب فسينتهي حتما إلى ثلاثة أعمدة ذات علاقة وظيفية: حضارة = إنسان + تراب + وقت.

وتحت هذا الشكل تشير الصيغة إلى أن مشكلة الحضارة تتحلل إلى ثلاث مشكلات، أولية بمشكلة الإنسان، مشكلة التراب، مشكلة الوقت، فلكي نقيم بناء الحضارة لا يكون ذلك بأن نكدس المنتجات وإنما بأن نحل هذه المشكلات الثلاث من أساسها»<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 49.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 50.





وهكذا فعمل الكيميائي في إنتاج مصباح أو غيره يحلل العناصر الأولية ثم يركبها ليكون المنتوج فلبناء الحضارة لابد من تحليل عناصرها الإنسان، الزمن والتراب ثم إعادة تركيبها ولكن الخميرة التي تؤدي هذا التركيب هي الدين الفكرة الدينية.

3- فقال مالك بن نبي: « إن هناك ما يطلق عليه مركب الحضارة أي العامل الذي يؤثر في مزج العناصر الثلاثة بعضها ببعض، فكما يدل عليه التحليل التاريخي.. نجد أن هذا المركب موجود فعلا هو الفكرة الدينية التي رافقت دائما تركيب الحضارة خلال التاريخ».

ثم يقدم مالك بن نبي محصلة العوامل الأربعة حين يقول: « ففي نقطة انطلاق الحضارة ليس أمامنا سوى العوامل المادية الثلاثة التي ألمحنا إليها فيما سبق من الكلام الإنسان، التراب، الوقت وفي هذه العوامل ينحصر رأسه مال الأمة الاجتماعي الذي يمزج في خطواتها الأولى في التاريخ ولقد سبق أن أثرنا من الوجهة النظرية إلى العامل الذي يمزج هذه العناصر الثلاثة فيكون منها حضارة.. الفكرة الدينية التي تطبع الفرد بطابعها الخاص وتوجهه نحو غايات سامية»1.

4- قال عبد المجيد النجار: « يرى مالك بن نبي أن عوامل بناء الحضارة أربعة: الأفكار وخاصة منها الدينية والإنسان والتراب والزمن، فالإنسان المقصود به الفعالية الحضارية التي تتكون في الإنسان والتراب يمثل البيئة الجغرافية التي يعيش فيها والزمن هو الاستثمار الفاعل للوقت والفكرة الدينية هي العامل الأساسي في التفعيل الحضاري لهذه العناصر الثلاثة»<sup>2</sup>.

5- قال سليمان الخطيب: « من هذه المعادلة (حضارة = إنسان + تراب + وقت) يمكن أن نستنج استنتاجات نظرية مختلفة تدل على أن الحضارة عبارة عن بناء مركب اجتماعي يشمل ثلاثة عناصر فقط مهما كانت درجة تعقيدها كحضارة القرن العشرين ثم إنها تزيل موضوع بناء هذا المركب الشبهات التي تعلق به من حيث الإمكانيات إذ نرى أن هذه

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، المرجع سابق، ص 55.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1999، ج1، ص 26.



الإمكانيات بالنسبة لأي شعب محفوظة في رصيد الطبيعة لا في رصيد البنك أي أن إمكانيات الشعوب تتساوى في أصلها»1.

7- الطيب برغوث أشار إلى هذا المعنى التركيبي لعناصر الحضارة عند مالك بن نبي مؤكدا على دور الدين وخاصة الدين الإسلامي فيها فيقول: "يؤكد مالك بن نبي بأن تمكن النهضة من تحقيق التركيب الضروري لمعادلة الإنسان والتراب والوقت في مركب حضاري يحتاج إلى توفير مؤثر الدين الذي يغير النفس الإسلامية وهذا المؤثر الحيوي الحاسم هو الإسلام وحده الذي يظل باستمرار محتفظا بقوته التأثيرية الذاتية في التغيير والتجديد الفكري والروحي الاجتماعي وليس كما يعتقد بعض جهلة المثقفين بدور الدين في الحياة عامة وبدور الإسلام خاصة استصحابا لبعض مواقف الحضارة المادية الحديثة من الدين»<sup>2</sup>.

8- ثم حدد الطيب برغوث كيف تتم عملية التركيب الحضاري بين تلك العناصر الأربعة لدى مالك بن نبي فيقول: «فالإنسان عندما يتحرك لتحقيق حاجاته ومواجهة تحديات عصره وبناء نموذجه الاجتماعي والثقافي والحضاري يكون زاده الأساسي هو التراب والوقت وإرادته لتلك الحركة، وفكرته عن الله والكون والحياة التي ستتحكم في طبيعة ومدى فعالية التركيب الوظيفي لهذه المكونات الطبيعية المتاحة له، وهنا يأتي الدور الحيوي للدين باعتباره أعلى مراحل تطور الوعى في حياة البشر»<sup>3</sup>.

#### أولا: الانسان:

بما أن بناء وتركيب الحضارة يعني بناء الإنسان، لأن مشكلة الإنسان هي مشكلة حضارة ولبناء وتركيب أية حضارة لابد من بناء الإنسان لأنه هو من يبني حضارة أمته لذلك تناول مالك بن نبي بالدراسة موضوع الإنسان، من حيث أهمية الإنسان في معادلة الحضارة ثم قسم أنواع الإنسان من حيث موقعهم من بناء الحضارة، ثم طرح سؤالا: كيف نبني و نوجه الإنسان الذي يبنى الحضارة من حيث توجيه ثقافته وتوجيه العمل وتوجيه رأسماله.

<sup>1-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 87.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في استراتيجية التجديد الحضاري عند مالك لن نبي، مصدر سابق، ص 130.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 129. أنظر، مالك بن نبي، شروط النهضة، ص67.





## 1. أهمية الإنسان في عملية التركيب الحضاري:

فإن مالك بن نبي بين أهمية الإنسان ودوره وموقعه في ذلك لأنه العنصر الأول في عملية التركيب الحضاري فقال: حين بين موقع الإنسان من معادلة: حضارة= إنسان + تراب + زمن.

« إن الإنسان هو الذي يحدد في النهاية القيمة الاجتماعية لهذه المعادلة لأن التراب والوقت لا يقومان إذا اقتصر عليهما فحسب بأي تحويل اجتماعي»1.

ويؤكد في موضع أخر على أهمية الإنسان: « إن الإنسان هو الشرط الأساسي لكل حضارة وإن الحضارة تؤكد دائما الشرط الإنساني»2.

«القضية ليست قضية أدوات ولا الإمكانيات إن القضية في أنفسنا إن علينا أن ندرس أولا الجهاز الاجتماعي وهو الإنسان فإذا تحرك الإنسان تحرك المجتمع والتاريخ وإذا سكن سكن المجتمع والتاريخ، ذلك ما تشير إليه النظرة في تاريخ الإنسانية منذ أن بدأ التاريخ، فنرى المجتمع حين يزخر بوجود النشاط وتزدهر فيه الحضارة وأحيانا نراه ساكنا لا يتحرك يسوده الكساد وتغمره الظلمات وهل هذه المظاهر إلا تعبير عن حركة الإنسان أو ركوده» 3.

#### 2. أقسام الناس تجاه عملية البناء الحضارى:

فقسم مالك بن نبي الإنسان فردا أو مجتمعا إلى إنسان ما قبل الحضارة وإنسان الحضارة وإنسان ما بعد الحضارة.

فقال: «هناك فروق جوهرية هامة بين إنسان ما قبل الحضارة وإنسان ما بعد الحضارة»<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، كومنولث إسلامي، ترجمة الطيب شريف، دار الفكر، دمشق، ط2، 1990، ص 75.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، وجهة العالم الإسلامي، ترجمة عبد الصبور شاهين، إشراف ندوة مالك بن نبي، دمشق، سوريا، ط2، 1989، ص 198.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، تأملات، ص 125.

<sup>4-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، ص 78.



وقال: «ففي بلاد.. كالجزائر نرى أنه ليس فيها طبقات وإنما هنالك صنفان من الناس، الصنف الأول وهو الذي يسكن المدينة إما متعطل لا يعمل شيئا، وإما أنه يبيع بعض العقاقير والحاجات وإما أنه شاويش في إدارة استعمارية وبعض آخر نجده محاميا أو صيدليا أو قاضيا وقليل ما هم، والصنف الثاني وهو الذي يسكن البادية مترحلا بلا مواش فلاحا بلا محراث ولا أرض»1.

ثم يحدد الفرق بينهما فيقول: « والفرق بين هذين الصنفين هو أن ساكن الحضر رجل قليل تتمثل فيه القلة في كل شيء والثاني رجل الفطرة الذي يرضى من الأشياء بالعدم ولكن رب عدم خير من القليل، إذ أن رجل المدينة الذي رضي بالقليل من الأشياء قد تغلغلت في نفسه دواعي الانحطاط التي قضت على المدنيات المتعاقبة على بلاده أيام قرطاجنة فهو يحمل روح الهزيمة بين جوانحه»2.

## 3. طرح مالك بن نبي سؤلا هاما ثم يجيب:

يلزمنا أولا أن نفهم كيف يؤثر الإنسان في تركيب التاريخ الحضاري؟

ثم يختصر وصف إنسان المدينة أي إنسان ما بعد الحضارة ليقول: «إذ هو دائما في منتصف طريق وفي منتصف فكرة وفي منتصف تطور لا يعرف كيف يصل إلى هدف إذ هو ليس نقطة الانطلاق في التاريخ كرجل الفطرة ولا نقطة الانتهاء كرجل الحضارة بل هو نقطة التعليق في التطور وفي التاريخ وفي الحضارة، و جل المدينة إذن يصدق عليه الوصف كرجل القلة ورجل النصف»3.

أما عن المجتمع وقيام الحضارة فحين يتحدث عن مراحل الدورة الحضارية ففي دور الفكرة الدافعة حين تكون الأفكار أكثر تأثير من عالم الأشخاص وعالم الأشياء فيقول: « إذ هذا التوتر هو الذي يحدد خصائص مجتمع في منطلق حضارته ويميزه عن مجتمع آخر في مرحلة ما قبل التحضر أو ما بعد التحضر أو حتى الذي لا يزال في مستوى حضاري يجتاز

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 86.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 82.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 82.



مرحلة AB، .. أي المرحلة التي يبدأ فيها عالم الأشياء وعالم الأفكار بالتوازن ثم يأخذ الشيء يستحوذ على الفكرة وخصوصا في مرحلة BC»1.

ثانيا: التراب.

وهو العنصر الثاني في تركيب الحضارة لدى مالك بن نبي، ويقصد به الإطار المكاني للأمة والذي يعتبر رأس مال ولذلك يتناوله من حيث قيمته الاجتماعية التي تكون تابعة لقيمة الإنسان المتواجد المالك لذلك الإطار المكاني الجغرافي، فالتراب عند مالك بن نبي مثل اللغة عند البشير الإبراهيمي الذي يرى بأن اللغة كائن حي يحيا بحياة أهلها ويموت بموتهم، أي أن الأمة المتحضرة لغتها ذات قيمة ومطلوبة والأمة غير المتحضرة لغتها لا تكون ضمن اللغات الحية.

قال سليمان الخطيب: «حين يحدثنا مالك بن نبي عن العنصر الثاني من المعادلة وهو التراب يرى أنه لا يبحث في خصائصه وطبيعته ولكنه يتكلم عنه من حيث قيمته الاجتماعية»<sup>2</sup>.

وعليه فيمكننا فهم التراب عند مالك بن نبي كالتالي:

1- قيمة التراب من قيمة الأجيال التي تسكنه في زمن ما:

قال مالك بن نبي: « نحن حين نتكلم عن التراب V نبحث في خصائصه وطبيعته، ولكننا نتكلم عنه من حيث قيمته الاجتماعية وهذه القيمة الاجتماعية من التراب مستمدة من قيمة مالكيه، فحينما تكون قيمة الأمة مرتفعة وحضارتها متقدمة يكون التراب غالي القيمة، وحيث تكون الأمة متخلفة يكون التراب على قدرها من الانحطاط»V.

2- صلة الإنسان بالتراب يكون بصورتين تشريع الملكية والسيطرة الفنية.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، مرجع سابق، ص 45.

<sup>2-</sup> سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 82.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 139.



قال مالك بن نبي: «... فالتراب نعني به هاذين الجانبين، جانب التشريع وجانب السيطرة الفنية، والاستخدام الفني»<sup>1</sup>.

قال الطاهر سعود: « يتبين أن مالك بن نبي عالج التراب على مظهرين:

- 1- المظهر القانوني التشريعي: حيث يتصل الإنسان بالتراب من هذه الناحية من خلال صورة الملكية أي من حيث تشريع الملكية الذي يحقق الضمانات الاجتماعية.
- 2- المظهر الفني: ويقصد به السيطرة الفنية والاستخدام الفني الذي يتجه إلى العلوم المختصة كعلم التراب أو الكيمياء، ويؤكد مالك بن نبي على دور الإنسان في استغلال وتحويل التراب إلى عنصر فعال بحيث يكون له أثر على الحياة الاجتماعية والاقتصادية.. كما يدعو إلى استخدام الوسائل العلمية لحل مشكلة التراب»2.

#### ثالثا: الزمن.

والزمن هو العنصر الثالث من معدلة التركيب الحضاري، فتناوله مالك بن نبي من حيث أهميته، وكونه عملة لا تعوض بشيء، وتناول علاقة تفعيل الزمن في بناء الحضارة، ثم أشار إلى العالم الإسلامي وطاقة الزمن..

## 1. أهمية الزمن في المعادلة الحضارية:

قال مالك بن نبي: « إن الزمن نهر قديم يعبر العالم، ويروي في أربع وعشرين ساعة الرقعة التي يعيش فيها كل شعب والحقل الذي يعمل به، ولكن هذه الساعات تصبح تاريخا هنا وهناك قد تصير عدما إذا مرت فوق رؤوس لا تسمع خريرها» $^{3}$ .

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص 170.

<sup>2-</sup> الطاهر سعود، التخلف والتتمية في فكر مالك بن نبي، دار الهادي، بيروت، ط1، 2006، ص 222.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، بين الرشاد والتيه، دار الفكر، دمشق، ط1، 2002، ص 68.





# 2. الزمن عمله أغلى من الذهب وهو العملة الوحيدة التي لا تعوض:

قال مالك بن نبي: « العملة الوحيدة المصقلة التي لا تبطل ولا تسترد إذا ضاعت إن العملة الذهبية يمكن أن تضيع وأن يجدها المرء بعد ضياعها ولكن لا تستطيع أية قوة في العالم أن تحطم دقيقة ولا أن تستعيدها إذا مضت»1.

## 3. الزمن طاقة لبناء الحضارة ودخول الأمم إلى التاريخ الحضاري:

« لل من نهر قديم يعبر العالم منذ الأزل، فهو يمر خلال المدن يغذي نشاطها بطاقته الأبدية أو يذلل نومها بأنشودة الساعات التي تذهب هباء وهو يتدفق على السواء في أرض كل شعب وفي مجال كل فرد بفيض من الساعات اليومية التي لا تفيض ولكنه في مجال ما يصير ثروة وفي مجال آخر يتحول عدما فهو يمرق خلال الحياة ويصب في التاريخ تلك القيم التي منحها له ما أنجز فيه من أعمال».

#### 4. من أسباب تخلف العالم الإسلامي الآن مشكلة الوقت:

أ. « تلكم هي المسألة المؤلمة فنحن في العالم الإسلامي نعرف شيئا يسمى الوقت ولكنه الوقت الذي ينتهي إلى عدم، لأننا لا ندرك معناه ولا تجزئته الفنية لأننا لا ندرك قيمة أجزائه من ساعة ودقيقة وثانية، ولسنا نعرف إلى الآن الزمن الذي يتصل اتصالا وثيقا بالتاريخ مع أن فلكيا عربيا مسلما هو أبو الحسن المراكشي يعد أول من أدرك هذه الفكرة الوثيقة الصلة بنهضة العالم المادي في عصرنا»2.

ب. ثم يحدد أهمية وعي المرحلة الزمنية لفهم قيمة التأثير والإنتاج: « وبتحديد فكرة الزمن يتحدد معنى التأثير والإنتاج وهو معنى الحياة الحاضرة الذي ينقصنا، هذا المعنى الذي لم نكسبه بعد هو مفهوم الزمن الداخل في تكوين الفكرة والنشاط في تكوين المعاني والأشياء»3.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 146.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 145.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 145.



ج- ثم يؤكد أننا سبب عدم معرفتنا لقيمة الزمن، فإننا خارج الرحلات المؤدية إلى صناعة الحياة ودخول تاريخ الحضارات: « فالحياة والتاريخ الخاضعان للتوقيت كان وما يزال يفوتنا قطارهما، فنحن في حاجة ملحة إلى توقيت دقيق وخطوات واسعة لكي نعوض تأخرنا وإنما يكون ذلك بتحديد المنطقة التي ترويها ساعات معينة من الساعات الأربع والعشرين التي تمر على أرضنا يوميا» 1.

د- ثم يقترح حلا للعالم الإسلامي: هو معرفة قيمة وأهمية الوقت، ثم التحذير من ضياع الوقت، ثم اقترح تطبيقا عمليا نصف ساعة يوميا كخطوة أولى تربويا للجميع من أجل إدراك أهمية وقيمة الوقت وبالتالي توجيهه إلى تركيب الحضارة بتفعيله ضمن معادلة: الإنسان والتراب والزمن والدين.

« إن وقتنا الزاحف صوب التاريخ لا يجب أن يضيع هباء.. ولا شك أن التربية هي الوسيلة الضرورية التي تعلم الشعب العربي الإسلامي تماما قيمة هذا الأمر ولكن بأية وسيلة تربوية»2.

ه- وعن مثال النصف ساعة تربويا يقول: "ينبغي أن نحدد التجربة المطابقة لمقتضى الحال لكي نعلم المسلم علم الزمن فتعلم الطفل والمرأة والرجل تخصيص نصف ساعة يوميا لأداء واجب معين، فإذا خصص كل فرد هذا الجزء من يومه في تتفيذ مهمة منتظمة وفعالة، فسوف يكون لديه في نهاية العام حصيلة هائلة من ساعات العمل لمصلحة الحياة الإسلامية في جميع أشكالها العقلية والخلقية والفنية والاقتصادية والمنزلية. وسيثبت نصف الساعة هذا عمليا فكرة الزمن في العقل الإسلامي أي في أسلوب الحياة في المجتمع وفي سلوك أفراده. فإذا استغل الوقت هكذا فلم يضع سدى... فسترتفع كمية حصادنا العقلي واليدوي والروحي وهذه هي الحضارة»<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 146.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 147.

<sup>3-</sup> مالك بن نبى، المرجع نفسه، ص 147.





رابعا: الفكرة الدينية.

إن العناصر الثلاث (الإنسان، التراب، والزمن) المكونة للحضارة حتى تتقل من مرحلة التكدس إلى مرحلة البناء والاستفادة منها لابد من عنصر رابع يركب بينها ويشكل خميرة التفاعل بينها ألا وهو الفكرة الدينية.

قال الطيب برغوث: « ابتداء فإن مالك بن نبي يرى بأن الدين مكون جوهري من المكونات الأصلية للحضارة التي يحدد قانونها التكويني المطرد بهذه المعادلة:

الحضارة = إنسان + تراب + وقت x فكرة مركبة $^{1}$ .

وإذا كان الدين يمثل عمق العالم الروحي للإنسان فإن مالك بن نبي ركز على ذلك في نظريته قال الطيب برغوث: « ولم تغب أهمية هذا البعد المحوري في الكيان الإنساني خاصة والحركة الحضارية عامة عن ذهن مالك بن نبي بل كان على وعي عميق وأصيل بها فاتخذ منها أساسا لنظريته في تفسير الصيرورة الحضارية للتاريخ البشري التي تعتبر المرحلة الروحية مرحلة تأسيس الدورة الحضارية يكون فيها الفرد والمجتمع معا في أعلى وأخصب درجات انشحاذ إرادتهما الحضارية ومن ثم انشحاذ فعاليتهما التسخيرية والانجازية وانسجامها مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد عندما يستحيل الفرد إلى كثيرين والمجتمع إلى مجتمعات كثيرة على مستوى الفعالية التسخيرية والاستخلافية»2.

وعليه فقد تتاول مالك بن نبي الدين - الفكرة باعتبارها المركب الحقيقي بين العناصر الثلاثة السابقة الإنسان والزمن والتراب، وهو خميرة التفاعل الحقيقي بينها لتركيب حضارة جديدة.. ولذلك نجده تتاول الدين من نواح مختلفة منها معنى الدين، والمعنى الواسع للفكرة الدينية، وعن دور الدين في تركيب عناصر الحضارة لتكون عملية التركيب الحضاري وعن الدور الديني في قيام الحضارات عبر التاريخ، وعن دور الدين في استمرار الحضارة:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 129.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مصدر نفسه، ص 106. وأنظر، مالك بن نبي، شروط النهضة، 101، مشكلة الأفكار، 53، ميلاد المجتمع، ص 53.



1- معنى الدين: يعتبر أن الدين الحقيقي الذي أقر له الله الوحي الصحيح جزء من السنن التي تحكم الحياة والحضارات، ولذلك فالأساس في الدين الذي يعتقه هو ويدعو إليه هو الإسلام ومع ذلك يعتبر الفكرة الدينية أساس تركيب الحضارة ولو كانت معتقدات بشرية أو أديانا سماوية محرفة لأنه قام باستقراء.

2- فعن قوله في الدين الصحيح كما أراده الله وهو معنى الدين عنده: يقول: « في ضوء القرآن يبدوا الدين ظاهرة كونية تحكم فكر الإنسان وحضارته كما تحكم الجاذبية المادة وتتحكم في تطورها، والدين على هذا يبدو وكأنه مطبوع في النظام الكوني قانونا خاصا بالفكر الذي يطوف في مدارات مختلفة من الإسلام الموحد إلى إحدى الوثنيات البدائية»1.

3- وعن اتساع الفكرة الدينية لتكون أساسا لقيام الحضارة، فأدخل في ذلك حتى الأديان غير الصحيحة فيقول: « فالحضارة لا تظهر في أمة من الأمم إلا في صورة وحي يهبط من السماء يكون للناس شرعة ومنهاجا أو هي على الأقل تقوم أسسها في توجيه الناس نحو معبود غيبي بالمعنى العام»<sup>2</sup>.

4- وعن دور الفكرة الدينية في عملية التركيب الحضاري يقول: « إذا كانت الحضارة في مجموعها ناتجا للإنسان والتراب والوقت، فلم لا يوجد هذا الناتج تلقائيا حيث توفرت هذه العناصر الثلاثة؟ إن هناك ما يطلق عليه مركب الحضارة أي العامل الذي يؤثر في مزج العناصر الثلاثة بعضها ببعض وهذا المركب موجود فعلا وهو الفكرة الدينية، على نحو ما سبق واشرنا إلى ذلك وقد رافقت هذه الفكرة دائما تركيب الحضارة خلال التاريخ، فإذا اتضح صدق هذه الاعتبارات عن ديناميكية الواقع الاجتماعي كان لنا أن نخطط بطريقة ما مجال تطوره كاطراد مادي نعرف قانونه» 3.

5- وقال في موطن آخر: « إن الوسيلة إلى الحضارة متوفة ما دامت هناك فكرة دينية تؤلف بين العوامل الثلاثة: الإنسان، التراب، الوقت، لتركب منها كتلة تسمى في التاريخ

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، الظاهرة القرآنية، ترجمة عبد الصبور شاهين، دار الفكر، سوريا، ط4، 1987، ص 300.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 56.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 45.



حضارة وقوة التركيب لعناصر الحضارة خالدة في جوهر الدين وليست ميزة خاصة بوقت ظهوره في التاريخ، فجوهر الدين حسب العبارة الشائعة مؤثر صالح في كل زمان ومكان وتسجيله في النفس وهو ما يهم التاريخ، يمكن أن يتجدد ويستمر ما لم يخالف الناس شروطه وقوانينه» أ. وهو ما ترمز إليه في قوله تعالى: { فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُم فِتْنَةً أُو يُصِيبَهُم عَذَابٌ أَليْم } أ.

6- وعن استقراء الدور الديني في التركيب الحضاري عبر التاريخ يقول: «كلما أوغل المرء في الماضي التاريخي للإنسان في الأحقاب الزاهرة لحضارته أو في المراحل البدائية لتطوره الاجتماعي وجد سطورا من الفكرة الدينية.. ولقد أظهر علم الآثار دائما بقايا آثار خصصها الإنسان القديم لشعائره الدينية أيا كانت تلك الشعائر ولقد أسارت هندسة البناء من كهوف العبادة في العصر الحجري إلى عهد المعابد الفخمة جنبا إلى جنب مع الفكرة الدينية التي طبقت قوانين الإنسان بل علومه فولدت الحضارات لكي تثير العالم وتزدهر في جامعاته ومعامله، بل لكي تجلي المناقشات السياسية في برلماناته، فقوانين الأمم الحديثة لاهوتيه في أساسها وعوائد الشعوب وتقاليدها تتشكل بصورة يمليها اهتمام ميتافيزيقي» 3.

وفي موضع آخر يؤكد ذلك: فيقول: « فالحضارة لا تتبعث كما هو ملاحظ إلا بالعقيدة الدينية، وينبغي أن يبحث في حضارة من الحضارات عن أصلها الديني الذي بعثها ولعله ليس من الغلو في شيء أن يجد التاريخ في البوذية بذور الحضارة البوذية وفي البرهمية نواة الحضارة البرهمية.

7- وعن ذكر نماذج من حضارات ليبين أنها قامت على الدين أشار إلى البوذية والبرهمية وإلى الحضارة المسيحية والحضارة الإسلامية.

<sup>1-</sup> مالك بن نبى، المرجع نفسه، ص 57.

<sup>2-</sup> سورة النور، الآية، 63.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، الظاهرة القرآنية، ت. عبد الصبور شاهين، دار الفكر، دمشق، ط 2006، ص 69.

<sup>4-</sup> مالك بن نبى، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 56.



فقال: «وحسبنا أن ندرس الحضارتين الإسلامية والمسيحية في المرحلة الأولى من نشوئها.. لا يختلف تطور الحضارة المسيحية عن تطور الحضارة الإسلامية إذ هما ينطلقان من الفكرة الدينية التي تطبع الفرد بطابعها الخاص وتوجهه نحو غايات»1.

8- وعن دور الفكرة الدينية في قيام الحضارة الإسلامية: يقول: « فمن المعلوم أن جزيرة العرب لم يكن بها من قبل نزول القرآن إلا شعب بدوي يعيش في صحراء مجدبة يذهب وقته هباء لا ينتفع به، لذلك فقد كانت العوامل الثلاثة الإنسان والتراب والوقت راكدة خامدة وبعبارة أصح مكدسة لا تؤدي دورا في التاريخ، حتى إذا ما تجلت الروح في غار حراء كما تجلت من قبل بالوادي المقدس أو بمياه الأردن نشأت بين هذه العناصر الثلاثة المكدسة حضارة جديدة فكأنما ولدتها كلمة اقرأ التي أدهشت النبي وأثارت معه العالم، فمن تلك اللحظة وثبت القبائل العربية على مسرح التاريخ حيث ظلت قرونا طوالا تحمل للعالم حضارة جديدة وتقود إلى التمدن والرقي»  $^2$ .

# الفرع الثالث: الطيب برغوث.

أما الطيب برغوث فباعتباره صاحب نظرية مستقلة وجديدة في فلسفة التاريخ والحضارة، فإننا نجد عنده أراء متميزة في كل جزئيات ومكونات المحاور الكبرى لفلسفة الحضارة، وهو بذلك من أقطاب المدرسة الحضارية في التأسيس والتأصيل من منظور إسلامي بعد ابن خلدون ومالك بن نبي..

لذلك نجده تناول عوامل بناء الحضارة بالبحث والتدقيق والتنظير فذكر عوامل كثيرة في سياقات مختلفة منها ما ذكره في إطار تحديد شروط الفعل التغييري الحضاري الذي يكون على مستوى الفرد والمجتمع والأمة حضاريا فذكر ما يسميه شروط الفعل التغييري من أصالة وفعالية واطراد كما ذكر مراحل دورته الانجازية ومنها ما يتعلق بعملية فعالية الأداء الحضاري فذكر الوعي السنني بمكوناته ومنها ما يتعلق بالعلاقة التي يجب أن تحكم القائمين بهذا البناء الحضاري فذكر الاستقلالية النوعية التكاملية.

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 56.

<sup>2-</sup> مالك بن نبى، المرجع نفسه، ص 50.





ولذلك فمن أبرز عوامل (قوانين) بناء الحضارة لدى الطيب برغوث ما يلى:

- 1. قانون الأصالة.
- 2. قانون الفعالية.
- 3. قانون الاطراد.
- 4. قانون الوعى بالحركة على خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية.
  - 5. قانون الوعى بمنظومات سنن الصيرورة الاستخلافية البشرية.
    - 6. قانون الوعى بمنظومات سنن التسخير الكونية.
      - 7. قانون الوعى المنهجي.
        - 8. قانون الوعى الوقائي.
        - 9. قانون الوعى السنني.
      - 10. قانون الوعى بالاستقلالية النوعية التكاملية.
        - 11. قانون التدافع والتجديد.

وقبل إيضاح هذه العوامل لابد من بيان المفاتيح الأساسية التالية:

- أ- هذه القوانين يؤثر بعضها في بعض ويتأثر بعضها ببعض بشكل تكاملي ومستمر لذلك فأنواع الوعى التي ذكرها هي الأساس في ظهور الأصالة والفعالية والاطراد في الفعل التغييري الحضاري على جميع المستويات.
- فقال: « إعادة بناء وعى النخبة والمجتمع بمنظومات الوعى الاستخلافي الأربعة المتمثلة في منظومات سنن الله في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد من ناحية. ومنظومات الوعي التسخيري الأربعة المتمثلة في منظومات سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد من ناحية أخرى التي ستمنح جهود الدعوة والبناء والمواجهة قدرات إنجازية عالية، تجهل هذا الجهد أكثر أصالة وفعالية واطرادا»<sup>1</sup>.
- ب-أنواع الوعى التي ذكرها تشكل ما يسميه بالوعى السنني العام الذي يعتبر أساس قيام أو سقوط الحضارات مع التكامل بين حركات الأمة المتنوعة.

1- الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 153.



فقال: « إن الوعي السنني الشمولي المتكامل هو المحور الأساس للوعي المنهجي المتكامل وكل أنواع ومستويات الوعي التسخيري والاستخلافي السابقة»<sup>1</sup>.

فقال: « أنا أعتقد بأن النهضات الحضارية الحقيقية المؤسسة للدورات الحضارية الكبرى ذات النفس العالمي والإنساني والكوني في التاريخ تبدأ انطلاقتها الصلبة عندما يتحول الوعي السنني المتكامل عند الفرد والمجتمع والأمة إلى مصب أو مستقطب تلتقي فيه بقية روافد الوعي والحركة الأخرى في المجتمع والأمة مع احتفاظ كل رافد بخصوصيته المعرفية ومهمته الوظيفية في إطار الوظيفة التكاملية العامة المغذية للوعي السنني الشامل الذي يدفع بحركة التطور والترقي الحضاري إلى آماده البعيدة في العالمية والإنسانية والكونية»2.

ج- القوانين السابقة التي ذكرها كلها تتدرج ضمن مجالين كبيرين اعتبرهما أساس نظريته كلها في تفسير الحضارة وهما قانونا التدافع والتجديد أي التدافع الحضاري الذي يقع بين الأمم ويكون حسب نوع وكمية وكيفية التجديد الحضاري الذي تقيمه الأمة في وعيها السنني العام.

فقال: مبينا ذلك وهو خلاصة نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ: « حركة الحياة في صيرورتها الحضارية المتقهقرة أو المتقدمة أو المتراوحة تخضع لقانون التدافع والتجديد بحسب الرؤية المنهجية الكلية التي يطرحها الإسلام لتفسير صيرورات حركة التاريخ والحضارة البشرية، فالحياة البشرية في المنظور الإسلامي الإنساني الكوني تحكمها سنة التدافع المرتبطة وظيفيا وبشكل عضوي وجذري بسنة التجديد بحيث تؤثر طبيعة ومستوى ونفس التدافع على صيرورات حركة التداول الحضاري، مواكبة أو منافسة أو ريادة أو تراوحا وتقهقرا بشكل مباشر وحاسم بحسب طبيعة ومستوى ونفس التجديد الذي يحدثه الفرد والمجتمع والأمة في طبيعة ومستوى وعيه ابتداء وفي الشروط الموضوعية لأصالة وفعالية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 209.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية على خط الفعالية الحضارية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 14.



الأداء الفكري والاجتماعي اليومي ثانيا وفي الشروط الموضوعية للوقاية المرافقة والإستراتيجية ثالثا»<sup>1</sup>.

شرح قوانین التقدم لدی الطیب برغوث:

أولا: قانون الأصالة:

## 1- مفهومه:

قال الطيب برغوث: «نقصد بالأصالة هنا إنشداد الجهد التغييري في فهمه وتصوره وتوقعه وحركة إنجازه إلى سنن الله في الحياة عامة وحرصه على التطابق معها بشكل دائم فتحقق الفعل بالأصالة يتم بحسب قربه من هذه السنن أو بعده عنها باعتبارها تشكل الأطر والمقاييس المرجعية الثابتة لضبط ومعايرة أصالة الفعل بشكل مطرد»  $^2$ .

# 2- أهميته:

« فالفعل التجديدي إذا لم يكن أصيلا أي منسجما مع فطرة الإنسان وفطرة الوجود من حوله وكان بالتالي فعلا متناقضا مع سنن الله في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد من ناحية وسننه في الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد من ناحية أخرى فإنه سيكون حركة تنافرية اهتلاكية لأنها تبني وتؤسس وتغير في جوانب من حياة الإنسان والمجتمع والجماعة الإنسانية وتهدم وتفسد في جوانب أخرى من حياته وحياة المجتمع، ونتيجة هذا التناقض والاهتلاك هو حرمان الإنسان من الاستثمار الأمثل لميزانيته التسخيرية والاستمتاع بوجوده الدنيوي وتعريض مصيره الأحذوي للخطر »3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافية السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 51.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 27.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 27.



ثم يؤكد في هذا الإطار فيقول: « بخلاف الفعل الأصيل الذي يتطابق مع فطرة الإنسان وفطرة الوجود من حوله وينسجم مع سنن الله في الخلق والتسخير والاستخلاف فإنه تتكامل مكوناته وتتلاحم خطواته وتتعاظم مردوديته على صعيد الفعالية الاجتماعية»1.

#### 3- والأصالة من خصائص الثقافة السننية:

« فالثقافة تكون سننية بقدر ما يتحقق فيها بعد الأصالة أي بقدر ما يقترب الوعي الإنساني من السنن المنتظمة في المفردات الكونية أو يتطابق معها في فهم حقائق الحياة أولا وفي بناء أفعاله الاجتماعية التي يستجيب بواسطتها لما تمليه عليه وظيفته الاستخلافية في الحياة ثانيا، وكل ما يشذ عن ذلك أو يناقضه أولا يصب في تحقيق هاذين المقصدين الكليين فهو ليس من الثقافة السننية ولا صلة له بالوعي السنني ومن ثم فلا حجية ولا مشروعية ولا مصداقية له $^2$ .

وعليه: فالطيب برغوث أعطى للأصالة والتأصيل مفهوما واسعا وجديدا:

- أ- فهو أوسع لأنه يشمل ثقافة الإنسان السننية كلها وفعله الفردي أو الاجتماعي أو الحضاري فالأصالة النظرية والتطبيق في فكر وسلوك الإنسان فردا ومجتمعا وأمة.
- ب- وهو مفهوم أوسع لأن التأصيل كما هو شائع في العلوم الإسلامية من قبل هو التدليل على الحكم الشرعي بالقرآن والسنة وتسمى أصول الفقه، أما لدى الطيب برغوث فالتأصيل هو موافقة فهم وفعل الإنسان لكل قوانين الله وآياته ليس فقط في الكتاب المسطور (القرآن) بل أيضا في الكتاب المنظور (الكون)، والكتاب المستور (النفس).
- ج-وهو مفهوم مخالف للأصالة بمعناها التاريخي إذ تطرح كمفهوم مقابل أو مناقض للمعاصرة. بل مفهوم الأصالة عنده كموافقة لسنن الله كلها تعني الأصالة والمعاصرة معا في آن واحد ودائما. فالمعيار عنده دائما هو مدى تحقق سنن الله في ثقافة الإنسان وممارساتها في فعله الفردي أو الأسري أو الاجتماعي أو الحضاري.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 27.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 139..



#### ثانيا: قانون الفعالية:

#### 1- مفهومها:

« نقصد بالفعالية هنا القدرة المتزايدة على شحذ وتعبئة الإمكانات التسخيرية للفرد والمجتمع والأمة والتحكم الوظيفي المتوازن الدقيق فيها وحسن استثمارها في تحقيق أفضل مستويات الإشباع المعرفي والروحي والمادي أو الاجتماعي الممكن للفرد والمجتمع حتى يؤديا دورهما بكفاءة واقتدار في مواجهة تحديات الابتلاء والتدافع والاستجابة لطموحات التداول والتجديد التي تعطي للأمة وزنها الحقيقي في المعتركات الحضارية المحتدمة في الأرض» أ.

#### ثم يوضح ذلك فيقول:

« فالفعالية من هذا المنطلق عملية تكاملية متوازنة تشترك في تحقيقها معطيات وعناصر وأطراف وشروط كثيرة، يعود بعضها إلى عالم سنن الآفاق وبعضها إلى عوالمك سنن الأنفس والهداية والتأييد التي يصنع منها المنهج التسخيري كائنات معرفية واجتماعية متناسقة تحقق للفرد والمجتمع والأمة الإشباع المعرفي والروحي والسلوكي والعمراني المطلوب لمواجهة تحديات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الماضية في الحياة»2.

#### 2- مفهوم الفعالية الحضارية:

« فالفعالية الحضارية التي نعنيها هنا إذن هي الكفاءة الانجازية النوعية العالية سواء على مستوى عملية إنتاج وصناعة المعرفة بسنن التسخير والاستخلاف باعتبار هذه المعرفة تشكل البعد الأساس الأول في الدورة الانجازية لمركب الفعالية الجزئية أو الكلية على حد سواء أو على مستوى التحكم الفنى النوعى المتجدد في استثمار هذه المعرفة بعد ذلك في

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 29.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 30.



إنتاج مركبات الفعالية الحضارية الجزئية أو الكلية التي تمنح الأداء الاجتماعي لحركة الدعوة والبناء والمواجهة في معتركات الابتلاء والتداول والتجديد بعد ذلك أصالتها وحيويتها وديمومتها القصوى»1.

#### 3- أهمية قانون الفعالية:

#### أ. الفعالية قانون من قوانين بناء الحضارة:

« إن الفعالية بالمفهوم الذي سبق تحديده تعد قانونا أساسيا من قوانين التغيير والإصلاح والتجديد الحضاري الثلاثة التي يرتكز عليها أي تغيير حضاري يندرج في سياق استخلافي أو عمراني إستراتيجي بعيد المدى وهي: قانون الأصالة وقانون الفعالية وقانون الاطراد» $^2$ .

ب. الفعالية قانون متكامل مع الأصالة والاطراد في تكامل وإيجابية البناء الحضاري أو سلبيته واهتلاكه وسقوطه:

« فالتغيير يكون تجديدا حضاريا حقيقيا بقدر ما يستجمع هذه الشروط الأساسية الثلاثة ويتضاءل نفسه الحضاري بقدر ما يذهل الفعل التجديدي عن بعض أو جل هذه القوانين القاعدية الثلاثة حيث يتحول إلى فعل جزئي اهتلاكي سلبي لا مصداقية له، هذه هي مقاييس التغيير الاجتماعي والحضاري وشروطه الثلاثة» 3.

ج. الفعالية من أكبر خصائص الثقافة السننية إلى جانب الأصالة والتوازن والتجدد والتكامل:

« فالثقافة السننية ثقافة فعالة بطبعها كما أنها ثقافة أصيلة في ذاتها لأنها محصلة تفاعل منسجم مع سنن التسخير التي تعطي من القدرة التسخيرية بحسب تطابق الجهد الإنساني معها وبحسب درجة اقترابه منها ومستوى تحكمه التسخيري فيها. ولذلك فإن أية سلبية أو قصور يلحظ في فعالية الأداء الحضاري للأمة ينبغي أن يعتبر مؤشرا على ضعف

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 31.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 26.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 27.



واختلال في بعض جوانب منظومات الثقافة السننية والوعي السنني للفرد والمجتمع واصطباغهما باللاسننية سواء على المستوى العقدي أو المعرفي أو المنهجي أو الانجازي»<sup>1</sup>.

قال تعالى: { قُلْ هُو مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُم إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِير } 2.

ثالثًا: قانون الاطراد:

## 1- معنى الاطراد:

« والفعل التجديدي إذا كان أصيلا وفعالا ولم يكن مطردا أي مستمرا متواصلا فإنه لا يجدي نفعا في العملية التجديدية لأنها عملية تراكمية بنائية مطردة تضيف في كل دقيقة وفي كل ساعة وفي كل يوم وفي كل أسبوع وفي كل شهر وفي كل سنة جديدا لحركة التغيير والبناء»3.

ويستشهد الطيب برغوث هنا بحديث رسول الله: ( أحب الأعمال إلى الله تعالى أدومها وإن قل) 4

2- أهمية الاطراد: هو الطريق المبنى على التخطيط والبناء المتدرج في البناء

« فصناعة التاريخ... تعمل لها قيادات التجديد وتسير نحوها، وتعمل على التخطيط لها، وتحضير شروطها الموضوعية وبنائها بالتدريج ولا تتظرها» 5.

رابعا: قانون الوعى بالحركة على خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 140.

<sup>2-</sup> آل عمران، الآية 165.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 28.

<sup>4-</sup> صحيح مسلم، 2، 240.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، الأبعاد المنهجية للفعل الدعوى في الحركة النبوية.





وهو ما يعبر عنه في مواطن أخرى بالدورة الوجودية للإنسان في الوعي العقدي من حيث النشأة والمسار في الدنيا والهدف من الخلق والمصير في الآخرة.

# 1- مفهومه: يشرح الطيب برغوث هذا القانون بقوله:

« العبودية هي غاية الخلق وقدرتهم الوجودية، والخيرية هي جوهر هذه العبودية لارتباط تحقق المنافع والمصالح البشرية العاجلة والآجلة بها، والعالمية كامتداد جغرافي وتفاعل اجتماعي وحضاري بين البشر هي المجال الطبيعي الضروري لهذه الخلافة البشرية والإنسانية كعمق نفسي وروحي وأخلاقي وسلوكي هي قطب مركزي تتجه إليه حركة الخلافة البشرية باستمرار والكونية كامتداد وجودي يصل إليه الإنسان بمفردات عالم الشهادة المنظور أو القابل لأن يكون منظورا ولا يقف به عند حدود هذا العالم المنظور بل يصله بما وراء ذلك من عوامل الغيوب الأخرى التي تستوعب الوجودات الكونية الأخرى الجنية والملائكية والوجودات الأخروية الأخرى التي تعقب عالم الشهادة من الدورة الوجودية الكلية الكبرى لحياة الإنسان والعالم» أ.

# 2- أهمية هذا القانون: بين أهمية هذا الوعي وحذر من مخالفته وآثار ذلك:

« هذا هو الإطار العقدي والفكري والثقافي والحضاري الكلي الذي يجب أن تتأسس عليه حياة المسلم خاصة والإنسان عامة إذا أراد الإنسان أن يحقق خلافة في الأرض فعلا وأن يستمتع أكثر بمنجزات هذه الخلافة في المرحلة الدنيوية من دورته الوجودية الكبرى وأن يستثمر كل مكتسبات هذه المرحلة القاعدية في حياته ليؤمن لنفسه الاستمتاع يبقيه مراحل دورته الوجودية التي تعقب المرحلة الدنيوية كما نبه إلى ذلك القرآن في قوله تعالى: { وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ الله الدَّارِ الْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ نصيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ الله إلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفُسَادَ في الْأَرْض إنَّ الله لا يُحبُ الْمُفْسَدينَ } 3 » 3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية، دار قانة للنشر والتجليد، باتتة، الجزائر، ط4، 2008، ص 168.

<sup>2-</sup> سورة القصص، الآية، 77.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية، مصدر سابق، ص 169.



كما استشهد بحديث: (من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه وجمع له شمله وأتته الدنيا وهي راغمة ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه وفرق عليه شمله ولم يأته من الدنيا إلا بما قدر له) 1.

ثم يحذر ويذكر الآثار السلبية لمخالفة ذلك فيقول:

« فحركة الاستخلاف التي لا تتجه أولا تتشد نحو آفاق العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية باستورار تتجه حتما للحركة على خطوط الإزدواجية العقدية والفكرية والسلوكية والاجتماعية التتافرية المنهكة التي تسلب الرحمة والبركة من حياة الإنسان وتضع مصيره الأخروي في مهب الريح».

## خامسا: قانون الوعى بمنظومات سنن الصيرورة الاستخلافية البشرية:

## 1-مفهومه وأهميته:

« الوعي الفكري الوظيفي المتكامل بمنظومات السنن الربانية المطردة التي تحكم حركة الاستخلاف البشري وتوجهها نحو الحركة على خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية و \*\*\* بها عن الحركة على الخطوط المضادة لها، فالصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف البشري في الأرض لا تجري عفوا بل هي محكومة بسنن مطردة يجب الوعى بها والاستثمار الصحيح لها في حركة الحياة»2.

## 2- أنواع سنن الصيرورة الاستخلافية:

يرى الطيب برغوث أنها أربع منظومات كلية تنظم الوجود البشري بشكل مستمر لا يتخلف فيذكرها ويعرفها:

#### أ. منظومة سنن الابتلاء:

«حيث أن البشر كلهم في حالة ابتلاء بالخلافة في الأرض وبضرورة الحركة بها على خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية والبعد بها عن الحركة على الخطوط

<sup>1-</sup> صحيح الجامع، رقم 6510.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية، مصدر سابق، ص 170.





المضادة لها<sup>1</sup>، كما قال تعالى: {الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُم أَيُّكُم أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزيزُ الْغَفُورُ }<sup>2</sup>».

ب. منظومة سنن التدافع: « التي تحكم حركة الابتلاء في كل أبعادها وتحركها باتجاه أقدار الله في خلقه ليميز الله الخبيث من الطيب والمفسد من المصلح والخير من الشر ويحقق عدله بين خلقه ويتيح للخلافة البشرية شروط العمارة المثلى للأرض والانتفاع الجيد بخيراتها»<sup>3</sup>.

ويستشهد بقوله تعالى: { وَلَوْلَا دَفْع اللهِ الثَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهُ ذُو فَضْل عَلَى الْعَالَمينَ } 4.

## ج. منظومة سنن التداول:

« التي تستهدفها حركة التدافع البشري في الأرض، فالبشر يتدافعون من أجل تحقيق المداولة أي السيطرة والهيمنة والقيادة الحضارية ما أمكنهم ذلك، والتي عادة ما تمر بمرحلة صحوة وإقلاع حضاري لتنتقل بعده إلى مرحلة المواكبة الحضارية ثم منها إلى مرحلة المنافسة الحضارية التي قد تفضى بالمجتمع أو الأمة إلى مرحلة الريادة الحضارية.

واستدل بقوله تعالى: { وَتِلْكَ الْأَيَّام نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَم الله الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ منكّم شُهَدَاء وَالله لاَ يُحبُ الظّالمينَ 6.

#### د. منظومة سنن التجديد:

« التي تمكن الإنسان من تجاوز ضعفه وقصوره وشحذ قدراته الفكرية والمعرفية ورفع مستوى فاعليته التسخيرية أو الانجازية لتتجاوب ونستجم مع تحديات ومتطلبات حركة

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 170.

<sup>2-</sup> سورة الملك، الآية، 02.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، نقلا عن سيد قطب في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، ط15، 1988، ج1، ص 270.

<sup>4-</sup> سورة البقرة، الآية، 251.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 271.

<sup>6-</sup> سورة آل عمران، الآية، 140.





المدافعة الحضارية التي يعاصرها ويسعى لتحقيق طموحاته وأهدافه ضمن شروطها الموضوعية»1.

قال تعالى: { إِنَّ الله لَا يُغَيُّر مَا بِقُومِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم }^2.

#### سادسا: قانون بمنظومات سنن التسخير الكونية:

1 «وهي منظومة سنن التسخير الكونية التي وضعها الله تعالى بين يدي الإنسان ليؤدي خلافته في الأرض بالأصالة والفاعلية والكفاءة التكاملية المطلوبة» $^{3}$ .

#### 2- أقسام سنن التسخير:

يرى الطيب برغوث أنها أربع منظومات سننية كلية تغطي كل احتياجات الخلافة البشرية المتصورة وهي كالتالي:

## أ- منظومة سنن الآفاق:

«التي تغطي كل احتياجات البشر في مجال الحياة المادية التي يخضع كل شيء فيها إلى قوانين وسنن مطردة يجب البحث عنها واكتشافها والتحكم في كيفية استثمارها لترقية الحياة المادية للإنسان»<sup>4</sup>.

ودليله قوله تعالى: { وَسَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَلكَ لَآيَات لَقَوْم يَتَفَكَّرُونَ} 5.

ب- منظومة سنن الأنفس:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافية السننية، مصدر سابق، ص 142.

<sup>2-</sup> سورة الرعد، الآية، 11.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 271.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 271.

<sup>5-</sup> سورة الجاثية، الآية، 13.



«التي تغطي كل احتياجات البشر في مجال الفكر والنفس والثقافة والعلاقات الاجتماعية وفنون المعاش والعمران البشري كما يسميه ابن خلدون» $^{1}$ .

ودليله قوله تعالى: { فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجَد لسُنَّت الله تَحْويلاً }<sup>2</sup>.

## ج- منظومة سنن الهداية:

« التي تغطي كل احتياجات الخلافة البشرية في مجال العقيدة والإيمان والروح والغيوب بصفة عامة والسمو الأخلاقي بالعمران البشري والارتقاء به إلى قمم الإحسان التي يعبد فيها الإنسان الله كأنه يراه، والانفتاح على عوالم الآخرة والمصير البشري والرضوان الرباني وتسخير المحلة الدينوية لخدمة هذا المصير» 3.

ودليله في ذلك قوله تعالى: { اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُم لِبَعْضٍ عَدُقٌ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مَّنْي هُدًى فَمَن اتَّبَع هُدَاي فَلَا يَضلُ وَلَا يَشْقَى} 4.

# د- منظومة سنن التأييد:

« التي تغطي احتياجات الإنسان التي تعجز عن تغطيتها المنظومات السننية السابقة، ذلك لأن الإنسان كثيرا ما يجد نفسه في أوضاع وظروف صعبة يواجه تحديات قاهرة لا قبل لإمكاناته الذاتية بها، فوضع الله بين يديه منظومة سننية أخرى يستدرك بها نقصه وضعفه من ناحية ويرفع بها مستوى فاعليته الانجازية من ناحية أخرى ويعمق بها روحية وبركة حياته من ناحية ثالثة» 5.

ودليله الحديث القدسي: أن الله تعالى قال: (من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي ما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 271.

<sup>2-</sup> سورة فاطر، الآية، 43.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 172.

<sup>4-</sup> سورة طه، الآية، 123.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 172.



حتى أحبه، فإذا أحببته، كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشى بها ولئن سألنى لأعطينه ولئن استعاذ بي لأعيذنه)1.

ومحصلة هذه القوانين الثلاثة السابقة من أنواع الوعي يربط بينها الطيب برغوث قائلا: «إن هذه المعالم الكبرى عندما يتم الوعي العميق بها، وتعرف طريقها إلى التمثل الذاتي والاجتماعي عبر الحياة الأسرية والمنظومات التربوية والثقافية والقانونية والاجتماعية والسياسية للمجتمع والدولة فإنها دون شك ستحدث تغييرا عميقا في الحياة الفكرية والروحية والسلوكية للأفراد والحياة الاجتماعية للمجتمع على طريق المزيد من الانسجام والاستقرار والسكينة الأسرية والمزيد من الأصالة والفاعلية والتكاملية والاطرادية في الانجازية الاجتماعية والمجتمع والأمة»<sup>2</sup>.

#### سابعا: قانون الوعى المنهجى:

#### 1- مفهوم المنهج:

« المنهج في جوهره يعني مجموعة القواعد المعرفية الإجرائية والأخلاقية المنتظمة التي تحكم عملية تخطيط البحث عن المعرفة السننية في عوالم الآفاق وعوالم الأنفس وعوالم الهداية وعوالم التأييد وتقود عملية استثمار هذه المعرفة السننية بعد ذلك في تغيير الواقع الإنساني والارتقاء به إلى أعلى مستويات تكامله وانسجامه وتوازنه وأصالته وفعاليته وتضمن الشروط الموضوعية للمحافظة على منجزات حركة البناء والتغيير وتمكين كل أفراد المجتمع والأمة والإنسانية من الاستفادة منها في تحسين مستوى ترقيها المعرفي والروحي والسلوكي والاجتماعي والحضاري»3.

# وتعريف أخر يورده في كتاب آخر فيقول:

« نسقية إجرائية منتظمة مؤطرة بطبيعة وحجم ومستوى تطور الوعي بسنن الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد من جهة وسنن الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد من جهة أخرى،

<sup>1-</sup> صحيح البخاري، رقم 6502

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة، مصدر سابق، ص 173.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 26.



وهو أهم ما يكشفه المتعمق في دراسة الوعي القرآني والحركة النبوية المجسدة له في واقع الحياة ومن ثم فهو أعز ما ينبغي أن تطمح إليه المعرفة البشرية لوعي سنن الخلق والتسخير والاستخلاف وامتلاك مفاتيح التحكم الاستثماري الفعال فيها»1.

## 2- المنهج مقوم أساسى للثقافة السننية والوعى السننى في بناء الحضارة:

«فالمنهج إمكان تسخيري شارط لعملية التجديد الحضاري برمتها.. لأنه مقوم أساس من مقومات الثقافة السننية التي هي مقوم أساس للتربية الأصيلة الفعالة فإذا اهتز البعد المنهجي في عملية التربية الشاملة اهتزا توازن الفرد وكان حتما مقضيا أن يهتز توازن المجتمع ويضطرب آداؤه الحضاري في معتركات الابتلاء والتدافع، والتداول والتجديد، فالتربية الفعالة هي التربية التي تقسح للإنسان المنهج وتطبع أداء المجتمع كله بالمنهجية والجمالية والنظام والتناغم وتعزز نفوره من الفوضى الفكرية والروحية والسلوكية والانجازية وهو ما يكون له تأثيره الحاسم على أصلة وفعالية واطرادية المردودية الاجتماعية والحضارية للمجتمع والأمة»<sup>2</sup>.

# 3- الوظائف الأساسية الثلاثة للمنهج على مستوى الفرد والأمة والمحافظة على البناء الحضارى:

يؤكد الطيب برغوث أن المنهج بمعناه السابق السالف بيانه يؤدي باستمرار ثلاث وظائف خطيرة في حياة الإنسان لا غنى له عنها وهي:

أ. «كيفية حصوله على المعرفة بسنن التسخير كشرط قاعدي في الحياة وما يستلزمه ذلك من فقه في المنطق وبديهيات العقل وفقه للملاحظة وفقه للتحليل وفقه الاستقراء وفقه المقارنة وفقه التجريب وفقه النقد وفقه الافتراض والقياس والتوقع وفقه التفسير وفقه الاستماع وفقه المحاورة وفقه المشاورة وفقه الوحي والتأييد.. إلى غير ذلك من آليات تحصيل المعرفة كمفتاح للوعي وامتلاك القدرات التسخيرية»3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوى ومجزاتها، مصدر سابق، ص 92.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 109.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 92.



ب. « كيفية الاستفادة من هذه المعرفة بسنن التسخير بعد تحصيلها وما يحتاجه ذلك ويتطلبه من قدرات إنجازية ترتكز على فقه التخطيط وفقه التنفيذ وفقه المتابعة، وفقه التقريم»1.

ج. « وكيفية المحافظة على اطراد عملية البناء الحضاري وحماية منجزاتها من الهدر والتبديد وضمان تراكم الخبرات والمكاسب وتكامل الجهود وتحسينها كما ونوعا وما يحتاجه ذلك من فقه استشرافي وفقه وقائي»<sup>2</sup>.

#### سابعا: قانون الوعى السننى:

جوهر الوعى السنني ودور ذلك في عملية البناء الحضاري:

#### 1 - جوهر ومرتكزات الوعي السنني:

« وقد ظهر لي وأنا أتأمل هذه الظاهرة على مستوى الجهد النهضوي للحركة الإسلامية خصوصا والجهد التاريخي للأمة والإنسانية عموما في ضوء وحي الله الأعلى وسننه في خلقه أن الاهتمام المحوري للكتاب والسنة والأديان السماوية عامة كان منصبا حول حل هذه الإشكاليات أو المعضلة الحضارية الكبرى عبر تأسيس الوعى:

- أ. بمنظومات سنن الوعي العقدي ممثلة في الإيمان والعبادة.
- ب. وبمنظومات سنن الاقتدار التسخيري ممثلة في سنن الآفاق والأنفس والهداية والتأييد.
- ج. ومنظومات سنن الاقتدار الاستخلافي ممثلة في سنن الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد» $^{3}$ .

## 2- أهمية الوعي السنني في البناء الحضاري:

« التي يتعلم منها الإنسان كيف يتقن إدارة عملية البناء الحضاري من جهة ويتمكن من آليات المحافظة على منجزات هذا البناء من جهة ثانية ويعرف كيف يضمن ديموية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 93.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 94.

<sup>3-</sup>الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، دار قرطبة للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 200، ص100.



وتواصل حركة البناء من جهة ثالثة، ويستوعب شروط حماية المرجعية الثقافية الموجهة التي يصدر عنها وينبثق منها نشاطه في الدعوة والبناء والمواجهة من جهة رابعة »1.

### الطريق إلى بناء هذا الوعى السننى وبناء الحضارة:

« والنجاح في إعادة بناء الوعي بمنظومات سنن التسخير يمر بالضرورة عبر الوعي التربوي المتكامل الذي تضطلع به كل المؤسسات الروحية والثقافية والتربوية والاجتماعية والسياسية في المجتمع والأمة بشكل تكاملي فعال.. وبذلك يتعمق التأهيل التربوي ويأخذ أبعاده النوعية الحقيقية التي تخرج لنا نخبة رسالية نوعية مبدعة بإمكانها أن تخوض معتركات الابتلاء والتداول والتجديد الحضاري بفعالية أكبر واصالة أعمق»<sup>2</sup>.

### ثامنا: قانون الوعى الوقائى:

#### 1- مفهومه:

«ونقد به هنا الحماية المبكرة لحركة القدوة والدعوة والتربية والبناء في بعدها الذاتي والاجتماعي معا من كل ما من شأنه أن يؤثر سلبا على أصالتها وفعاليتها وتوازن سيرها واطراد تطورها بمحاولة تلافي أسباب الضعف والاختلال قبل حصولها بالتباعد عنها أو مدافعتها»3.

وقال في كتاب آخر حين يسمي هذا القانون بالاستباقية الوقائية المتكاملة: «المتابعة الشمولية الدؤوبة لمسيرة الدعوة والبناء والمواجهة، والتركيز المستمر على استشراف آفاق تطورها واستباق المشكلات التي يمكن أن تعترض طريقها والمبادرة السريعة إلى الوقاية الجذرية منها قبل استفحال أمرها» 4.

## 2 - كيفية تنفيذ قانون الوعي الوقائي:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 100.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 52.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، دار قانة، باتنة، ط1، 2008، ص 111.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 500.



«والمنهج الوقائي الذي يرتقي بحركة التغيير والبناء إلى الآفاق الحضارية لا يمكنه أن يحقق ذلك إلا من خلال ملاءمة وتكييف خطوات العملية البنائية مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد والنأي بها عن قدر الإمكان عن مناقضة هذه السنن والتصادم معها» 1.

## 3 - علاقة الوعي السنني بالوعي الوقائي:

« يشكل - أي الوعي السنني - عامل وقاية أساسي لحركة الاستخلاف في الأرض إذ يوفر لها التوازن المطلوب ويحميها من الاختلال والاهتلاك الذاتي ومن أخطار الانهاكات الخارجية عندما يمكنها من استثمار شمولي متكامل لكل معطيات وإمكانات الميزانية التسخيرية الهائلة التي وضعها الله تحت تصرف الإنسان في الأرض»<sup>2</sup>.

## 4- أهمية الوعي الوقائي في البناء الحضاري:

قال الطيب برغوث: « فالحركة التغييرية تكون ذات نفس حضاري بقدر ما تعتمد المنهج الوقائي المبكر أو المرافق أو الاستدراكي أسلوبا في القدرة والدعوة والتربية والبناء لأنه يجنبها هدر إمكاناتها وتضييع وقتها في مواجهة مضاعفات الاختلالات التي قد تصيبها والأمراض التي قد تحل بها، ويمكنها من تكتيل كل ذلك أي الوقت والجهد والإمكانات وتوجيهه نحو البناء مباشرة»<sup>3</sup>

## 5- الوعي الوقائي من معالم منهج النبي صلى الله عليه وسلم في البناء:

قال الطيب برغوث: « الاستباقية الوقائية المتكاملة.. فالمنهج النبوي يتميز بالإضافة الى المبدئية الحركية البصيرة، والواقعية الحركية المنضبطة والفعالية الانجازية المتوازنة، بالاستباقية الوقائية المتكاملة التي تستقريء آفاق المستقبل وتبادر إلى مواجهة تحديات حركة

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، المصدر سابق، ص 111.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 146.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 112.



الدعوة والبناء بشكل مستمر، لا يتيح أية فرصة لنمو وتراكم هذه المشكلات الخاصة بالدعوة وقيادتها أو بالدعوة وقاعدتها البشرية أو بالدعوة وقاعدة المجتمع»<sup>1</sup>.

## تاسعا: قانون الوعى بالاستقلالية التكاملية النوعية:

## 1- مفهومه:

« فعالية الأداء الاجتماعي للأفراد والجماعات والمؤسسات هو باستمرار محصلة وعي معرفي وتسخير أو وظيفي بثلاثة شروط أساسية هي الاستقلالية والنوعية والتكاملية التي تشكل فيما بينها القانون الكلي لفعالية الأداء الاجتماعي الجزئي والكلي معا»2.

## 2- شرح شروطه مع بیان أهمیتها:

أ. «فالاستقلالية في حرية الفكر والحركة والمبادرة: تعزز الشعور بالذاتية الفردية والجماعية وتعمق الإحساس بالمسؤولية والواجب وتدفع نحو الجهد النوعي المتميز، المنسجم مع الطموحات والمتوافق مع الإمكانات والمستجيب للحاجات والتحديات»3.

ب.« والنوعية الوظيفية الغائصة في مجال الاهتمام والاختصاص: المتحكمة بامتياز وتميز فيما تفرغت له واستقلت به من واجبات ومهمات، تدفع نحو التكامل الوظيفي بحكم الحاجات إلى الاختصاصات والخبرات النوعية في المجالات الأخرى التي يكمل بعضها بعضا ولا يمكن لأي منها أن يستقل بتلبية حاجاته الذاتية ناهيك عن تلبية حاجات الجماعة أو المجتمع بنفسه» 4.

ج. «والتكاملية في الجهد الاجتماعي القطاعي والوطني: تؤدي إلى رفع مستوى فعالية الأداء الاجتماعي القطاعي، وتعزز مستوى انشحاذ الفعالية الاجتماعية والحضارية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 500.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 79.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 79.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 80.



الكلية للمجتمع والأمة باستمرار بما تضيفه كل دورة إنجاز فردية أو قطاعية ناجحة من مكاسب وخبرات جديدة للمنجز الاجتماعي والحضاري الوطني الكلي»1.

# 3 - دور الوعى بقانون الاستقلالية النوعية التكاملية في بناء الحضارة:

«فالمجتمع أو الأمة اللذان يريدان أن تعظم فعاليتهما الاجتماعية والحضارية ويعظم نفوذهما وسلطانهما الحضاري في الأرض عليهما أن يستثمرا قانون الاستقلالية النوعية التكاملية بعد وعي شروطه الموضوعية الفكرية والنفسية والتربوية والمنهجية والاجتماعية والفنية الضرورية »<sup>2</sup>.

## الفرع الرابع: أحمد محمد كنعان:

يرى أن عوامل التغيير الاجتماعي وبناء الحضارة ثلاثة وهي:

- 1. الفكرة (العقيدة).
  - 2. الإنسان.
    - 3. الزمن.

### 1. الفكرة (العقيدة):

« إذن الفكرة الدينية عامل أساسي في التغيير الاجتماعي نحو الحضارة ولكن بشرط أن تكون هذه الفكرة نابعة من دين سماوي خالص لم ينله تشويه أو تحريف، وما دام الأمر كذلك فإننا لا نجد من بين الديانات السماوية دينا مرشحا اليوم للنهوض بالبشرية سوى الإسلام.. وسوف يبقى الإسلام بهذا الكتاب الكريم هو المصدر الوحيد القادر دوما وأبدا على النهوض بالبشرية إلى آفاق الحضارة السامية»3.

### 2. الإنسان:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 80.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 80.

<sup>3-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مؤسسة الخليج للنشر، ط1، 1411هـ، ص 153.



« يقدم لنا القرآن الكريم أدلة عديدة تدل على، أن دعوة التغيير تبدأ عادة على يدي رجل فرد وبعد ذلك يأخذ الناس بالالتفاف حول هذا الرجل صاحب الدعوة ليعمل هو وهم على إحداث التغيير المنشود.. وبمثل هذا التغيير الذي حصل في نفوس المسلمين الأوائل حصل التغيير الحضاري الذي لم تشهد البشرية مثيلا له لا قبله ولا بعده والسبب أن هذا التغيير يساير السنة التي فطر الله عليها أمور خلقه والتي بينتها الآية في قوله تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم } أ، فعندما تغيرت تلك النفوس بالإيمان غير الله ما بها من جاهلية وخلصها من ريقة القبيلة الضيقة إلى آفاق الأمة المتوحدة المتكاملة » 2.

#### 3. الزمن:

« وبعد أن يتهيأ للدعوة فكرة صحيحة، عقيدة كما قدمنا، ويتهيأ لها العدد الكافي من الناس الذين يومنون بها ويبدؤوا تحركهم على أساسها يأتي دور الزمن باعتباره عاملا أساسيا من العوامل اللازمة لإنجاح عملية التغيير.. وبهذا تكون قد عرضنا الشروط التي تقوم عليها سنة التغيير الاجتماعي وهي الفكرة + الإنسان + الزمن»<sup>3</sup>.

### الفرع الخامس: عبد المجيد النجار:

تحت عنوان عوامل التحضر اعتبر أن عوامل بناء الحضارة ثلاثة وهي: عامل الفكرة وعامل البيئة الطبيعية وعامل الدافع الحضاري.

«كل ظاهرة تحضر إنساني مهما تكن درجتها القيمية لا تتأتي ظهورا ونموا واستمرارا إلا باجتماع عوامل أساسية ثلاثة وهي فكرة عن الوجود والحياة، ودافع يجعل تلك الفكرة فاعلة في الواقع، وبيئة طبيعية تستجيب لإرادة التحضر»<sup>4</sup>.

## 1. عامل الفكرة:

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية، 11.

<sup>2-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مصدر سابق، ص 154.

<sup>3-</sup> أحمد محمد كنعان، المصدر نفسه، ص 160.

<sup>4-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، دار الغرب الإسلامي، مرجع سابق، ج1، ص 26.



أ-« نعني بالفكرة التي هي عامل أساسي للحضارة في هذا المقام تلك الرؤية الشاملة في تفسير الوجود وفي تقويم حياة الإنسان، انتهاء بذلك إلى تحديد غاية لهذه الحياة يسعى المجتمع إلى تحقيقها، ومهما يكن من أمر هذه الفكرة قوة وضعفا وسدادا وضلالا فإنها تمثل العامل الأساسي في كل ظاهرة تحضر بحيث لا تتشأ حضارة على غير أساس فكرة»1.

ب- ثم بين أنواع الفكرة فيقول: « وقد تكون الفكرة الدافعة إلى التحضر فكرة دينية متأتية من بيان متعال عن الإنسان، نازل من مصدر غيبي حقيقي أو موهوم، وقد تكون أيضا فكرة إنسانية متأتية من الخيال الأسطوري، أو من التأمل الفلسفي، إلا أن الفكرة الدينية هي الفكرة الأقوى دفعا إلى إنشاء الحضارة، كما أنها الأدوم في الحفاظ عليها وتتميتها ولذلك فإن أغلب الحضارات في تاريخ الإنسان وخاصة منها الكبرى هي حضارات ناشئة ومتطورة بأفكار دينية»<sup>2</sup>.

ج- ثم يتحدث عن المجال الزمني لعمل الفكرة في الحضارة وعن شروطها: فيقول: «وليست الفكرة عامل إنشاء أولي للحضارة فحسب بل هي أيضا عامل صياغة للبناء الحضاري في جميع جوانبه بحيث تظل بعد الإنشاء الأول تكف كل التداعيات الحضارية المادية والمعنوية بحسبها وهذا ما يبدوا جليا في الحضارة الإسلامية التي قامت على فكرة التوحيد ثم جاءت مطبوعة بطابع التوحيد في علومها وفنونها وعمرانها وقيمها الأخلاقية والاجتماعية».

د- وعن شروط الفكرة يقول: «وإذا كانت الفكرة .. عاملا ضروريا في نشوء الحضارة فإنها ليست إذا ما حصلت لدى مجتمع ما بكافية في إطلاقها لتنشيء التحضر وتتميه بل هي مشروطه جر في ذلك بشروط يرجع بعضها إلى ذات الفكرة في قوتها وأصالتها ونسبتها من الحق ويرجع بعضها الآخر إلى العوامل والظروف التي توقعها في النفوس موقع الدفع والفاعلية للإنجاز الحضاري» 4.

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 27.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 28.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 29.

<sup>4-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 28.





وتبعا لتلك الشروط أكد أنه كم من فكرة يعتنقها الناس عن الكون والحياة وهي مبنية على الوهم والخيال أو على اعتزال العالم المادي فلا تقم حضارة، وكم من فكرة صحيحة نسبيا فلا تتشىء حضارة ولا تتميها.

# 2. عامل البيئة الطبيعية:

«بل هي تكون عامل تحضر حينما تتوفر على إمكانية الاستقرار والاستثمار مع توفرها أيضا على قدر من التأبي فلا تنفسخ إلا بجهد إنساني يثمر من قبلها العطاء الذي يكون به التحضر وذلك حتى يكون فيها ما يستثير همة الإنسان الذهنية والعملية فيتكون لديه النزوع إلى المغالبة والدفع إلى العمل والإنجاز فإذا ما كان منه ذلك باشر البيئة بالاستثمار فتستجيب لجهده فيحدث من ذلك الجهد والاستجابة البناء الحضاري المادي والمعنوي»1.

واستشهد في هذه الشروط المتعلقة بالبيئة بقوله تعالى: { وَلَو بَسَطَ الله الرِّرْقَ لِعِبَادِهِ لَعِبَادِهِ لَعِبَادِهِ وَلِي بَسَطَ الله الرِّرْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعْوا فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرِ مَّا يَشَاء إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيْر بَصِيْر }².

ويؤكد أيضا كم من جماعات عاشت في بيئاتها دهرا طويلا متوفرة لها أهم عوامل التحضر الأخرى ولكنها لم تقم حضارة بسبب تلك البيئة وكم من بيئة قامت فيها حضارات ثم انقرضت..

### 3. عامل الدافع الحضاري:

أ- «إن للتحضر عاملا ثالثا على درجة بالغة من الأهمية هو الدافع الذي يدفع المجتمع إلى البناء الحضاري و الاستمرار فيه، وهو عامل يتكون في النفوس تكونا جماعيا تكون له قوة توحيد كما تكون له قوة استثفار تهب بها المجموعة في خط مشترك للتعمير والتتمية استثمارا للبيئة الطبيعية وترقية للكيان الإنساني الفردي والجماعي ويمكن أن نفسر هذا العامل بأنه عامل تفعيل للفكرة من جهة وللبيئة الطبيعية من جهة أخرى بحيث تصير به الفكرة التي تتميل للفكرة من أجل عن المناب المن

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 300.

<sup>2-</sup> سورة الشوري، الآية، 27.



تحقيق تلك الغاية، كما يصير للطبيعة موقع في النفس يدفع إلى اقتحامها لمباشرة استثمارها والتعمير فيها، فتكون إذن النفس الجماعية منفعلة بالفكرة من جهة وبالبيئة الطبيعية من جهة أخرى»1.

ب-وعن أهمية هذا العامل يقول: «قد يتوفر مجتمع ما على فكرة تتوفر فيها من حيث عناصر القوة وتتبني على قدر كبير من الحق في شرح الوجود وتقدير الحياة، كما يتوفر أيضا على بيئة طبيعية في حدها الوسط بين الانكشاف والانغلاق ولكن مع ذلك لا تتطور حياته إلى التحضر أو يخطو في الحضارة خطوات سرعان ما تنتكس إلى بداوة أو ما يشبه البداوة»<sup>2</sup>.

ج- ويضرب أمثلة من الشعوب المعتنقة للمسيحية في أوربا ولكن لم تقم الحضارة فيها إلا بعد ألف عام. ثم يفسر ذلك كله بغياب عامل الدافع الحضاري.

### الفرع السادس: محمد رشيد رضا:

« إذا عدنا إلى نصوص رشيد رضا المتعلقة بقيام الأمم ونهوضها وقمنا باستقصاء واستقراء لها فإننا نستطيع أن نقرر أن العناصر والعوامل التي تشكل محددات النهوض الحضاري للأمم وتساهم في قيامها وبقائها في نظره هي:

- الدين والأخلاق والقيم.
- التربية والتعليم والصناعة.
- الثروة وإنفاق المال في المصالح العامة $^{3}$ .

### 1. الدين والأخلاق والقيم:

قال محمد رشيد رضا: « إن للعقائد الدينية الصحيحة والخرافية آثارا في وحدة الأمة وتكافلها وقوة سلطانها وضعفه، ولا يظهر الفرق بينهما في الوجود إلا بوقوع التنازع بين أمتين مختلفتين فيها وإن للأخلاق الشخصية التي تتحقق بكثرة بعضها ما يسمى خلقا للأمة

<sup>1-</sup> عبد الحميد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 32.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 38.

<sup>3-</sup> حازم زكريا محي الدين، مفهوم السنن في الفكرة الإسلامية، رشيد رضا نموذجا، مرجع سابق، ص 259.



أو للشعب مثل ذلك في حكمها وسلطانها وفي ثروتها وعزتها أيضا ويظهر ذلك في سيرة كل أمة ودولة ذات تاريخ معروف»<sup>1</sup>.

ومتى التزمت الأمة المسلمة التزاما حقيقيا بهذا الدين الإسلامي فمن النتائج السننية لذلك الرخاء والبركات كما يشير إلى ذلك في تفسير قوله تعالى: { وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ }<sup>2</sup>.

فقال: «وبهذا الالتزام أيضا تحمي الأمة نفسها من الوقوع في دائرة التبعية الحضارية والسياسية للأمم القوية الأخرى الطامعة فيها»<sup>3</sup>

## 2. التربية والتعليم والصناعة:

« إذا صلحت النفس البشرية، أصلحت كل شيء تأخذه به وتتولى أمره، فالإنسان سيد هذه الأرض وصلاحها وفسادها منوط بصلاحه وفساده وليست الثروة ولا وسائلها من صناعة وزراعة وتجارة هي المعيار للصلاح البشرى ولا الملك ووسائله من القوة السياسية، فإن البشر قد أوجدوا كل وسائل الملك والحضارة من علوم وفنون وأعمال بعد أن لم تكن، فهي إذا نابعة من معين الاستعداد الإنساني تابعة له دون العكس» 4.

وبناء على أهمية التربية وأسبقيتها على التعليم وتلازمهما يقول محمد رشيد رضا: «إن العلم الصحيح في الرجل أو الشعب الفاسد الأخلاق كالسيف في يد المجنون ربما جنى به على صديقه أو على نفسه وربما نصر به عدوه...

وقد شاهدنا ولا تزال نشاهد في بلادنا أن طلب العلوم والفنون مع إهمال التربية المصلحة للنفس لم تحل دون استعباد الأجانب لنا، ترى الرجل المتعلم المتقن يتولى ولاية أو

<sup>1-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، دار المعرفة، بيروت، ط2، ج10، 1973، ص 38،

<sup>2-</sup> سورة الأعراف، الآية، 96.

<sup>3-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، مرجع سابق، ج9، ص 81.

<sup>4-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، مرجع سابق، ج1، ص 06.





وزارة فيكون أول همة منها تأسيس ثروة واسعة لنفسه وولده وهكذا تفعل كل طبقة من طبقات رجال الدولة ويستنزفون ثروة الأمة بالرشا والحيل»1.

### 3. المال وإنفاقه في المصالح العامة:

يقول رشيد رضا في ذلك: «المال هو القطب الذي تدور عليه جميع مصالح الأمم.. إصلاح الأموال واستثمارها في هذا الزمان هو أساس القوة، فقوة الدول على قدر ثروتها فالأمة التي تقصر في توفير الثروة هي التي تلقى بأيديها إلى التهلكة»2.

وعن دور وآثار توجيه المال في بناء الأمة يقول: « فلو أسس الأغنياء مدارسا للجمع بين تعليم العلوم الدينية والدنيوية، لاستغنوا بها عن دعاة النصرانية ولأمكن للمصلحين منهم إذا تولوا إدارتها أن يخرجوا لهم فيها رجالا يحفظون للأمة دينها وملكها ويعيدون إليها مجدها»3.

#### الفرع السابع: جودت السعيد:

جوهر فك ه في عوامل بناء الحضارة أنه يدعو إلى الإيمان بسنن الله المختلفة وأنها موجودة فعلا، وأن كل المشكلات بما فيها مشكلة الحضارة تخضع لسنن الله... الخ. ولكنه لم يذهب بعيدا في هذه السننية ليكتشفها ويرتبها وينظر لها كما فعل الطيب برغوث لأول مرة في الفكر الإسلامي والإنساني على ضوء ما بحثت واطلعت.

وعليه:

1. الله وضع في الكون والإنسان سننا موجودة فهل آمن الناس بأن مشكلاتهم ومنها مشكلة الحضارة تخضع لسنن؟

<sup>1-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، المرجع سابق، ج1، ص 07.

<sup>2-</sup> محمد رشید رضا، تفسیر المنار، مرجع سابق، ج2، ص 14.

<sup>3-</sup> محمد رشيد رضا، المرجع نفسه، ج10، ص 410.



أ- بداية يؤكد أن سنن الله موجودة والإنسان يكتشفها: « ليس من مهمة البشر خلق السنن، إنهم لا يقدرون على ذلك وإنما على البشر أن يكتشفوا هذه السنن، وأن يجتهدوا في البحث عنها شوقا إلى كشفها والاستفادة منها وأن يشكروا الخالق المنعم بها»1.

ب- ثم يرى أن الناس إزاء السنن قسمان من آمن بها واكتشفها وطبقها نجح ومن خالف ذلك تخلف وسقط. فيقول: «إن المسلم حين يسأل في مطلع وخاتمة كل بحث وحديث عن المشكلة ماذا علينا أن نعمل؟ .. هل يعتقد أن المشكلة لها سنن؟ وهل يمكن كشفها؟ وهل يمكن على أساسها السيطرة على المشكلة وتسخيرها بجهد الإنسان؟ إننا لا نتحدث عن الذين يجيبون سلبا عن هذه الأسئلة وهم عامة الأمة.. إن الذين لا يرون أن للمشكلة قوانين أو يؤ ضون لها تفاسير خاطئة، لا يمكن أن يصلوا إلى نتائج، فعدم اعترافهم بالقانون لا ينفي القانون وإنما يمنعهم من السيطرة عليه وتسخيره ويجعل منهم أداة يلعب بها الآخرون الدين علموا القوانين الصحيحة»2.

## 2. أهمية وعي السنن في البناء الاجتماعي والحضاري:

أ. الاعتبار الإيجابي بالتاريخ وذلك بعدم تكرار أسباب السقوط والدمار: «إن الاستفادة من السنن وملاحظة الأمثلة والأحداث تقدم للناس بصرا ومعرفة نظرية حتى لا يقعوا فيما وقع فيه من قبلهم أو تتقذهم إذا وقعوا فيها أو على أقل تقدير تكسبهم صلابة موقف من يدرك السنة»<sup>3</sup>.

### ب. إقامة الواجبات والأعمال بتثبت ويصيرة وحكمة ومنطق:

«إن إدراك السنن والتعامل معها هو الذي يجعل الإنسان يمشي سويا على الأرض ومن يجهلها فهو المكب<sup>4</sup>، قال تعالى: { أَقَمَن يَمْشِي مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمْشِي سَوِيًا عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقيم }1».

<sup>1-</sup> جودت سعيد، حتى يغيروا ما بأنفسهم، المطبعة العربية، غرداية، الجزائر، ط1، 1990، ص 65.

<sup>2-</sup> جودت السعيد، المرجع نفسه، ص 18.

<sup>3-</sup> جودت سعيد، المرجع نفسه، ص 137.

<sup>4-</sup> جودت سعيد، حتى يغيروا ما بأنفسهم، مرجع سابق، ص 138.



# ج. القدرة على فهم المجتمع وتغييره بعلاج أمراضه:

« إن الذي عرف قوانين المجتمع يمكن أن يستخدم وسائل مختلفة لقياس صلابة المجتمع وسلامة شبكة علاقاته..

إن الخبير بسنن المجتمعات يمكن أن يدرك ويتخذ إجراءات في تغيير نظرات المجتمع.. إن ما يرى من تدابر المجتمع وعجزه عن التعاون في أصعب الظروف، واتهام بعض أفراده بعضا بأنواع التهم، وبحث الكبار فيه عن من يحمل وزر فشلهم، وعدم شعورهم بوخز الضمير حين يتخلفون عن أداء الواجب، والكسل الذي يعم الجميع عن السعي لزيادة المعرفة والإعراض عن الاستفادة من أحداث التاريخ كل هذه أمراض اجتماعية لا تقل خطورة عن الأمراض العضوية التي تصيب أجسام البشر، إن هذه الأمراض الاجتماعية تصيب عقول الناس فتعطلها وعواطفهم فتبلدها ومصدر تلك الأخطار البيئة الملوثة بالأمراض الفكرية المتوطنة القديمة والطارئة»<sup>2</sup>.

## د. فهم مدى تكامل سنن الله في الكون والنفس مع آيات القرآن:

« وفي الواقع أن من عرف قراءة آيات الآفاق والأنفس وعرف كيف يتعامل معها يدرك أن لهذه الآيات الأفاقية والأنفسية قوة آيات الكتاب في الدلالة على الحق»3.

#### 3. كما ذكر خصائص السنن من العموم والشمولية والثبات:

وذكر نماذج من سنن فاعلة في المجتمعات والأمم والأفراد هي قوله تعالى: { إِنَّ الله لا يُغَيَّر مَا بِقُوم حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم } 4، كما ذكر الآفاق التي تحول بين الناس وبين بناء

<sup>1-</sup> سورة الملك، الآية، 22.

<sup>2-</sup> جودت سعيد، حتى يغيروا ما بأنفسهم، مرجع سابق، ص 22.

<sup>3-</sup> جودت سعيد، المرجع نفسه، ص 169.

<sup>4-</sup> سورة الرعد، الآية 11.





العقلية السننية وهي الغفلة والإعراض والتكذيب والهي ى والتقليد الأعمى وهي آفاق حذر منها القرآن الكريم وح مها وتوعد المتصفين بالعذاب.

### الفرع الثامن: عمر عبيد حسنة:

تحدث في كتب منها: الوراثة الحضارية ومنها عوامل النهوض الحضاري تحدث عن ما أسماه: ركائز النهوض الحضاري: وهي العقيدة والتاريخ وفقه الواقع.

فقال: «الرؤية الدقيقة المطلوبة إدراكها والإحاطة بها للانطلاق صوب التنمية والنهوض ومعاودة الإقلاع من جديد.. ترتكز فيما نرى على ركائز ثلاث»1.

#### 1. العقيدة:

«العقيدة أو عالم الأفكار والرؤى التي تشكل بمجموعها فلسفة الحياة أو الشاكلة الثقافية التي تقبع وراء السلوك الإنساني في قوله تعالى: { قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكلَته }².

والتصور العام للكون والإنسان والحياة وما يبلور من قيم تضبط مسيرة الحياة وتشكل المعايير والموازين التي تمكن من النظر والتقويم والمعايرة والرفض» $^{3}$ .

### وعن أهمية العقيدة ودورها:

- أ. العقيدة أو عالم الأفكار كانت وما تزال هي المحور الأساس الذي يتمحور حوله الإنتاج الفكري والثقافي ويشكل في الوقت نفسه الدافع السلوكي والمحرض الحضاري ودليل العمل أو البصيرة والمعالم الهادية.
- ب. « وبمقدار ما تكون العقيدة أو عالم الأفكار سليما نقيا ملائما لفطرة الإنسان بكينونته الطبيعية مستجيبا لحاجاته الأصلية وبمقدار ما تكون العقيدة قادرة على تقديم الإجابة الشافية والمقنعة عن الأسئلة الكبرى في الحياة عن النشوء والمصير والأهداف المحركة

<sup>1-</sup>عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، المكتب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط1، 2003، ص 79.

<sup>2-</sup> سورة الإسراء، الآية، 84.

<sup>3-</sup> عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، مرجع سابق، ص 60.



للإنسان قادرة على تحقيق إنسانية الإنسان بمقدار ما تكون مؤهلة للنهوض الحضاري قادرة على التجاوز وشحذ الهمم وتجميع الطاقات وإعادة الفاعلية للإقلاع من جديد»1.

- ج. « وقد يكون الاستقراء الحضاري لتاريخ الأمم العام وما أصابها هو الذي انتهى بالكثير من المفكرين والعلماء في تقرير هذه الحقيقة أو هذه السنة الحضارية التي لخصها مالك بن نبى»<sup>2</sup>.
- ثم يتابع فيستنتج محطات سابقة لدور العقيدة في حالة السقوط أو الإقلاع: « يلاحظ وبشكل خاص عندما تلحق بالأمة الهزائم الكبرى وتدمر أشياؤها ومنتجاتها فنرى أن العقيدة أو عالم الأفكار هو الكفيل بمعاودة النهوض...

والتاريخ الحضاري العام وتاريخ الأمة المسلمة بشكل خاص خير شاهد على قدرة الأمم المستمسكة بعقيدتها على تجاوز الهزائم إذا كانت عقيدتها سليمة وعالم أفكارها معافى $^{3}$ .

ويلمح مدلول ذلك واضحا في قوله تعالى: { وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُم الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ }^4.

### 2. التاريخ:

«أما الركيزة الثانية التي يقوم عليها النهوض فيما نرى فهي التاريخ، فالتاريخ هو التجسيد العملي للعقيدة أو لعالم الأفكار أو هو التجلي والاستجابة للقيم والأفكار في سائر الأنشطة الإنسانية وهو الذاكرة الجمعية المتراكمة للأمة وسجل حركتها ومرآة مستقبلها أو هو المختبر الحقيقي للمبادئ والأفكار ومدى قابليتها للتطبيق ونصيبها منه وقدرتها على

<sup>1-</sup> عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، مرجع سابق، ص 81.

<sup>2-</sup> عمر عبيد حسنة، المرجع نفسه، ص 82.

<sup>3-</sup> عمر عبيد حسنة، المرجع نفسه، ص 81.

<sup>4-</sup> سورة آل عمران، الآية، 139.



البناء الحضاري ابتداء ومعاودة النهوض الحضاري عندما تتعرض الأمم للإصابة أو السقوط لسبب أو  $\tilde{X}$ .

بعد أن بين مفهوم التاريخ ودوره في البناء الحضاري والنهوض الحضاري بين الدور السننى العام للتاريخ فيقول:

« وخلاصة القول إن التاريخ بيان ومعرفة وعلم واهتداء إلى السنن الفاعلة في الحياة والأحياء وعبرة وموعظة بمن سبق من الأمم ووقاية حضارية من إصابات السقوط..

والتاريخ يوقف الإنسان على قمة التجربة التاريخية للأمم ويتحقق برصيدها ويمكن من استقراء قانون الحركة الاجتماعية واكتشافه ذلك القانون الذي ينتظم سير الأمم ويبين فاعلية السنن في الأنفس والآفاق ويؤكد إطرادها ويبصر بكيفية التعامل معها ويحذر من الغفلة عنها والعدول عن تسخيرها»2.

### 3. فقه الواقع:

أ- « والركيزة الثالثة في البناء والنهوض الحضاري إنما تتمثل في فقه الواقع.. ذلك أن الواقع بكل مكوناته بعالم أفكاره وعالم أشيائه ومنتجاته يشكل إلى حد بعيد ثمرة الماضي ومستقبله وامتداده، فالحاضر مستقبل الماضي وهو في الوقت نفسه يشكل ماضى المستقبل $^{3}$ .

## ب- وعن دور الوعي السنني في فهم الواقع يقول:

«فهاجس التغيير والقلق الحضاري.. يدفع للبحث عن مواطن الخلل وتحديد مواطن القصور وأسباب التقصير، يدرس الظواهر الاجتماعية ويتعرف على أسبابها ولا يقتصر على معالجة آثارها السلبية وإنما يتجاوز إلى معرفة السنن والأسباب وقوانين الحركة الاجتماعية

<sup>1-</sup> عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، مرجع سابق، ص 85.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 86.

<sup>3-</sup> عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، مرجع سابق، ص 91.



التي نحكمها ويتحول إلى دراسة هذه السنن وكيفيات تسخيرها والتعرف على سنن المدافعة وكيفية تفعيلها ومغالبة سنة بسنة أو قدر بقدر "أ.

ج- ثم يبين كيفية النهوض الحضاري في الواقع فيقول: «إنه بعد تحديد مواطن الخلل وأسبابه من خلال سنة الله في الخلق وقانون السقوط والنهوض الحضاري ووضع الواقع في سياقه التاريخي للأمة وتحديد موضعه من مسيرة السيرة لتحديد مواطن الاقتداء وكيفياته تبدأ عملية التنزيل والتسديد ومعالجة الخلل من خلال سنن التدرج والمدافعة والنظر إلى الواقع في ضوء القيم والتعامل مع القيم وكيفيات تنزيلها للمعالجة من خلال الواقع»<sup>2</sup>.

### الفرع التاسع:حسن الترابي:

يعتبر أن من عوامل البناء الحضواي الوعي والتحدي، والفكرة الدينية فيقول: «فسيرة المتدينين وغيرهم من البشر تتعاقب قرونا، قد يتصاعد الأوائل وعيا وتجددا ونهضة إذا استفزهم تحد أصابهم من أمة أرقى منهم، أو قومهم بعد الضلال والجمود هدي تنزل عليهم من السماء أو تذكروه بعد غفلة، وقد يخلف قرن يتم البناء بعد تأسيسه السالف ثم يعقب قرن عاطل لا يجتهد تعويلا على التراث المنقول ولا يجتهد توكلا على الفخر والكسب الموروث» 3.

- ثم يدعو إلى دراسة الوعي السنني للتاريخ ودوره في النهضة الحضارية فيقول: « وهكذا تتداول الأيام بالأمم وهي سنة كان واقعها ظاهرا في تاريخ المسلمين ولاسيما في سيرتهم سكونا خاملا بعد حركة حية وجبروتا مطلقا بعد شورى حرة وشتات ذليل بعد وحدة عزيزة، وفي دراسة تلك السياقات المتداولة عبره لتقدير عوامل الانحطاط عن المثال ولتخطيط حركة جديدة نحو نهضة بعيد وهده ولتدبير اتصال مراحل المستقبل تعاليا مستمرا ونزوعا دؤوبا نحو المثال لا تصيبه العلة المعهودة من طروء العجز والتقادم عند المخالفين» 4.

<sup>1-</sup> عمر عبيد حسنة، الوراثة الحضارية، المرجع نفسه، ص 91.

<sup>2-</sup> عمر عبيد حسنة، المرجع نفسه، ص 91.

<sup>3-</sup> حسن الترابي، السياسة والحكم الساقي، بيروت، لبنان، ط2، 2004، ص 14.

<sup>4-</sup> حسن الترابي، المرجع نفسه، ص 15.



### الفرع العاشر: خالد فائق العبيدي:

درس من خلال كتابه: القوانين القرآنية للحضارات عوامل قيام الحضارة من خلال القرآن الكريم واعتبر أن هذه العوامل ستة عوامل وسماها قوانين استخلاف البشر وعمارة الأرض:

1. ذكره للهدف من خلق الله للإنسان: « وجد البشر على هذه الأرض تكريما لهم ليعمرو ها وفق النواميس العادلة.. لذلك ففكرة الخلق هي لعبادة الله وعمارة الأرض والتعاون بين الأمم والحضارات المختلفة بما يرضي الله تعالى ويقيم شرعه الذي يعدل بين عباده على اختلاف ألوانهم وأشكالهم» 1.

### 2. ثم تحدث عن أهمية هذه العوامل:

فقال: «إن قوانين الاستخلاف هذه هي أصل وجود كل البشر بكل حضاراتهم على اختلاف مشاربها وطرق عيشها وتقنياتها وفي كل أزمانها، ولكن القرآن الكريم قد حكم ذلك الوجود والاستخلاف والائتمان بقوانين عامة نجدها شاخصة في القصص والمثل واللفظ القرآني»<sup>2</sup>.

### 3. ثم ذكر هذه القوانين كما يسميها وهي:

- أ. قانون العبودية لله تعالى.
  - ب.قانون التكريم.
  - ج. قانون الابتلاء.
  - د. قانون تشكل الأمم.
- ه. قانون الخلافة والاستخلاف.
- و. قانون عمارة الأرض بما يرضي الله ويقيم مصالح العباد.

### 4. استدل على كل قانون بأدلة من القرآن:

<sup>1-</sup> خالد فائق العبيدي، القوانين القرآنية للحضارات، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2005، ص 90.

<sup>2-</sup> خالد فائق العبيدي، القوانين القرآنية للحضارات، مرجع سابق، ص 92.



\* دليل قانون العبودية والعبادة شه:

قال تعالى: { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لَيَعْبُدُونِ {56} مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعمُون {57} إِنَّ اللَّه هُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّة الْمَتينُ } أَن يُطْعمُون {57} إِنَّ اللَّه هُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّة الْمَتينُ } أَن

\* دليل قانون التكريم:

قال تعالى: { وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُم فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُم عَلَى كَثير مَّمَّنْ خَلَقْتَا تَفْضيلاً }².

\* دليل قانون الابتلاء والامتحان:

قال تعالى: { إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن تُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاُه سَمِيعاً بَصِيراً، إِنَّا هَدَيْنَاُه السَّبِيلَ إِمَّا شَاكراً وَإِمَّا كَفُوراً }3.

وقال: { وَخَلَقَ الله السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُم لَا يُظْلَمُونَ }^4.

\* دليل قانون تشكل الأمم والحضارات:

قال تعالى: { يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوياً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِند اللَّه أَتْقَاكُم إِنَّ اللَّه عَلِيْم خَبِيْر }<sup>5</sup>.

\* دليل قانون الخلافة والاستخلاف:

استدل بآيات كثيرة هي: قال تعالى: { وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِّل فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنَّي أَعْلُم مَا لاَ تَعْلَمُونَ } 1.

<sup>1-</sup> سورة الذاريات، الآيات، 56- 57 58.

<sup>2-</sup> سورة الاسراء، الآية، 70.

<sup>3-</sup> سورة الإنسان، الآيتان، 2- 3.

<sup>4-</sup> سورة الجاثية، الآية، 22.

<sup>5-</sup> سورة الحجرات، الآية، 13.





وقال: { وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلائِفَ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُم فِي مَا آتَاكُم إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِثَّهُ لَغَفُور رَّحِيْم }².

وقال: { وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُم وَيَسْتَخْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاءُ كَمَا أَنشَأَكُم مِّن ذُرِيَّة قُوْم آخَرينَ }<sup>3</sup>.

وقال: { هُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَر فَعَلَيْهِ كُفُرُه وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُم عِندَ رَبِّهِم إِلَّا مَقْتاً وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُم إِلَّا خَسَاراً} 4.

وقال: { آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَأَنفَقُوا لَهُم أَجْر كَبِيْرٍ } 5.

وقال: { يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهُوى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللهِ لَهُم عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْم الْحسَاب} مَا نَسُوا يَوْم الْحسَاب} .

\* دليل قانون عمارة الأرض بما يرضى الله ويقيم مصالح العباد:

قال تعالى: { وَإِلَى ثُمُودَ أَخَاهُم صَالِحاً قَالَ يَا قُومِ اعْبُدُواْ الله مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُه هُو أَنشَأَكُم مَّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُم فيهَا فَاسْتَغْفُرُوه ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْه إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ 7ً.

وقال: { أَوَلُم يَسيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهُم كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُم قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَر مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُم رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ الله لِيَظْلِمَهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ} 1.

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية، 30.

<sup>2-</sup> سورة الأنعام، الآية، 165.

<sup>3-</sup> سورة الأنعام، الآية، 133.

<sup>4-</sup> سورة فاطر، الآية، 39.

<sup>5-</sup> سورة الحديد، الآية، 07

<sup>6-</sup> سورة ص، الآية، 26

<sup>7-</sup> سورة هود، الآية، 61





### الفرع الحادي عشر: حسن سلمان:

من خلال كتابه النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ، يسير إلى أن القوانين التي تحكم المسألة الحضارية قسمان قوانين محركة نحو البناء الحضاري وقوانين تؤدي إلى التخلف الحضاري والشقاء الإنساني.

- فمن قوانين بناء الحضارة: العبادات وكل الأوامر والنواهي القرآنية.
- ومن قوانين السقوط الحضاري: العادة والتقاليد الرجعية التي تعبد من دون الله وتكون شركا والسلطة الظالمة وكل حكم فرعوني.

فقال: «إذن يمكن أن نصنف القوانين التي تحكم المسألة الحضارية في القرآن إلى نوعين أساسيين:

أولا: قوانين محركة نحو البناء: أي أنها قوانين مطلوب العمل بها من قبل الجماعة البشرية، وبتطبيقها تأخذ المسألة الحضارية طريقها التصاعدي نحو التقدم الشامل، والعبادات والأوامر والنواهي كلها قوانين حضارية بهذا المفهوم لبناء الإنسان.

ثانيا: القوانين التي فيما لو تحكمت في المجتمع وتهيأت لها الظروف الموضوعية تؤدي إلى التخلف الحضاري والشقاء الإنساني.. وتكون العادة والتقاليد الرجعية إلى غيرها هي أساس خلق الحالات النفسية التي تجمد الأمة في إطار واقعها المحدد وهذا بالإضافة إلى دور السلطة الظالمة والتكبر الفرعوني ودوره في خلق الظروف الموضوعية من أجل سيادة قوانين التخلف الحضاري لأن الملوك إذا دخلوا وحكموا دولة أفسدوها»2.

وعليه فهو يرجع القوانين كلها إلى فكرة المثل الأعلى للمجتمع وهو معبوده وإلهه فإذا كان مثله الأعلى هو الله كانت بالتالى أوامره ونواهيه كلها عوامل بناء وتحرر ورقى.

1- سورة الروم، الآية، 09

2- حسن سلمان، النظرية القرآن لتفسير حركة التاريخ، مؤسسة الوفاء، بيروت، ط 1986، ص 20.



وإذا كان المثل الأعلى لمجتمع ما هو عادات وتقاليد أو أشخاص.. الخ. كانت كلها عوامل للتخلف والسقوط كما فعل فرعون بقومه وغرقهم في النهاية وكما فعل الشرك ومظاهره في كل أمم الدنيا.

المطلب الرابع: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضارى:

### تمهيد: التعريف بهذه الجمعية الجزائرية:

1. وهي جمعية إسلامية علمية فكرية رسالية دعوية تتبنى فكرة فهم واستثمار سنن أي قوانين الله المختلفة في الكون والإنسان والقرآن من أجل بناء الفرد والأسرة والمجتمع والأمة المسلمة والحضارة الإسلامية العالمية الثانية المنشودة.

2. وتأسست في الجزائر في 12 نوفمبر 1990 تحت رئاسة العالم الداعية المفكر الفيلسوف الطيب برغوث، أصدرت حينها سلسلة في البناء الحضاري التي أشرف الطيب برغوث على إصدارها، وهذه الجمعية تعتبر امتدادا لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين التي تأسست في 5 ماي 1931م وامتدادا كذلك لجمعية القيم التي تأسست بعد الاستقلال مباشرة، وكانت بدورها امتدادا لجمعية العلماء المسلمين.

3. ولهذه الجمعية رؤية متميزة وعميقة وعلمية ومنهجية وشاملة للقضايا الكبرى منها<sup>1</sup>:

- أ. عوامل بناء وسقوط الحضارات.
- ب.لب الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية الآن.
  - ج. مهمة الإسلام ورسالته في الحياة.
    - د. البناء الحضاري.
- ه. مفاهيمه، أركان منهج البناء الحضاري وعناصر البناء الحضاري.
  - و. الفعالية الحضارية النموذجية ومرتكزاتها.

ويعنينا هنا هو رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري إلى البناء الحضاري من حيث عوامله أي الفعل الحضاري المنهجي ما هو؟ وكيف نحققه؟

الفرع الأول: تعريف الفعل الحضاري الذي يحقق عوامل بناء الحضارة:

<sup>1-</sup> أنظر، سلسلة في البناء الحضاري (1، 2)، ط، 1991، الجزائر، في الجزأين الأول والثاني تفصيل لذلك.



« نقد بالفعل الحضاري.. العمل المنهجي المخطط الذي تتناغم خطواته مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية في سعيه إلى تحقيق الطموحات الرسالية للأمة من خلال الارتقاء بأداء الدعوة والدولة والمجتمع إلى مستوى الفعالية الحضارية النموذجية في هذا العصر»<sup>1</sup>.

## الفرع الثاني: الوعي السنني وأهميته في الفعل الحضاري.

« ذلك لأن الجهد الإنساني يكون جهدا حضاريا بقدر ما يحس صانعوه بالسننية أو القانون السنني ويحرصوا على الانضباط به في عملية فهم الواقع و تحريكه والدفع به إلى الاقتراب شيئا فشيئا من الأهداف الإستراتيجية للمشروع الرسالي الذي يؤمنون به ويتوقون إلى تجسيده في واقع الحياة»<sup>2</sup>.

أهمية الفعل الحضاري الذي ينبني على الوعي السنني والممارسة السننية: « الذي ينهي مرحلة الفعل المعتل في مسيرة الأمة وينقلها من الضعف إلى القوة ومن التآكل إلى التكامل ومن السلبية إلى الفعالية ومن التذبذب إلى الانتظام في الفكر والحركة »3.

## الفرع الثالث: دليل الفعل الحضاري السنني من القرآن:

«وقد حفل القرآن بالحديث عن هذا الفعل الحضاري ومكوناته وشروط تحقيقه نكتفي بالإشارة إلى قوله تعالى: { الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُم أَيُّكُم أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُورُ }^4.

أي أيكم أقدر على تجاوز معضلة الفعل المعتل إلى الفعل الحضاري الذي هو عبارة عن محصلة لسلامة الفهم وصحة العمل وتناغمه مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية»5.

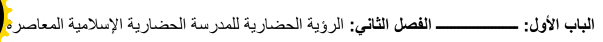
<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، ط1، 1991، الجزائر، ص 17.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 18.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 18.

<sup>4-</sup> سورة الملك، الآية، 2.

<sup>5-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، مرجع سابق، ص 19.







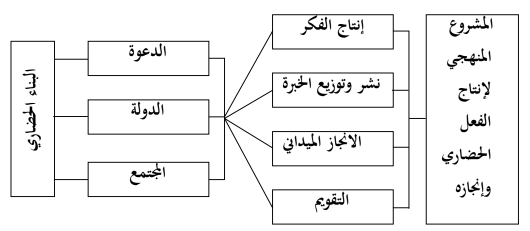




## الفرع الرابع: كيفية تحقيق الفعل الحضاري:

« ما دام الفعل الحضاري الذي ينقل الأمة من الضعف إلى القوة لا يتم إلا عبر تحسين أداء مؤسسات الدعوة وعطاءاتها وأداء مؤسسات الدولة وعطاءاتها وأداء مؤسسات المجتمع وعطاءاته، فقد رأت الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري من خلال محاولة استقراء تجارب التاريخ الإنساني و الإسلامي ورصد واقع حركة تطور المجتمعات الإسلامية الحديثة ومعايشة هموم العمل الدعوى المعاصر أن الوصول إلى تحقيق أحسن الأداءات وتحصيل أفضل العطاءات على مستوى الدعوة والدولة والمجتمع لا يتم إلا من خلال:

- 1. صناعة فكرية عالية واجتهاد إبداعي راق أصيل يلبي احتياجات المرحلة والعصر ويحقق الطموحات الرسالية للأمة.
- 2. القدرة على تبليغ نتائج هذه الصناعة الفكرية إلى المجتمع كله وإقناعه أو تحسيسه بأهميتها الكبيرة بالنسبة لترقية واقعه والتحضير الجدي لمستقبله ومصيره.
  - 3. التجسيد الميداني للصناعة الفكرية على مستوى الدعوة والدولة والأمة والمجتمع.
- 4. التقييم لعملية الانجاز والتقويم لنتائجه بصفة مستمرة تضمن تلاقي نواحي القصور والعجز ومضاعفة وتائر السير والبناء للقدرات الحضارية للأمة»<sup>1</sup>.



الشكل التصميم رقم (02): مشروع منهجية إنتاج الفعل الحضاري

1- الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، مرجع سابق، ص 19.



«الرسم التخطيطي التالي يعطي صورة عامة عن مشروع منهجية إنتاج الفعل الحضاري وإنجازه كما تتصوره الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري خاصة فيما يتصل بالمراحل المنهجية لإنجازه والمؤسسات الحضارية لإنتاجه»1.

وهكذا نفهم من هذا المخطط الوارد في كتاب الجمعية أن:

- أ- المراحل الانجازية للفعل الحضاري أربعة وهي:
  - 1. مرحلة الإعداد والصياغة.
    - 2. مرحلة النقل والتوصيل.
    - 3. مرحلة الانجاز العملي.
      - 4. مرحلة التقويم.
- ب- مؤسسات إنجاز الفعل الحضاري وإنجازه أربعة وهي:
- 1. مؤسسة إنتاج الفكر والخبرة، ولها مهامها ومجالاتها ومنهجية عملها.
- 2. مؤسسة نشر الخبرة وتوزيعها ولها مهامها ومجالاتها ومنهجية عملها.
  - 3. مؤسسة الانجاز الميداني ولها مهامها ومجالاتها ومنهجية عملها.
    - 4. مؤسسة تقويم الانجاز ولها مهامها ومجالاتها ومنهجية عملها.
- ج- أكبر عامل لبناء الحضارة أن يكون الهم والممارسة وفق سنن الله، الفهم أي الوعي وفق سنن الله والممارسة الميدانية للفعل تكون وفق سنن الله.
- د- مرتكزات الفعالية الحضارية النموذجية هنا تكون: بالخلاص والصواب، الإخلاص لله في كل فهم وعمل، والصواب بمعنى العمل الميداني يجب أن يكون موافقا لسنن الله المختلفة في الكون والإنسان والقرآن أو ما تسميه الجمعية سنن الآفاق وسنن الأنفس وسنن الهداية.

1- الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مرجع سابق، ص 19.





# المبحث الثاني: أسباب سقوط الحضارات:

كما تتاولت من قبل عوامل بناء الحضارة وأخذت عينات من المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة نتتاول الآن أسباب سقوط الحضارة باعتبارها من المباحث الكبرى لفلسفة الحضارة وسأنتقي نماذج في ذلك وإذا كانت عوامل بناء الحضارة ضمن الأهمية التي عرفناها من قبل فإن إدراك عوامل سقوط الحضارة هو الطريق إلى النهضة من خلال العمل على اجتتاب أسباب السقوط.

قال عمر عبيد حسنة: « إن إدراك سبب التخلف والسنن والقوانين والعوامل التي تحكمه رهين بالعلم والخبرة والمعرفة وأول الطريق لعملية النهوض، ذلك أننا حتى هذه اللحظة نعاني الإحساس بإشكالية التخلف لكننا ما نزال دون ممارسة الإدراك لأسبابها لأننا لا نمتلك الأدوات الصحيحة من المعرفة والتخصص للتعرف على عوامل التخلف وأسبابه ومن ثم وضع الخطط التتموية والنهضوية الصحيحة لمسيرتنا» أ.

المطلب الأول: رأي مال بن نبى ورأي الطيب برغوث.

## الفرع الأول:مالك بن نبي:

ينطلق مالك بن نبي من أن قضية الإنسان الكبرى هي قضية الحضارة وكما بينا من قبل أن عوامل بناء الحضارة عالم الأفكار وعالم الأشخاص وعام الأشياء، الإنسان والزمان والتراب والفكرة الدينية خميرة لتفاعل كل ذلك، وأساس بناء الحضارة هو بناء الإنسان.

فإن أسباب سقوط الحضارة هي أيضا تنطلق من الإنسان نفسه لتكون مشكلة الأفكار ومشكلة الثقافة ومشكلة الإنسان ومشكلة الزمان ومشكلة المال ومشكلة التراب ومشكلة عدم فهم وتفعيل الفكرة الدينية، ولذلك يكون البناء بتوجيه الإنسان لأنه أساس بناء الحضارة وبالتالي توجيه الأفكار وتوجيه الثقافة وتوجيه المال. الخ. في إطار تسخير الكون وتسخير الزمن والالتزام بالفكرة الدينية.

| • | 11 | التا |    |
|---|----|------|----|
| • | ىي | ш    | وڊ |



- 1. فمادام الإنسان هو محور البناء أو السقوط الحضاري فإن أهم شيء للإنسان في بنائه شخصيا وفي تمكينه من توجيه أفكاره وثقافته والكون من حوله والزمن هو الفكرة الدينية.
- 2. ومادام مالك بن نبي في منحنى الدورة الحضارية اعتبر مرحلة الروح هي الأولى والدين جوهرها.
- 3. ومادام مالك بن نبي قد اعتبر أن الفكرة الدينية أكبر عامل في نظريته عن الدورة الحضارية.
- 4. لذلك نجده يؤكد أن الروح حيثما فقدت سقطت الحضارة، فقال: « عندما تتقلب أوضاع القيم في عصور الانحطاط وحيث تبدو صغائر الأمور ذات خطر كبير أنهار البناء الاجتماعي إذا هو لا يقوى على البقاء بمقومات الفن والعلم والعقل فحسب، لأن الروح والروح وحدها هي التي تتيح للإنسانية أن تتهض وتتقدم فحيثما فقدت الروح سقطت الحضارة وانحطت لأن من يفقد القدرة على الصعود لا يملك إلا أن يهوى بتأثير جاذبية الأرض» أ.
- 5. بغياب الروح الجماعية والفردية التي أساسها الفكرة الدينية ينهار البناء الاجتماعي من الداخل كما وقع للأمة الإسلامية من قبل فتسقط الحضارة: « لقد بلغت عوامل التعارض الداخلية قمتها وانتهت إلى وعدها المحتوم وهو تمزق عالم واهن، وظهور مجتمع جديد ذي معالم وخصائص واتجاهات جديدة فكانت تك مرحلة الانحطاط إذ لم يعد الإنسان والتراب والوقت عوامل حضارة بل أضحت عناصر خامدة ليس لها فيما بينها صلة مبدعة»2.
- 6. ومما يؤكد دور غياب فاعلية الفوكة الدينية وبالتالي فقدان الروح الدافعة للهمة يكون سقوط الحضارة أية حضارة، لأنه يتواجد وصحة الفكرة الدينية يكون الدافع الروحي للفرد وبالتالي تبني شبكة العلاقات الاجتماعية فيكون ميلاد المجتمع الجديد فتنطلق

1- مالك بن نبي، وجهة العالم الإسلامي، مرجع سابق، ص 26.

2- مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 27.



الحضارة بالتفاعل الإيجابي بين الإنسان فردا ومجتمعا ومع الكون في إطار مدة زمنية كافية وفي مثل هذه المعطيات يقول مالك بن نبي:

- أ. فعن الدين يقول: «فالدين إذن هو مركب القيم الاجتماعية وهو يقوم بهذا الدور في حالته الناشئة حالة انتشاره وحركته عندما يعبر عن فكرة جماعية، أما حين يصبح الإيمان إيمانا دون إشعاع أي فرديا فإن رسالته التاريخية تنتهي على الأرض إذ يصبح عاجزا عن دفع الحضارة وتحريكها إنه يصبح إيمان رهيبان يقطعون صلاتهم بالحياة ويتخلون عن واجباتهم ومسؤولياتهم» أ.
- ب. وعن الفرد المتدين يقول: «إن التاريخ يبدأ بالإنسان المتكامل الذي يطابق دائما بين جهده وبين مثله الأعلى وحاجاته الأساسية والذي يؤدي في المجتمع رسالته المزدوجة كممثل وكشاهد قال تعالى: { وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُم شَهِيداً } وينتهي التاريخ بالإنسان المتحلل بالجزء المحروم من قوة الجاذبية بالفرد الذي يعيش في مجتمع منحل لم يعد يقدم لوجوده أساسا روحيا أو أساسا ماديا» 3.
- ج. وعن المجتمع وشبكة علاقاته الاجتماعية يقول: «إن أول عمل يؤديه مجتمع معين في طريق تغيير نفسه مشروط باكتمال هذه الشبكة من العلاقات وعلى هذا نستطيع أن نقرر أن شبكة العلاقات هي الدور التاريخي الأول الذي يقوم به المجتمع ساعة ميلاده ومن أجل هذا كان أول عمل قام به المجتمع الإسلامي هو الميثاق الذي يربط بين الأنصار والمهاجرين» 4.

أما في حالة توق تلك الشبكة من العلاقات الاجتماعية وتطغى الأنانية وجب الذات والحياة فهنالك يسقط المجتمع والحضارة.

<sup>1-</sup> مالك بن نبى، وجهة العالم الإسلامي، مرجع سابق، ص 27.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية، 143.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، وجهة العالم الإسلامي، مرجع سابق، ص ص 28.

<sup>4-</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، مرجع سابق، ص 26.



قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعي الأكلة إلى قصعتها، قالوا: أو من قلة نحن يومئذ يا رسول الله؟ قال لا، بل أنتم كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل ولزز عن الله من صدور أعدائكم المهابة منكم وليقذفن في قلوبكم الوهن، قيل وما الوهن يا رسول الله؟ قال حب الدنيا وكراهية الموت)1.

قال مالك بن نبي معلقا على هذا الحديث ومسقطا لمعناه على واقع الأمة الإسلامية حين سقطت حضارتها:

«لقد كان هذا الحديث ضربا من التنبؤ والاستحضار، استحضار صورة العالم الإسلامي بعد أن تتمزق شبكة علاقاته الاجتماعية، أي عندما لا يعود مجتمعا بل مجرد تجمعات لا هدف لها كغثاء السيل ولا ريب أن جيلنا يدرك هذا الحديث أكثر مما كان يدركه أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم لأنه يصف في مضمونه العالم المستعمر والقابل للاستعمار»<sup>2</sup>.

- 7. بحث محمد عاطف<sup>3</sup>: أسباب سقوط الحضارة ومعوقات قيامها لدى مالك بن نبي ورأى أنها معوقات (أسباب ذاتية) وأخرى موضوعية ونلاحظ أن هذه المعوقات التي أحصاها محمد عاطف لدى مالك بن نبي هي أسباب للسقوط الحضاري ومعوقات للنهوض تصدق في كل أمة وليس فقط في الأمة الإسلامية وهذه الأسباب هي:
  - أ- أسباب ذاتية: وهي اجتماعية ونفسية وفكرية

### \* الأسباب الاجتماعية:

- 1. التأزم والحرفية في الثقافة.
- 2. عدم تماسك عالم الأفكار.
  - 3. طغيان عالم الأشياء.
  - 4. طغيان عالم الأشخاص.

<sup>1-</sup> رواه أحمد في مسنده، ج5، ص 278، ورواه أبو داوود في سننه.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص 96.

<sup>3-</sup> أنظر، محمد عاطف، معوقات النهضة ومقوماتها في فكر مالك بن نبي، دار قرطبة، الجزائر،11-120.



- 5. سيادة النزعة السياسوية (البوليتك).
- 6. تحلل شبكة العلاقات الاجتماعية.

## \* الأسباب النفسية: وهي:

- 1. غياب الفعالية.
- 2. الميل إلى التكديس.
- 3. القابلية للاستعمار.

## \* الأسباب الفكرية: وهي:

- 1. النزعة الذرية التجزيئية في الفكر.
  - 2. غياب الوعى المنهجي.
  - 3. الاغتراب الزماني والمكاني.
    - 4. غياب النقد الذاتي.

#### ب- الأسباب الموضوعية: وتتعلق بالاستعمار

- 1. دور الاستعمار في تلغيم الثورات ومصادرة ثمراتها.
  - 2. دور الاستعمار في مواجهة الممارسة السياسية.
- 3. دور الاستعمار في ممارسة وتوظيف الصراع الفكري.

## الفرع الثاني: الطيب برغوث:

باعتباره صاحب نظرية مستقلة في فلسفة الحضارة والتاريخ فإنه تناول مسألة الحضارة سواء من حيث عوامل قيامها أو من حيث عوامل سقوطها.. ولذلك حدد السبب العام المحوري لسقوط أية حضارة ثم بين أسبابا كثيرة تشكل ذلك المحور العام.





### أ. السبب المحوري الجوهري لسقوط الحضارات:

هو اختلال الوعي السنني لدى الفرد والأسرة والمجتمع والأمة سواء من حيث فهم واكتشاف سنن الله التسخيرية والاستخلافية أو من حيث توظيفها في عملية البناء والتواصل الحضاري.

1- فقال محذرا من خطر غياب الوعي السنني: « إن التراجعات الكبرى في مسارات الحضارة يبدأ عدها العكسي المتقهقر عند ما يأخذ الوعي السنني المتكامل عند الأفراد والمجتمع والأمة يخلي موقعه كمصب أو مستقطب لحركة التاريخ لصالح بعض روافده المعرفية أو الحركية المتضخمة لتتحول تدريجيا أو من خلال طفرات خاصة إلى مصب جديد لحركة التاريخ ولكن بطاقة أو سعة استيعابية ذات نفس غير عالمي أو إنساني أو كوني أو غير حضاري فتدخل في دوامات التنافرية والاقصائية والاهتلاكية المزمنة مع بقية الروافد الأخرى التي عجزت عن استيعابها وهو ما يؤدي إلى الإنهاك وتقلص إمكان النفوذ وشروطه والدخول مبكرا في مراحل الهامشية والغنائية والتبعية الحضارية المذلة»1.

كما حذر من ذلك القرآن في مثل قوله تعالى: { ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين}<sup>2</sup>.

وحذرت منه السنة النبوية في مثل قوله عليه الصلاة والسلام: ( إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة)<sup>3</sup>.

2- ثم يحذر من خطر قيادة غير المتصفين بالوعي السنني المتكامل لحركات البناء والتجديد الحضاري في الأمة: «حركة المجتمع والأمة والحضارة إذا هيمنت على تخطيط وتأطير مسيرتها أفكار واتجاهات ومؤسسات وقيادات ليس لها أفق حضاري شمولي متكامل فإن مآلها المزيد من التنافر والاهتلاك والضعف وذهاب الريح، من هنا يجب الاستيقان تماما بأنه ما لم يتكون هذا المصب المستقطب الرئيس لحركة التغير (الوعي

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية على خط الفعالية الحضارية، مصدر سابق، ص 14.

<sup>2-</sup> سورة الأنفال، الآية، 46.

<sup>3-</sup> رواه البخاري.



السنني) فإن حركة النهضة الحضارية ستكون متعسرة ومتعذرة بسبب حالة الاستقطاب التنافري الاهتلاكي بين روافدها الجزئية التي يناويء بعضها بعضا ويقضي أحدها الآخر في مداولة انتقامية إجهاضية مزمنة شعورية أو لا شعورية لا تنتهي إلا على أنقاض حركة النهضة والتجديد الحضاري»<sup>1</sup>.

ثم يستدل بالخبرة التاريخية من فلسفة الحضارة على ذلك يقول: « ومنذ القدم نبهت الخبرة البشرية إلى أن البنيان الاجتماعي والحضاري لا يمكن أن يبلغ تمامه إذا رافقته عملية الهدم الذاتية أو الخارجية فكان جزء من المجتمع أو الأمة يبني وأجزاؤه الأخرى تهدم وهو ما تعرضت له مع الأسف حركة النهضة الإسلامية الحديثة فطال بها  $^2$ .

3- وقال أيضا مبينا خطورة قصور الوعي السنني وآثاره على مستوى الأمة: « منذ ما يزيد عن عشرين عاما ركزت اهتمامي حول مسألة الفعالية والثقافية السننية بعد أن تبين لي من خلال رصد استقصائي لتجارب حركة التجديد الحضاري للأمة سواء الكتابات النوعية التي تتشر من حين لآخر أو من خلال تجربتي الخاصة وتأملاتي في مناهج ومآلات حركة التغيير والإصلاح والتجديد في العالم الإسلامي أن الأسباب الجوهرية لضالة مردودية هذه الحركة التجديدية يكمن الجزء الأكبر منها في قصور الوعي السنني واضطرابه لدى الصفوة الفكرية والسياسية في ساحات الدعوة والمجتمع والدولة على حد سواء»3.

ثم ذكر الآثار السلبية الخمسة لغياب واضطراب الوعي السنني في حركات تجديد الأمة: « لقد تبين لي بأن اضطرابا كبيرا يسود الموقف من منظومات الوعي السنني الأربعة التي تحكم الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف في الأرض وهو:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية على خط الفعالية الحضارية، مصدر سابق، ص 15.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 16.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 03.



- ما يؤثر سلبا على أصالة وفعالية وإطرادية الانجازية الاجتماعية والحضارية الكلية للصحوة والمجتمع والأمة.
  - ويعمل على مضاعفة وتائر المديونية الحضارية أولا.
    - ويعمق الهوة بين الأمة وهويتها ثانيا.
    - وبينها وبين تلبية حاجاتها الذاتية ثالثا.
      - وبينها وبين رسالتها في العالم رابعا.
  - وبينها وبين القوى الحضارية المنافسة لها والمناوئة على حد سواء خامسا» .

### ب - أسباب أخرى متكاملة:

وعليه بلغة دقيقة فإن أسباب سقوط الحضارة لدى الطيب برغوث كثيرة جدا يمكن أن نستنتج بعضها فقط كالتالي:

- 1. قصور واضطراب الوعى بقانون التدافع والتجديد الحضاري كإطار عام يدخل تحته القصور في الوعي بالقوانين التالية.
- 2. قصور واضطراب الوعى السننني سواء بسنن التسخير الأربعة أو بسنن الاستخلاف الأربعة.
  - 3. قصور واضطراب الوعى بقانون الأصالة.
  - 4. قصور واضطراب الوعى بقانون الفعالية.
  - 5. قصور واضطراب الوعى بقانون الاطراد.
  - 6. قصور واضطراب الوعى بقانون الوعى العقدي.
  - 7. قصور واضطراب الوعى بقانون الوعى التسخيري.
  - 8. قصور واضطراب الوعى بقانون الوعى المنهجى.
    - 9. قصور واضطراب الوعي بقانون الوعي الوقائي.
  - 10. قصور واضطراب الوعى بقانون الاستغلالية النوعية التكاملية
  - إضافة إلى قصور في الوعى في قوانين أخرى جزئية ذكرنا منها.

1- الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 4.



- 11. قصور واضطراب الوعى بقانون العلاقة بين المنظومات السننية السابقة.
- 12. قصور واضطراب الوعي بقانون التأسيسي المنهجي السنني بالرسول صلى الله عليه وسلم.
  - إضافة إلى قصور الوعي بقوانين أخرى اعتبرها وسماها.
- 13. مع قات التجديد الحضاري أوردها في كتابه: حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية.
  - 14. الاهتلاكية التنافرية.
  - 15. غياب البعد التشخيصي في تقييم وتقويم الأعمال التجديدية.

المطلب الثاني: رأي محمد رشيد رضاو عبد المجيد النجار وعمرعبيد حسنة:

## الفرع الأول: محمد رشيد رضا:

أما الشيخ محمد رشيد رضا فإنه يرجع أسباب سقوط الحضارات من خلال القرآن إلى أربعة وهي الفساد، والظلم والفساد والأخلاقي والق ف وقبل بيان هذه العوامل لابد من بيان رأيه في سنة سقوط الأمم المنحرفة وكيفية السقوط والعبرة لغيرها، وكونه سقوط ذاتيا قبل أن يكون موضوعيا خارجيا.

- أ- فعن صور سقوط الحضارات يقول: «بالضعف والشقاق وخراب العمران حتى تزول منعتها وتمزق دولتها فتتقرض أو تستولي عليها دولة أخرى... بإضاعة استقلالها وسلطان أمة أخرى عليها تستذلها»<sup>1</sup>.
- ب- وعن جعل الله سقوط الأمم لتكون عبرة لغيرها يقول: « ذنوب الأمم تتبعها عقوبتها في الدنيا لأنها أثر طبيعي لها وإنما جعلها الله كذلك لتكون عبرة يتأدب بها المتأخرون بما أصاب منها المستقدمين »2.
- ج- وعن كون أسباب سقوط الأمم جعلها الله ذاتية تتطلق من الأمة قبل أن تكون موضوعية تأتيها من غيرها، فيقول: « وقد تتوالى عليها العقوبات حتى تضيف بها ذرعا فتبحث عن

<sup>1-</sup> محمد رشید رضا، تفسیر المنار، مرجع سابق، ج9، ص 576، ج2، ص 8.

<sup>2-</sup> محمد رشید رضا، تفسیر المنار، مرجع سابق، ج1، ص 312.



أسبابها فلا تجدها بعد طول البحث إلا في أنفسها وتعلم صدق قوله تعالى: { وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم } أ. ورد هذا في شرحه لقوله تعالى: { وَكَم مِّن قَرْيَةٍ مَّن مُصيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم } أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتاً أَو هُم قَآئِلُونَ {4} فَمَا كَانَ دَعْوَاهُم إِذْ جَاءهُم بَأْسُنَا إِلَّا أَن قَالُواْ إِنَّا كُتًا ظَالمينَ } ك.

د- وعن كون سقوط وزوال الحضارات عذابا من الله وعقوبة منه للأمم الظالمة يقول: «وقد دل المعقول وشهد الموجود بأنه ما من أمة فسقت عن أمرر بها وتعدت حدود شويعتها إلا وانتكث فتلها وتفرق شملها ونزل بها الذل والهوان»3.

#### 1 - الفساد الديني:

والفساد الديني سواء كان في صورة الكفر بالوحي أو في صورة تعصب مذهبي.

- فعن سبب الكفر قال في معنى قوله تعالى: { كَدَأْبِ آلِ فَرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهُم كَدَّبُواْ بِآلِ فرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهُم كَدَّبُواْ بِآلِهُم فَأَهْلَكْنَاهُم بِذُنُوبِهُم وَأَغْرَقْنَا آلَ فرْعَونَ وَكُلِّ كَانُواْ ظَالمينَ } 4.

يقول: «وحاصل المعنى أن ما يحفظه التاريخ من وقائع الأمم من دأبها وعاداتها في الكفر والتكذيب والظلم في الأرض ومن عقاب الله إياها هو جار على سنته تعالى المطردة في الأمم ولا يظلم تعالى أحدا بسبب نعمة ولا إيقاع نقمة وإنما عقابه لهم أثر طبيعي لكفرهم وفسادهم وظلمهم لأنفسهم هذا هو المطرد في كل الأمم في جميع الأزمنة» 5.

- وعن الاختلاف في الأصول والتعصب المذهبي على حساب الحق في الكتاب والسنة فقال: «إن الوجود قد كان ولا زال مصدقا لما جاء به الكتاب العزيز من إهلاك الاختلاف في الدين للأمم وإفساده للدين نفسه»6.

<sup>1-</sup> سورة الشورى، الآية، 30.

<sup>2-</sup> سورة الأعراف، الآيتين، 4- 5.

<sup>3-</sup> محمد رشید رضا، تفسیر المنار، ج1، ص 374.

<sup>4-</sup> سورة الأنفال، الآية، 54.

<sup>5-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، ج10، ص 37.

<sup>6-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، ج3، ص 111.





وقال في تفسير قوله تعالى: { إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُم وَكَانُواْ شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُم فِي شَيْءِ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِلَى اسِّه ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ } أَ.

«ولو سلك الخلف في الدين مسلك السلف بإتباع الكتاب والسنة والاستعانة على فهمهما بكل عالم ثقة من غير تعصب لعالم معين لما وقعوا في هذا الخلاف والتفرق والبغضاء والجهل بهما وهجرهما»<sup>2</sup>.

#### 2 - الظلم:

« البلاد التي يفشو فيها الظلم تهلك زراعتها وتتبعها ماشيتها وتقل ذريتها وهذا هو الفساد والهلاك الصوريان، ويفشو فيها الجهل وتفسد الأخلاق وتسوء الأعمال حتى لا يثق الأخ بأخيه ويثق الابن بأبيه فيكون بأس الأمة بينها شديدا ولكنها تذل وتخنع للمستعبدين لها وهذا هو الفساد المعنوي، وفي التاريخ الغابر والحاضر من الآيات والعبر ما فيه ذكر ومزذجر».

« ثم ينطلق من تفسير آيات تتحدث عن الظلم ليصل إلى نتيجة قال تعالى: { وَتِلْكَ الْقُرَى أَهْلَكْنَاهُم لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لَمَهْلِكهم مَّوْعدا} 4.

وقوله تعالى: { وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِي ظَالَمَةٌ إِنَّ أَخْذُه أَلِيم شَدِيد }<sup>5</sup>. وقوله: { وَمَا كُنَّا مُهْلِكي الْقُرَى إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالمُونَ }<sup>6</sup>.

وقوله: { وَكَأَيِّن مِّن قُرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِي ظَالِمَةٌ ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَإِلَيَّ الْمَصِير } 7.

<sup>1-</sup> سورة الأنعام، الآية، 159.

<sup>2-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، ج8، ص 218.

<sup>3-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، ج11، ص 844.

<sup>4-</sup> سورة الكهف، الآية، 59.

<sup>5-</sup> سورة هود، الآية، 102.

<sup>6-</sup> سورة القصص، الآية، 59.

<sup>7-</sup> سورة الحج، الآية، 48.



فيقول عن عقاب الله للأمم الظالمة وارتباط العقاب بالظلم: أثر لازم له لزوم المعلول للعلة والمسبب للسبب وأن الناس هم الذين يظلمون أنفسهم { وَلَا يَظُلُم رَبُّكَ أَحَداً} 1.

ومن أثره وعاقبته في الدنيا أنه مهلك الأمم ومخرب العمران2.

## 3- الفساد الأخلاقى:

« وجود قليل من الصالحين في الأمة لا يمنع عنها العقاب الإلهي إذا فشا فيها المنكر وقل المعروف، فقد جرت سنته تعالى في خلقه بأن بقاء الأمم عزيزة إنما يكون بمحافظة الجماهير فيها على الأخلاق والأعمال التي تكون بها العزة ويحفظ بها المجد والشرف» $^{5}$ .

وفي معنى قوله تعالى: { وَحَسبُواْ أَلَا تَكُونَ فَتْنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُواْ ثُمَّ تَابَ الله عَلَيْهِم ثُمَّ عَمُواْ وَصَمُواْ كَثِير مِّنهُم وَالله بَصِير بِمَا يَعْمَلُونَ} 4. يقول: « وإنما يعاقب الله الأمم بالذنوب إذا كثرت وشاعت فيها لأن العبرة بالغالب والقليل النادر لا تأثير له في الصلاح أو الفساد العام ولذلك قال تعالى: { وَاتَّقُواْ فَتْنَةً لَا تُصِيبَنَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُم خَاصَّةً } 5. وهذا هو الواقع وعليه ظاهرة وحكمته باهرة » 6.

#### 4 - الترف:

مفهوم الترف: هو التوسع في النعم والإكثار من الشهوات والملذات حتى يصل الأمر بالترف إلى الإسراف والبطر<sup>7</sup>.

<sup>1-</sup> سورة الكهف، الآية، 49.

<sup>2-</sup> محمد رشید رضا، تفسیر المنار، ج11، ص 27.

<sup>3-</sup> محمد رشيد رشا، تفسير المنار، مرجع سابق، ج1، ص 370.

<sup>4-</sup> سورة المائدة، الآية، 71.

<sup>5-</sup> سورة الأنفال، الآية، 25.

<sup>6-</sup> محمد رشيد رضا، تفسير المنار، مرجع سابق، ج6، ص 481.

<sup>7-</sup> حازم زكريا محي الدين، مفهوم السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص 47.





والترف باعتباره من أسباب سقوط الحضارات وهذا ما نجده حين نستقرئ القرآن الكريم حين يتحدث عن الترف والمترفين وخصائصهم ومصيرهم في الدنيا والآخرة ومن ذلك:

## 1. هدف المترفين الأسمى في الحياة هو تحصيل المتاع وشهوات النفس:

من غير ضوابط الشرع والعقل والأعراف الحسنة فأدى بهم ذلك إلى الإجرام قال تعالى: { وَاتَّبَع الَّذينَ ظَلَمُواْ مَا أُتْرِفُواْ فيه وَكَانُواْ مُجْرِمِينَ }1.

قال حازم زكريا محي الدين: «كشف الله في هذه الآية عن الهدف الأسمى للمترفين في هذه الحياة وهو إتباع ما أترفوا فيه، أي إستفراغ كل جهودهم واستنفاذ كامل طاقاتهم في سبيل التمتع بأكبر قدر ممكن بالسلطة واللذات والشهوات التي يرتعون فيها ويوفرها لهم ثراؤهم الفاحش والابتعاد والإعراض في الوقت نفسه عن كل ما يشغلهم عن هذا من الإيمان بالله تعالى وعبادته بأعمال البر والتقوى التي تعود على مجتمعاتهم بالخير والنفع العام ولذلك استحقوا أن يصفهم الله بالمجرمين»2.

- ولسيد قطب كلام عجيب في معنى المترفين وخطرهم: « والمترفون في كل أمة هم طبقة الكبراء الناعمين الذين يجدون المال والخدم والراحة فينعمون بالدعة والراحة وبالسيادة حتى تترهل نفوسهم وتأسن وترتع في الفسق والمجانة وتستهتر بالقيم والمقدسات والكرامات وتلغ في الأعراض والمحرمات وهم إذا لم يجدوا من يضرب على أيديهم عاثوا في الأرض فسادا ونشروا الفاحشة في الأمة وأشاعوها وارخصوا القيم العليا التي لا تعيش الشعوب إلا بها ولها ومن ثم تتحلل الأمة وتسترخي وتفقد حيويتها وعناصر قوتها وأسباب بقائها فتهلك وتطوى صفحتها».

<sup>116</sup> سورة هود، الآية، 116.

<sup>2-</sup> حازم زكريا محي الدين، مفهوم السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص 48.

<sup>3-</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مرجع سابق، ج5، ص 312.





- 2- الترف طريق الطغيان: قال تعالى: { كَلَّا إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى {6} أَن رَّأَه اسْتَغْنَى } 1. « تفيد هذه الآية بأن الإنسان إذا رأى نفسه قد أصبح ثريا مترفا غير محتاج لأحد فإن هذا الأمر يدفعه إلى الطغيان وتجاوز الحدود المرسومة له 2.
- 3- التقليد الأعمى ولمو في ضلال: قال تعالى: { وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَدْيرِ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُقْتَدُونَ }<sup>3</sup>.
- 4- الغرور والعزة بالإثم: قال تعالى: { وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَة مِّن تَذيرِ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَافُرُونَ {34} وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثُر أَمْوَالًا وَأَوْلَاداً وَمَا نَحْنُ بِمُعَدَّبِينَ {35} قُل إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدُر وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ {36} وَمَا أَمْوَالُكُم وَلَا أَوْلَادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُم عندَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَن وَعَمَل صَالحاً } 4.

## 5- محاربة الأنبياء والمصلحين في كل زمان ومكان:

قال تعالى: { وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافُرُونَ} 5.

قال محمد باقر الصدر: « فالعلاقة بين الأنبياء وما يمثلونه من دعوة إلى عبادة الله وحده واجتناب الطاغوت وبين المترفين وما يمثلونه من فساد وظلم واستعباد للناس علاقة صراع وتناقض وتطارد دائم لا يمكن أن تنتهي إلا بانتصار دعوة الأنبياء وأتباعهم وبالتالي نجاة المجتمع وسلامته أو بانتصار المترفين وأنصارهم وبالتالي هلاك المجتمع بأكمله ودماره»6.

## 6- مصيرهم غضب الله وتدميره لهم والأقوامهم:

<sup>1-</sup> سورة العلق، الآيتين، 6- 7.

<sup>2-</sup> حازم زكريا محي الدين، السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص 46.

<sup>3-</sup> سورة الزخرف، الآية، 34 إلى 37.

<sup>4-</sup> سورة سبأ، الآيتين، 34- 37.

<sup>5-</sup> سورة سبأ، الآية، 34.

<sup>6-</sup> محمد باقر الصدر، السنن التاريخية في القرآن، ص 59.





قال تعالى: { وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميراً } أَ.

وقال: { وَكُم أَهْلَكْنَا مِن قُرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُم لُم تُسْكَن مِن بَعْدِهِم إِلَّا قَلِيلًا وَكُنَّا نَحْنُ الْوَارِثِينَ }<sup>2</sup>.

« وتشير هذه الآية إلى سنة من سنن الله في هلاك المجتمعات عندما ربطت بين عصيان وفسوق المترفين فيها وبين هلاك عموم المجتمع ودماره، وجعلت فساد المترفين وانحرافهم شرطا موضوعيا وسببا كافيا لانحلال المجتمع وضياعه وذلك لأن الترف يحمل أصحابه على الفسق وترك الامتثال لأوامر الله وهذا بدوره يجلب الخراب والدمار ليس فقط للمترفين فقط بل للمجتمع كله الذي يعيش فيه هؤلاء المترفون» 3.

وحين أتأمل آيات أخرى في القرآن نجد أجد أن الله حكم حتى على أولئك المطيعين للمترفين أنهم فسقة، كما قال عن أتباع فرعون: { فاستخف قومه فأطاعوه إن كم كانوا قوما فاسقين}.

## الفرع الثاني: عبد الحميد النجار.

انطلق من فكرة عوامل بناء الحضارة التي ذكرها من قبل وحدد شروطها لتكون عوامل بناء، وهنا يذكر الخلل الذي يطرأ على تلك العوامل فإذا بها تصبح عوامل سقوط للحضارة: وهي عامل الفكرة وعامل البيئة وعامل الدافع الحضاري، فيقول بعد استقرائه لعوامل سقوط الحضارة لدى المؤرخين وفلاسفة الحضارة.

« وقد أسفرت هذه الجهود<sup>4</sup>، عن جملة كبيرة من الأسباب المؤدية إلى التداعي الحضاري، فتفاوتت في أهميتها وتتعددت في أنواعها ولكن الناظر فيها إذا أرجع بعضها إلى

<sup>16-</sup> سورة الإسراء، الآية، 16.

<sup>2-</sup> سورة القصص، الآية، 58.

<sup>3-</sup> حازم زكريا محي الدين، مفهوم السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص 50.

<sup>4-</sup> أنظر في أسباب سقوط الحضارة، ديورانت، قصة الحضارة، 7/1، تويني، الحضارة في الميزان، ص 21- 62، عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي للتاريخ، ص 81، مالك بن نبي، شروط النهضة، مشكلة الأفكار.



بعض يلفيها لا تخرج عن العوامل الثلاثة التي ذكر ناها في عوامل التحضر متمثلة في أخلال تصيب هذه العوامل في شروطها لإنشاء الحضارة ونموها»1.

ثم يفصل هذه الأسباب المؤدية لسقوط الحضارة:

#### 1. الأسباب التي تعود إلى عامل الفكرة:

« تتمثل في انحراف الفكرة التي دفعت إلى قيام التحضر، كأن يؤول تصور الوجود إلى تصور وهمي خرافي أو يؤول تصور الإنسان ودوره في الحياة وغايته منها إلى مفاهيم تتزع منزع الاستنقاص للذات أو منزع التشاؤم واليأس والعبثية»2.

ويستدل على ذلك من القرآن فيقول<sup>3</sup>: « وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تشير إلى أن تداعي التحضر يكون بسبب من خلال في الفكرة تطرأ على المؤمنين بوحدانية الله وما يتفرع عنها من فروع جزئية فإذا بالحياة الغنية الثرية تؤول إلى الزوال وقصص الأقوام الماضية التي بلغت شأنا في الحضارة ثم انتكست بانحرافها العقدي فجعلها الله أثرا بعد عين تندرج كلها في هذا المعنى وربما يكون ملخصا لهذا المعنى خير تلخيص قوله تعالى: { أَلُم تَر إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَةَ الله كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُم دَار الْبَوَارِ، جَهَنَّم يَصْلُونَهَا وَبِئْسَ الْقَرَار } 4.

وفي شرحه لمعنى هذه الآية أشار عبد المجيد النجار إلى أن الذين بدلوا نعمة الله كفرا هم الذين انحرفت فكرتهم عن الكون والحياة من التوحيد إلى الكفر فبدأت حالتهم تتنقل من النعيم إلى البوار أي من الاستقرار والتحضر إلى الخوف وغلطة العيش ثم إلى الهلاك في الدنيا والآخرة» 5.

# 2- الأسباب التي تعود إلى عامل البيئة:

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 38.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ج1، ص 37.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ج1، ص 38.

<sup>4-</sup> سورة إبراهيم، الآيتين، 28- 29.

<sup>5-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ج1، ص 39.



« كما يمكن أن يكون هذا العمل البيئي سببا في تداعي الحضارة فيما يبلغ إليه من حد الفظاظة والغلظة مثل التجلد والتصحر والجفاف القاسي والرطوبة المفرطة، فانه قد يكون متمثلا أيضا فيما يبلغ إليه من حد الرخاء والعطاء المجاني مما يدعو الناس إلى التراخي ويضعف فيهم روح الجهاد فيكون الفتور في الانجاز الحضاري الذي يؤدي إلى تداعي التحضر» أ.

ويستدل على ذلك من القرآن فيقول: « ولعل هذا المعنى هو أحد مدلول قوله تعالى: { وَلَوْ بَسَطَ اللهِ الرِّزْقَ لِعِبَادِه لَبَغُوا فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرِ مَّا يَشَاءُ }<sup>2</sup>.

فانبساط الرزق من قبل الرخاء المفرط من البيئة الطبيعية يفضي إلى سبب من أسباب التحلل الحضاري وهو التظالم والتتاحر بين الناس وهذا وإن كان سببا اجتماعيا إلا أنه يضرب بأصل في رخاء البيئة الطبيعية»3.

# 3- الأسباب التي تعود إلى عامل الدافع الحضاري:

« لعل من أهم الأسباب في تداعي التحضر وأكثرها انتشارا في سقوط الحضارات عبر التاريخ، وجماع هذه الأسباب هو أن يصيب أهل حضارة ما ارتخاء في الدافع الذي يدفعهم إلى البناء الحضاري وفتور في إرادة الانجاز إما على المستوى النفسي الفردي أو على مستوى الإرادة الجماعية، فإذا بالفرد يصيبه انحباس نفسي يقلص فعاليته إلى حد كبير، فإذا هو يجبر حياته دون مبادرة وابتكار وكأن الوقود الذي يحركه ويدفع به إلى الأمام قد نضب أو هو على وشك النضوب، وإذا بالجماعة تتقاطع مشاربها وتتعارض قواها فينعدم فيها التحفز الجماعي الذي تتوحد فيه القى في اتجاه واحد فتقوى على الانجاز والابداع» 4.

الفرع الثالث: عمر عبيد حسنة 5:

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، مرجع نفسه، ج1، ص 37.

<sup>2-</sup> سورة الشورى، الآية، 27.

<sup>3-</sup> عبد المجيد النجار، فقه التحضر الإسلامي، مرجع سابق، ص 38.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ص 40.

<sup>5-</sup> أنظر عمر عبيد حسنة، رؤية في عوامل النهوض الحضاري، مرجع سابق، ص 89- 108.





يرجع عمر عبيد حسنة من خلال كتابه رؤية في عوامل النهوض أسباب سقوط الحضارة إلى ثمانية أسباب وهي:

- 1. الانسلاخ عن القيم.
- 2. الاضطراب في معايير تقويم الواقع.
  - 3. عدم إدراك فقه الأولويات.
- 4. فقدان في التوازن في رؤية الإصلاح.
- 5. الدعوة المحزنة للعدول عن علوم الحياة.
- 6. التحول من ميدان التخصص إلى ساحات الوعظ.
  - 7. الاشتغال بالاعجاز عن الانجاز.
  - 8. الاستبداد السياسي والرفة الاجتماعي.

#### المطلب الثالث: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضارى:

ترى أن عوامل سقوط الحضارة تتشكل مجتمعة فيما تسميه بالفعل المعتل وهو ما يقابل الفعل المعتل؟ وما مظاهره؟ وما دليله من الوحي؟

# الفرع الأول: معنى الفعل المعتل:

هو ذلك الفعل الفردي أو الجماعي الذي ينشد التغيير ولكنه فوضوي عشوائي لا ينبني على تخطيط يحدد كيفية إنجازه وتحديد أهدافه القريبة ولا يتوافق مع سنن الله في الكون والإنسان والوحي. وبتعبير الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري<sup>1</sup>: «الأفعال المعتلة أو المنقوصة هي التي تسببت في تعويق جهود البناء وحكمت عليها بالسلبية والضعف واللاجدوى من جراء اضطرابها وتناقضها ومحدودية إدراكها للمقاصد العليا للرسالة وتنافيها

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، مرجع سابق، ص 16.



مع سنن الله في الاستخلاف والتمكين التي لا تتغير ولا تتأخر ولا يحابي أحدا كما قال سبحانه: { فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللهِ تَحْويلاً } أ.

#### الفرع الثاني: مظاهر الفعل المعتل:

## يمكن أن نستتجها من التعريف:

- 1. هو فعل غير منهجي: أي غير مبني على تخطيط محكم من البداية إلى النهاية.
- 2. هو فعل غير سنني: أي أنه عشوائي ارتجالي مخالف لقوانين الله في النفوس والمجتمعات والكون والحياة.
- 3. هو فعل غير مقاصدي: أي معتمد على الأشكال الظاهرية أكثر من مالات الأفعال التي يجب أن تكون مدروسة وحسنة.
  - 4. هو فعل مضطرب ومتناقض في مراحله.
- 5. هو فعل غالبا ما ينتهي بالفشل وإن نجح فيكون نجاحا مفاجئا غير متوقع ولا مدروس بعمق وبالتالي يكون نجاحا نسبيا ومؤقتا جدا.

## الفرع الثالث: موقف الوحى من الفعل المعتل:

تستشهد الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري بحديث لرسول الله صلى الله عليه وسلم يحدثنا فيه عن معنى الإفلاس في الأعمال وعن النهاية المؤسفة للمفلس في عمله يوم القيامة لأن الإفلاس لا يكون فقط في المال بل يكون في الأعمال وكما يكون في الدنيا يكون يوم القيامة..

« ويكفي في هذا السياق تأمل هذا الحديث العظيم لرسول الله على سبيل المثال كنموذج عن الفعل المعتل والذي قال فيه عليه الصلاة والسلام: (أتدرون من المفلس؟ قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال: المفلس من أمتي من يأت يوم القيامة بصلاة

1- سورة فاطر، الآية، 34.

وصيام وزكاة، ويأتى وقد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا وسفك دم هذا وضرب هذا، فيعطي هذا من حسناته، و هذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطایاهم فطرحت علیه ثم طرح فی النار) $^{1}$ ».

ثم تعلق الجمعية تعليقا عجيبا على الحديث وهي بذلك تعرف الفعل المعتل مرة أخرى.

« إنها صورة مجسمة عن الفعل المعتل الذي يبنى هنا ويهدم هناك، يتقدم في مواقع ويتراجع في أخرى، لا انتظام ولا تواصل ولا امتداد فيه، بل هو أشبه ما يكون بعملية التأكل الذاتي التي لا ينتج عنها سوى تبديد الطاقة وتعريض المجتمع للمزيد من الضعف والأفقار »<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup> رواه مسلم.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، مرجع سابق، ص 17.





# المبحث الثالث: وقوع الأزمات الحضارية والدعوة إلى التجديد الحضاري: المطلب الأول: وقوع الأزمات الحضارية.

من المرتكزات الكبرى ومحاور فلسفة الحضارة والتاريخ إلى جانب عوامل بناء الحضارة وعوامل سقوطها والأزمة الحضارية التي تتتج عن تلك الأسباب ثم موضوع التجديد بعد ذلك.

وبما أن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة مدرسة سننية أي أنها تنطلق في وعيها وممارساتها من خلال سنن الله أي قوانين الله في الكون والإنسان والقرآن (الوحي).

ومن خصائص سنن الله أنها ربانية وشاملة ومطردة، وثابتة فمن منطلق خاصية الشمول إذن نجد أن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة تنظر إلى الأزمة الكبرى التي تؤدي إلى سقوط أمة ما أنها أزمة حضارية شاملة لكل نواحي الحياة، اقتصاديا وسياسيا واجتماعيا، وتربويا، فرديا، وأسريا، واجتماعيا.

ولعل هذه الشمولية في الرؤية والطرح من أكبر الخصائص المميزة لهذه المدرسة عن غيرها، لأن غيرها من الطروحات غير السننية ترى بمنظار جزئي فتعتقد مثلا أن أزمة أمة ما أنها اقتصادية فقط أو سياسية فقط، أو أخلاقية فقط... الخ.

ولكن هذه المدرسة ترى أن الأزمات الكبرى التي تسقط الأمم هي دائما أزمات حضارية ولبها دائما أزمة إنسان وعلاجها والتجديد دائما ينطلق من بناء الإنسان.

## الفرع الأول: الطيب برغوث:

وهو المفكر الفيلسوف الوحيد الذي وجدته أعطى تحديدا علميا ومجردا لمفهوم الأزمة الحضارية.

1- « نقصد بالأزمة الحضارية هنا بصفة عامة عجز المجتمع أو الأمة عن المحافظة على توازنها الفكري والروحي وانسجامهما السلوكي والاجتماعي وتراجع قدراتهما التجديدية الإبداعية التنافسية في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد مما يعرضها لأخطار



الغثائية والتبعية المشينة التي تنهك إرادتهما الحضارية وتدمر ميزانيتهما التسخيرية وتزيدهما عجزا وقابلية للاستضعاف والاستذلال»1.

2- ثم يبين الصورة بتشخيص التأزم الحضاري كيف يظهر في مجتمع ما في أمة ما، فيقول: « فالمجتمع يكون في أزمة حضارية عندما تتضارب أهدافه ولا تتكامل قواه فيصاب بأخطار الإزدواجية الفكرية والاجتماعية، وتتجاذب حركته نحو أهدافه بأنفاس متباينة ومتنافرة يلغي بعضها جهد بعض ويعرقل بعضها مبادرة بعض فلا يتمكن من استجماع قواه وتركيزها بفعالية على هذه الأهداف فيدخل بذلك تدريجيا مراحل متقدمة من التأزم الحضاري الذي يذهب بريحه كما يشير إلى ذلك القانون القرآني العام المفسر للأزمات الحضارية في منشئها وصيرورتها ومآلاتها الطبيعية²، في مثل قوله تعالى: {وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُم وَاصْبِرُواْ إِنَّ الله مَعَ الصَّابِرِينَ }8».

# 3- الأزمة الحضارية إخلال في الوعي السنني العام:

« الأزمة الحضارية بما تعنيه من إخلال جزئي أو كلي بقانون التدافع والتجديد يؤدي إلى اختلال في التوازن الذاتي للفرد والمجتمع والأمة من ناحية وإلى عجز عن تلبية حاجات المعاصرة ومواجهة تحدياتها ثانية وإلى وقوع الأمة في مأزق الاستضعاف والتبعية الذليلة من ناحية ثالثة هي نتيجة طبيعية لقصور أو اضطراب الوعي السنني لدى الفرد والمجتمع والأمة بحيث لا يستطيع أي منهم أن يستثمر بشكل تكاملي فعال كل منظومات سنن التسخير المتاحة له في تحقيق أفضل مستويات التجديد الذاتي ومنح الشروط الموضوعية الضرورية لفعالية وأصالة واطرادية حركة التدافع والتداول الحضاري» 4.

وسأوضح إن شاء الله في الباب الثاني الطيب برغوث نموذجا فيشرح نظريته، كيف حدد قوانين التأزم الجضاري وأشكالها ومراحلها

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 20.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 21.

<sup>3-</sup> سورة الأنفال، الآية، 46.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 51.



# الفرع الثاني: مالك بن نبي:

لم أجد له فيما اطلعت تعريفا مجردا للأزمة الحضارية كمفهوم مجرد نظري وإنما وجدت أنه عرف الأزمة الحضارية تعريفا وظيفيا وقام بإسقاط مفهوم الأزمة الحضارية على العالم الإسلامي وعلى الغرب وبين دور المسلم ورسالته إزاء ذلك.

وفي جميع الحالات أخذ بالمفهوم الشمولي للأزمة وهذا الذي يهمنا في فلسفة الحضارة.

1- عن الأزمة الحضارية في العالم الإسلامي قال: « إن أزمتنا أزمة حضارة ونهوض من انحطاط، وتتمية من تخلف والمطلوب من المسلم أن يقتنع برسالته لا بدينه فهو مقتنع به»1.

2- ثم بين ما هي رسالته وهي أن ينقذ نفسه وينقذ الآخرين أي يبني حضارة أمته ويساهم في الحضارة الإنسانية ولكن بعد أن يغير ما بنفسه لكي يغير الله ما حوله.

وسأبين إن شاء الله رأي مالك بن نبي بالتفصيل أكثر في الحديث عن أزمة الأمة الاسلامية وحلها الحضاري.

## الفرع الثالث: على بودربالة:

- يعطي أيضا مفهوما وظيفيا للأزمة الحضارية فيسقطه مباشرة على الأمة الإسلامية فيول: « يتبين مما لا يدع مجالا للشك أن أزمتنا في وطننا العربي والإسلامي في صورته الواقعية هي أزمة حضارية تخلت عن أصالتها الفكرية وقيمها التاريخية فوجدت نفسها منهزمة نفسيا وماديا واجتماعيا وبذلك لم تعد الحلول الترقيعية ولا ردود الأفعال الظرفية بقادرة على ذلك»2.

1- عباسي مدني: أيضا قدم مفهوما للأزمة الحضارية ولكنه تعريف وظيفي أسقطه مباشرة على الحضارة الغربية وما يعانيه الإنسان الغربي والإنسانية عامة باعتبار الإنسان جوهر الحضارة فتأزمه تأزم للحضارة وبالتالي أزمة حضارية فقال: « لذلك فإن وضع الإنسان

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، دور المسلم ورسالته في الثلث الأخير من القرن العشرين، مؤسسة الرسالة، ط2، 1977، ص 20.

<sup>2-</sup> علي بودربالة، منهج التغيير في الفكر الإسلامي، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2005، ص 21.





الحديث المتناقض صار يشكل وضع أزمة حضارية حادة وتتمثل هذه الأزمة في عجز الفكر الحديث ابتداء»1.

2- ثم يوضح ذلك على مستوى الإنسان الحديث بصفة عامة فيقول: « إذا عدنا إلى الفكر الحديث وفلسفاته وثقافته وأيديولوجياته وتربياته من ناحية نفسية الإنسان الحديث، وجدنا تتاقضاته تفوق الحد وألفينا تفريطه في الروحيات والمعنويات والأخلاقيات تتجاوز الحد بينما صار إفراطه في الماديات وترفها والظلم ومترتباته يهدد الحضارة بخراب عمرانها وينذر البشرية بزوالها ويهدد الكرة الأرضية بفناء أسباب الحياة فيها»2.

## المطلب الثاني: التجديد الحضاري.

إذا اجتمعت أسباب السقوط في أمة ما وتأزمت حضارتها وسقطت وتخلفت لابد من التجديد الحضاري، ولكن لابد أن أنبه هنا إلى ملاحظة وهي أن تشابها وتداخلا قد يقع بين التجديد الحضاري والبناء الحضاري باعتبارهما من المحاور الكبرى لفلسفة الحضارة إلى جانب أسباب سقوط الحضارة والأزمة الحضارية.

لذلك نجد بعض المفكرين إما يطلقون المصطلحين معا البناء والتجديد من غير تفريف بينهما، ومنهم من يفرق بينهما.. وهذا هو الأصل لأن الترتيب المنطقي كما أعتقد والله أعلم:

- 1. أن تقوم حضارة ما بتوفر عوامل قيامها.
- 2. وقد تسقط إذا اعترتها عوامل السقوط يوما.
- 3. وقبل السقوط وأثناءه تكون الأمة في أزمة حضارية.
- 4. ولانطلاقة حضارية أخرى يكون التجديد الحضاري.
- ولذلك فبعض المفكرين سبق وأن أوردت حديثهم ضمن عوامل بناء الحضارة، ومن الأمانة العلمية أن أقول بأن المفكر والفيلسوف الوحيد الذي وجدته قد دقق وضبط العلاقة بين البناء والتجديد هو الطيب برغوث فكتب في البناء الحضاري وكتب في التجديد الحضاري.

<sup>1-</sup> عباس مدني، أزمة الفكر الحديث ومبررات الحل الإسلامي، مكتبة رحاب، الجزائر، ط1، 1989، ص 15.

<sup>2-</sup> عباس مدني، المرجع نفسه، ص 16.



## الفرع الأول: الطيب برغوث:

وباعتبار الطيب برغوث صاحب نظرية مستقلة أسماها نظرية التدافع والتجديد الحضاري فإنني سأتناول ذلك بالتفصيل إن شاء الله في الفصول القادمة وإنما أتناول هنا إشارة فقط إلى رأيه لأنه من أكبر مؤسسي ومنظري المدرسة الحضارية سواء في فلسفة التاريخ عالميا باعتباره صاحب نظرية وله منهج مستقل ومقولات إبداعية مستقلة وتلك شروط الفيلسوف، أما في الفكر الإسلامي فبعد ابن خلدون ومالك بن نبي وجدته قد استوعبهما وتجاوزهما في تطوير فلسفة الحضارة من منظور سنني وإسلامي.

## 1 - مفهوم التجديد الحضاري:

« أقصد بالتجديد الحضاري هنا حركة تكامل واتصال الجهد المنهجي المنتظم للمجتمع والأمة من أجل مبارحة وضعية الغثائية الحضارية واستعادة زمام المبادرة الحضارية في العالم المعاصر كقوة توازن محورية عبر إحكام صلتها من جديد بسنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد ورفع مستويات فعالية اقتدارها على مواجهة تحديات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد تحقيقا للمزيد من الترقي المعرفي والروحي والسلوكي والعمراني أو الحضاري» أ.

# 2 - من يقوم بالتجديد الحضاري في الأمة وما هي آفاقه؟

« التجديد الحضاري إذن هو الحركة الاجتماعية الكلية التي تتكامل فيها جهود الأفراد والجماعات والمؤسسات على مستوى المجتمع والأمة وتضطرد فعاليتها الانجازية المخططة لتلبية حاجات الرفاه الاجتماعي الذاتي للمجتمع والأمة من جهة وتمكينها من امتلاك القدرات الذاتية المتطورة لمواجهة التحديات التي تفرضها عليها حركة التدافع والتداول الحضاري العالمية من جهة أخرى»<sup>2</sup>.

#### 3 - وياختصار فإن التجديد الحضارى عمليا هو:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 28.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري، مصدر سابق، ص 28.



« يعني التجديد هنا مواجهة وضعية التخلف والتبعية الحضارية اللتان تعيشهما الأمة وإحداث التغيير الفكري والنفسي والسلوكي والاجتماعي المطلوب فيهما وصولا إلى تحقيق التوازن الذاتي والحضاري الفعال الذي يمكنهما من حفظ استقلالهما الذاتي والمشاركة في تحقيق الأمن والسلام العالميين»<sup>1</sup>.

## الفرع الثاني: مالك بن نبي:

1- يعني التجديد الحضاري عند مالك بن نبي: « مداول التجديد الحضاري يأخذ عدة معان ودلالات في فكر مالك بن نبي فهو بمعنى البناء الحضاري إذ يحتاج إليه ميلاد أي مجتمع وحضارة كما يعني تطور الحضارة واستمرارها...

ويأتي بمعنى الإصلاح وإزالة المفاسد والعودة إلى حقل الحضارة كما يعني البعث والإحياء. وهو في جميع الحالات شرط لقيام الحضارة وبناء المجتمع وتطويرهما والمحافظة على بقائهما»2.

وعليه فلو تأملنا رؤية مالك بن نبي في الدعوة إلى التجديد نجد الخلاصات التالية

أ. فكما انطلق من مسلمة أن مشكلة أية أمة هي مشكلة حضارة.

ب. لذلك اعتبر أن قضية الأمة الإسلامية اليوم هي قضية حضارة ومشكلاتها هي مشكلات حضارة من مشكلة الإنسان إلى مشكلة التراب إلى مشكلة الوقت إلى مشكلة الأفكار، مشكلة الثقافة...الخ.

ج. ومادامت مشكلة حضارية ولبها مشكلة إنسان فالحديث ينطلق من تغيير هذا الإنسان وتجديده ليغير التاريخ (غير نفسك تغير التاريخ).

- د. ومن تغيير الإنسان تغيير فكره..
- ه. شعاره في ذلك قوله تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم } 3.
  - و. ولذلك كان فكره في تساؤل دائم:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 29.

<sup>2-</sup> بوبكر جيلالي، إستراتيجية البناء الحضاري عند مالك بن نبي، دار قرطبة، ط1، 2011، ص 95.

<sup>3-</sup> سورة الرعد، الآية 11.



- عن النهضة الحضارية والتجديد الحضاري كيف يتم؟، وما هي القوانين التي تحكم تجديد حضارة أمة سقطت حضارتها؟
- وأسقط ذلك التساؤل الكبير على واقع الأمة الإسلامية كيف قامت حضارتها؟ وكيف تطورت في مراحلها؟ وكيف سقطت؟ وما هو السبيل إلى تجديدها؟
- ز. فدعا إلى أهمية وجدلية العلاقة التي تحكم عالم الأفكار وعالم الأشخاص وعالم الأشياء وكيف تكون القيادة لعالم الأفكار.
- ح. ودعا إلى تركيب المركب الحضاري من جديد: الإنسان + التراب + الزمن + فكرة دينية إسلامية ليكون تجديدا وتركيبا حضاريا إسلاميا.
- ط. وركز على أهمية وموقع الثقافة في التجديد الحضاري للأمة. أية أمة، مركزا على عناصرها من المبدأ الأخلاقي إلى المنطق العملي والذوق الجمالي والصناعة والإبداع.

## 2 - قال الطيب برغوث شارحا للتجديد الحضاري عند مالك بن نبي:

"اعتباره الحضارة هي مشكلة الإنسان الأبدية في عالم الشهادة وأي اهتمام لا يرتقي إلى مستوى العناية الخاصة بقضية الحضارة لن تكون له أية جدوى..

والحضارة ينبغي أن لا تستقطب اهتمامنا باعتبارها منتج اجتماعي معيش فحسب، بقدر ما ينبغي أن تستقطب اهتمامنا باعتبارها شروط موضوعية وسننا مطردة قابلة للفهم والتحكم والاستثمار في كل وقت..

والثقافة كنظرية في المعرفة ومنهج في السلوك ومنهجية في العمل وقدرة اجتماعية ذاتية متجددة على المواجهة والوقاية هي قانون الحضارة المطرد...

والثقافة التي تصنع الحضارة هي التي تغير تفكير الإنسان وسلوكه وشحذ قواه الذاتية في اتجاه الانسجام مع سنن الله.



وجوهر الثقافة ومكمن القوة فيها هو الدين في أصوله العقدية والأخلاقية وفي ثوابته الفكرية والمنهجية والاجتماعية»<sup>1</sup>.

وهكذا بوعي هذه الأفكار المختصرات يكون قد انبني فكريا الإنسان المؤهل للانطلاق في عملية التجديد الحضاري للأمة، أية أمة، لأن هذه المختصرات كلها تعتبر قوانين سواء في فهم الحضارة وفي فهم الثقافة وذلك هو طريق تجديد أو بناء الحضارة.

- 3 بوبكر جيلالي: « درس قضية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي تحت عناوين منها:
- أ. شروط التجديد الحضاري عند مالك: فرأى أنها أربعة وهي: الفكرة الدينية، والتغيير، والبناء لا التكديس، والتوجيه.
- ب. ميادين التجديد الحضاري عند مالك بن نبي: ورأى أنها تتمحور حول الإنسان: وهي ميدان فكري روحي تمثله الثقافة وميدان مادي تمثلة الحياة الاقتصادية وضمن الثقافة ذكر الأفكار والأخلاق والسياسة..» 2.

<sup>1-</sup>الطيب برغوث،محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص151.152. 2- أنظر بوبكر جيلالي، إستراتيجية البناء الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 122- 129.





#### الفرع الثالث: عبد المجيد النجار:

طرح فكرة التجديد تحت مسمى النفير الحضاري، فما مفهومه وما أهميته وما عناصره وما هي عوامله:

## 1- مفهوم النفير الحضاري:

«حين يكون عمل الأمة عملا حضاريا بما يستلزم من شمولية وفخامة وكبير جهد فإن التعبئة الجماعية التي يتطلبها والحشد الذي يستلزمه تكون من حجم يناسب ذلك العمل، وهو حجم يفوق كل تعبئة في الأعمال العادية المحدوده ويمكن أن نطلق عليه تعبيرا على تميزه النوعي هذا اسم النفير الحضاري»<sup>1</sup>.

#### 2- أهميته وكونه بناء وتجديد للحضارة:

« وإذا كان النفير الحضاري سنة عامة في صناعة الأمم للتحضر فإن كل أمة في نطاق تلك السنة العامة تختص بفقه خاص في نفيرها سواء في بعض معانيه التفصيلية أو في عوامل نشوئه وعوامل شدته وضعفه ودوامه وانقطاعه، ولذلك فإن للنفير الحضاري للأمة الإسلامية فقها خاصا به سواء في نشوئه الأول الذي صنعت به الحضارة الإسلامية في دورتها الأولى أو في الجهود الاستئنافية المبذولة لإعادة الشهود الحضاري من جديد»<sup>2</sup>.

## 3- عناصر النفير الحضاري:

يؤكد عبد المجيد النجار بأن النفير الحضاري بالمعنى الذي عرفه به يتم في مظهرين متكاملين لا يتحقق إلا بتحققهما معا وهما النفير الفردي والنفير الجماعي.

<sup>1-</sup> عبد المجيد النجار، عوامل الشهود الحضاري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1999، ص 190.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 191.



#### أ. النفير الفردى:

أولا: « ونقصد به ذلك النفير الذي يتحقق في الذات الداخلية للفرد متمثلا في تحشد قوى الفرد وقدراته المتنوعة تحشدا تتزع به متظافرة إلى العمل التعميري، بحيث يكون الفرد طاقة فاعلة في قوة واندفاع هي محصلة التعبئة لقدراته كلها، وبتلك الطاقة ينخرط الفرد في إنجاز العمل الصالح بإتقان وفعالية سواء كان عملا فكريا أو سلوكيا وفي هذه الحالة فإن الفرد يكون مشدودا إلى غاية عليا يروم تحقيقها فيحدث إذن في ذاته الداخلية نفيرا داخليا يبدو في كل من النفس والفكر والعمل»1.

## ثانيا: مكونات النفير الفردي:

- 1. النفير النفسي.
- 2. النفير الفكري: ويتكون من التيقض الفكري وتوجيه الحركة الفكرية.
  - 3. النفير العملى: ويتكون من التلقائية والفعالية والغائية.

#### ب- النفير الجماعي:

أولا: معناه: « العمل الحضاري هو من جلائل الأمور إن لم يكن أجلها في حياة المجتمعات وهو لذلك لا يصنعه الأفراد وإنما تصنعه الجماعات والأمم، فالنفير فيه إنما هو نفير جماعي ولا يتم تحضر إلا إذا نفرت الأمة جمعاء لانجازه في معنى الشراكة النفسية والعملية الجماعية، وهذه الشراكة الجماعية في النهوض الحضاري هي التي نعنيها بالنفير الجماعي ونعتبرها عنصرا أساسيا في معنى النفير الحضاري»<sup>2</sup>.

## ثانيا: مكونات النفير الجماعي:

- 1. الولاء الجماعي.
- 2. الطواعية الجماعية.

1- عبد المجيد النجار، عوامل الشهود الحضاري، مرجع سابق، ص 197.

<sup>2-</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ج2، ص 210.



3. النتادي الجماعي.

# 4- عوامل تحقق ونجاح النفور الحضاري:

- أ. الوعى الاستعلائي: ويتكون من الوعى الإيماني والوعى الحضاري.
- ب. الوعى الخلافي: ويتكون من الوعى بالخلافة المادية والوعى الخلافي الروحي.
- ج. الوعى الرسالي: ويتكون من الوعى بالمعنى الشهادي، والوعى بالأزمة الإنسانية.
- الوعي الدفاعي: ويتكون من الوعي بسنة التدافع، والوعي بالإعداد والوعي بأساليب
   الدفاع.

#### والخلاصة:

بعد أن شرح ووضح هذا النفير الحضاري بعوامله المختلفة من أنواع الوعي قال: « إن بعث الوعي في الأمة الإسلامية يشمل الوعي الاستعلائي والخلافي والرسالي والدفاعي أمر ميسور لو توجهت همة المربين والدعاة إليه... ولو حدث هذا الوعي في المسلمين على نطاق واسع فإنه سيكون كفيلا بتحريك النفوس ودفع الإرادة الفردية والجماعية إلى نفير عام تتطلق به الأمة في البناء الحضاري، وهو النفير الذي تحشد فيه قواها وقدراتها المعنوية والمادية لتنطلق بها في طريق الفعل وليس بدون ذلك النفير من أمل في استئناف التحضر» أ. ويقصد باستئناف التحضر التجديد الحضاري.

\_\_\_\_





# المبحث الرابع: الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيفية الخروج منها:

إذا كانت المدرسة الحضارية قد صاغت فلسفتها الحضارية من حيث الجانب النظري من خلال عوامل قيام وسقوط وبتر م وتجدد الحضارات... فإن الجانب التطبيقي لذلك صاغته المدرسة الحضارية الإسلامية من خلال حديثها عن أزمة الأمة الإسلامية الحضارية الآن من حيث معنى هذه الأزمة ومجالها وأسبابها ومظاهرها وكيفية إعادة التجديد الحضاري لهذه الأمة من جديد.

- وسأختار الآن عينات من هذه المدرسة في ذلك لنعرف كيف طبقت فكرها في أكبر قضية حضارية في الأمة الآن؟
- وقبل الانطلاق في أخذ عينات من فكر المدرسة الحضارية الإسلامية أمهد لذلك بالخلاصة التالية:

أزمة الأمة الإسلامية حضارية شاملة اقتصاديا وسياسيا واجتماعيا.. ولبها أزمة إنسان فكرا وروحا وسوكا والحل هو بناء الإنسان وفق منهج سنني يجمع بين الإخلاص شه والصواب بموافقة سنن الله كلها.

والوسيلة هي علوم الكتاب المسطور (القرآن) وعلوم الكتاب المنظور (الكون) وعلوم الكتاب المستور (النفس) ولابد من زمن طويل وصبر جميل والله المستعان.

المطلب الأول: رأي مالك بن نبي والطيب برغوث.

## الفرع الأول: مالك بن نبى:

كيف طرح إشكالية الأمة الإسلامية الآن؟ وكيف حدد عوامل البناء الجديد؟ وكيف بين دور الإسلام في عملية التجديد الحضاري للأمة.

#### 1 - الإشكالية: فطرح الإشكالية:

- «المشكل الرئيسي بل أم المشكلات التي يواجهها العالم الإسلامي هي مشكلة الحضارة كيف تدخل الشعوب الإسلامية في دورة حضارية جديدة؟ وكيف تعود الشعوب الإسلامية التي خرجت من حلبة التاريخ لدورة حضارية جديدة، وإذا سلمنا بهذه الحقائق يبقى علينا أن



نفكر في مصير العالم الإسلامي وكيف لنا الدخول في دورة حضارية جديدة، هذه القضية باختصار هي التي وجهت لها كل مجهوداتي منذ ثلاثين سنة»1.

- ثم بين أن ثمة محاولات ولكنها لا زالت قاصرة: «إن الأمة الإسلامية في القرون الأخيرة حاولت ولا تزال أن تعود إلى حلبة التاريخ بطريقة ضمنية ولكننا نرى محاولاتها لم تثمر النتائج المرجوة في الوقت الملائم خاصة إذا ما قارناها بوضع المجتمعات الأخرى مثل اليابان أو الصين الشعبية والنتائج التي حققتها تلك الدول التي كانت منطلقة من نفس الأوضاع المتخلفة ومع ذلك حققت نهضتها الحضارية في فترة وجيزة»<sup>2</sup>.

## 2. تحديد عوامل التجديد الحضاري في الأمة الإسلامية الآن:

## أ. تحديدها:

- « إن الوسيلة إلى الحضارة متوفرة ما دامت هنالك فكرة دينية تؤلف بين العوامل الثلاثة الإنسان، التراب، الوقت لتركب منها كتلة تسمى في التاريخ حضارة وقوة التركيب لعناصر الحضارة خالدة في جوهر الدين وليست ميزة خاصة بوقت ظهوره في التاريخ فجوهر الدين حسب العبارة الشائعة مؤثر صالح في كل زمان ومكان وتسجيله في النفس وهو ما يهم التاريخ يمكن أن يتجدد ويستمر ما لم يخالف الناس شروطه وقوانينه أن وهو ما ترمز إليه الآية الكريمة { فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُم فِتْنَةٌ أَو يُصِيبَهُم عَذَابٌ أَلِيم

- وقال أيضا في موضع آخر (فنحن أمام قضية واضحة وضوحا كاملا إن الشروط اللازمة لتكوين الحضارة موجودة بين أيدينا بمعنى أن عندنا أكرم وأفضل العناصر

<sup>1-</sup> حوار مع مالك بن نبي، مجلة الشبان المسلمين، العدد 171، ربيع الأول 1391ه - ماي 1971، ص 16- 17.

<sup>2-</sup> حوار مع مالك بن نبي، مجلة الشبان المسلمين، المرجع نفسه، ص 18.

<sup>3-</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 57.

<sup>4-</sup> سورة النور، الآية، 63.





الموجودة في العالم وعندنا أخصب المساحات الترابية وعندنا الساعات الزمنية الكافية للإبداع والابتكار ويبقى علينا أن نفكر ما الذي ينقص هذه الأمور كلها»<sup>1</sup>.

ثم بين دور العقيدة الإسلامية بعد ذلك كدين متميز وصحيح وطاقة عظيمة لبناء الحضارة.

## ب- توضيح أهمية الدين الإسلامي كعامل تركيب بين العناصر السابقة:

«إن الذي ينقصنا هو العمل بموجب العقيدة الإسلامية، الإسلام وحده هو الذي يمكن أن يعيد المسلمين إلى عالم الحضارة الخلاقة والمبدعة ويدخلهم في حلبتها، ولكن شريطة أن يعتبروا أن هذه العقيدة رسالة ضرورية ولا غنى عنها ولكن العقيدة لا يمكن أن تحرك الطاقات إلا بقدر تسخيرها لحاجات أبعد وأسمى وأجل من الحياة اليومية، ونحن لا نرى لعقيدتنا الإسلامية هيمنة على طاقاتنا الاجتماعية ولهذا فهذه الطاقات معطلة تماما لأننا جعلنا من الإسلام وسيلة للحياة الأخروية بينما كانت في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وسيلة النجاة في الحياة الأخروية وأيضا وسيلة المجد والعزة والحضارة في الحياة البومية»<sup>2</sup>.

## ج- يضرب مثالا حيا من تاريخ أمتنا:

«فمن المعلوم أن جزيرة العرب، لم يكن بها من قبل نزول القرآن إلا شعب بدوي يعيش في صحراء مجدبة، يذهب وقته هباء لا ينتفع به لذلك فقد كانت العوامل الثلاثة الإنسان والتراب والوقت راكدة خامدة وبعبارة أصح مكدسة لا تؤدي دورا ما في التاريخ حتى إذا ما تجلت الروح بغار حراء كما تجلت من قبل بالوادي المقدس أو بمياه الأردن نشأت بين هذه العناصر الثلاثة المكدسة حضارة جديدة فكأنما ولدتها كلمة اقرأ التي أدهشت النبي الأمي وأثارت معه وعليه العالم فمن تلك اللحظة وثبت القبائل العربية على مسرح التاريخ، حيث ظلت قرونا طوالا تحمل للعالم حضارة جديدة وتقود إلى التمدن والرقي ومما هو جدير بالاعتبار أن هذه الوثبة لم تكن من صنع السياسيين ولا العلماء

<sup>1-</sup> حوار مع مالك بن نبي، مجلة الشبان المسلمين، مرجع سابق، ص 20.

<sup>2-</sup> مالك بن نبي، حوار مع مجلة الشبان المسلمين، مرجع سابق، ص 30.





الفطاحل بل كانت من أناس يتسمون بالبساطة ورجال لا يزالون في بداوتهم غير أن أنظارهم توجهت في تلك اللحظات إلى ما وراء أفق الأرض أو إلى ما وراء الأفق القريب فتجلت لهم آيات في أنفسهم وتراءت لهم أنوارها في الآفاق»1.

## الفرع الثاني: الطيب برغوث:

بداية أشير بتوفيق من الله إلى عمق فكره ومراحل تطور فكره ثم أقدم رؤيته في أزمة الأمة وما هو الحل؟

1. فهو من رواد المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة الذين يعتقدون بالحل السنني لأزمة الحضارة التي تمر بها الأمة الإسلامية.

وإذا كان ابن خلدون ومالك بن نبي وجودت سعيد وأحمد محمد كنعان وأمثالهم قد بحثوا ونبهوا إلى أهمية فهم وموافقة سنن الله المختلفة في حل أزمة الأمة الإسلامية وأزمات الأمم بصفة عامة.

- 2. فإن الطيب برغوث قد ذهب بعيدا في موضوع السنن بل لم يكتف بالتنبيه إليها والتمثيل لها بل درسها بالتدقيق فيما أسماه بالوعي السنني، واستخلصها وبين محاورها الكبرى سواء سنن التسخير أو سنن الاستخلاف أو سنن الإيمان والعبادة وبين أهميتها وأكد على العلاقات التكاملية بين محاورها واستخلص في النهاية نظرية في ذلك كله في فلسفة الحضارة والتاريخ سماها نظرية التدافع والتجديد.
- قإذا كان الطيب برغوث من رواد المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية بامتياز وبتميز فإنه رائد الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري في الجزائر لأنه كان من مؤسسيها وكان رئيسا لها ومنظرا فكريا لها ولذلك فكرها من فكره، وفكره من فكرها فهو منها وهي منه ولذلك أرجو ألا يستغرب القارئ في تشابه كبير يجده بين رؤية الطيب برغوث ورؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري في مختلف قضايا فلسفة الحضارة كما كنت أورد ذلك خلال هذا البحث و تبقى رؤيته أكثر وأعمق من رؤيتها لأنه صاغ فكره في نظرية متكاملة بعد عشرين سنة من صدور رؤية الجمعية لذلك فكره انتقل من بناء الحضارة إلى

1- مالك بن نبى، شروط النهضة، مرجع سابق، ص 50.



بناء المشروع الاستخلافي ومن الإخلاص والصواب إلى منهج الوعي السنني العام، ومن علاج مشكلة الأمة الإسلامية فقط إلى علاج مشكلة الإنسان والإنسانية قاطبة، لأنه دعا الآن إلى الوعي السنني كطريق لبناء المشروع الاستخلافي للإنسان والإنسانية في كوكب الأرض إلى قيام الساعة وما الحضارة وبناؤها إلا حلقة من حلقات المشروع الاستخلافي الكبير.

فليعلم القارئ ذلك سواء كان القارئ مختصا باحثا في فلسفة الحضارة والتاريخ أو كان داعية إلى الله متتبعا للحركات الإسلامية ومناهجها ومنها المدرسة الحضارية الإسلامية أو كان منتميا نظريا أو عمليا إلى المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة ومهتما بتاريخها وأقطابها ومفك يها ومؤسساتها، وبالفكر الإسلامي المعاصر بصفة عامة.

4. وبناء على المركزية والمحورية السابقة للطيب برغوث في المدرسة الحضارية الإسلامية سواء في العالم أو في الجزائر، لذلك نجده قد تتاول قضية الأزمة الحضارية للأمة وكيفية المخرج من هذا المأزق الحضاري من خلال التجديد الحضاري للأمة فنجده تتاول القضية بأكثر تحليل وعمق وكان اهتمامه بقضية الأمة الإسلامية طريقا ليصل فيما بعد من خلال فكره إلى نظريته التي يكون مجال تطبيقها على مستوى الإنسانية كلها وليس فقط على مستوى الأمة الإسلامية.

#### وعليه:

فقد تتاول الطيب برغوث قضية الأمة من حيث طرح الإشكال وتشخيص الحركات التجديدية ثم بين مظاهر هذه المشكلة واسترخ ج آثارها، واقترح الحلول في النهاية على شكل قوانين لبناء أو تجديد الأمة، أية أمة.

وتتاول قضية الأمة بهذا الطرح في مجموعة من كتبه وتحت عناوين مختلفة منها:

- كتابه الفعالية الحضارية والثقافة السننية: تناولها تحت عنوان: مشكلة ضعف الأداء الحضاري للأمة (تجلياته، انعكاساته، أسبابه).
- كتابه المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، تحت عنوان: المقاربات التجديدية والمفارقات التجديدية والانعكاسات.



- كتابه حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، تحت عنوان: المعوقات، الآثار، خطوات على طريق الفعالية.

## أولا: طرح الإشكالية:

- 1- إذا كان الإسلام في محتواه وتاريخه الحضاري الطويل المشروع النموذجي الفذ للفعالية التسخيرية والاستخلافية النموذجية القصوى كما تدل على ذلك بنيته الذاتية العقدية والمعرفية والمنهجية المترابطة والمتكاملة من ناحيته وتجربته الحضارية المتميزة عبر من ناحية.
- وإذا كان هذا الإسلام الذي أنتج هذه التجربة الحضارية الغنية المتألقة ما يزال حيا كما هو بين يدي المسلمين بإمكانه أن ينتج تجربة حضارية جديدة أكثر غنى وتألقا وجاذبية.
- إذا كان الأمر كذلك فكيف يمكن أن نقرأ واقع الأمة الإسلامية قراءة سننية موضوعية متكاملة توقفنا على خلفيات فقدان الأمة لفعاليتها التسخيرية ومن ثم لصلاحيتها الحضارية أو الاستخلافية؟!
- أين يكمن الخلل في هذه المفارقة بين صلاحية الفكرة أو المشروع والتجربة من جهة وغثائية الواقع المشهود من جهة أخرى؟!»1.
- 2- وفي كتاب آخر وهو المنهج النبوي يطرح الإشكالية بعبارة أكثر جلاء وتبسيطا فيقول: « إلى أي مدى اتسمت هذه المقاربات المكثقة والمتنوعة بموضوعية التأسيسي والمتابعة وتحققت بالأصالة، والفعالية والاطراد؟

... هناك مفارقة كبيرة بين الجهد المبذول من أجل تجديد الأمة وتمكينها من الاضطلاع بمهامها الحضارية كأمة مرجعية قوامة على اطراد الخيرية وشاهدة على الناس في عالمي الغيب والشهادة وبين نتائج هذه الجهود المكثفة والمتنوعة والمستمرة كما يدل على ذلك الواقع التاريخي والمعيشي لحركة التجديد الحضاري الحديث في العالم الإسلامي؟!»2.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 59.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 111.



#### 3 - وبعبارة أخرى يقول:

«فالمردودية الحضارية لحركة التجديد ضئيلة جدا بالمقارنة مع طول المدعى وضخامة السعي وبالنظر إلى سنة مباركة الله تعالى لجهود المؤمنين الرساليين المطردة في التاريخ حيث تبدوا المفارقة كبيرة بين المقدمات والنتائج مما يجعل أي اتجاه نحو محاولة تبرير الموقف على حساب تفسيره محاولة لا واعية وعديمة الجدوى بل وذات خطر بين في المنظورين الشرعي والحضاري لما يترتب عنها من تغييب شعوري أولا شعوري لنقد الذات ومراجعة النفس وتكريس الأخطاء وحماية للقصور والجناية على الإسلام ومستقبل الأمة والإنسانية»<sup>1</sup>.

## ثانيا: تشخيص حركات التجديد الحضاري في الأمة:

#### 1- « ما يمكن ملاحظته على مقاربات الأمة هو:

- كثافتها: أي أن هناك جهودا ضخمة جدا تبذل على صعيد تحقيق أمثل اقتراب ممكن من التأسيسي برسول الله صلى الله عليه وسلم والمتابعة له.
- تتوعها: أي أن هناك تتوعا كبيرا في جهود استيحاء السنة النبوية يستوعب المجالات المعرفية المتتوعة والسلوكية المتشعبة.
  - استمراريتها: أي تواصلها وعدم انقطاعها وإن خضعت لسنة المد والجزر .

فالأمة بأفرادها وجماعاتها ومذاهبها ومدارسها واتجاهاتها المختلفة في جهد مكثف ومقدع ومستمر لتحقيق أمثل اقترابات أو مقاربات ممكنة من التأسي برسول الله صلى الله عليه وسلم والمتابعة له في فهم الإسلام وتمثل قيمه وتجسيد نموذجه الاجتماعي والحضاري والمحافظة على استمرارية وحماية منجزاته»2.

## 2 - نماذج من مقاربات على مستوى حركة التجديد الاجتماعي والحضاري للإسلام:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 112.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 106.





«ويكفي في هذا السياق الإشارة إلى مقاربات حركات التجديد الحديثة في العالم الإسلامي التي استلهمت السنة النبوية في تغيير و اقع الأمة الاجتماعي والحضاري بدءا بحركة محمد بن عبد الوهاب في العالم العربي، وحركة الإمام الدهلوي في شبه القارة الهندية، وحركة عثمان بن فودي في غرب إفريقيا، ومرورا بالحركات التالية: كالسنوسية والمهدية والعرفانية (نسبة إلى أحمد بن عرفان بالهند)، والنورسية وحركة الإخوان المسلمين، وجمعية العلماء المسلمين الجزائريين والجماعة الإسلامية في الهند وباكستان،.. وما تلا ذلك من حركات استهدفت تجسيد النموذج الاجتماعي والحضاري للإسلام في واقع الأمة.. جاءت متفاوتة الأنفاس من حيث أصالتها وفعاليتها وإطرادها بحسب موضوعية أو لا موضوعية العلاقة الفهمية والاستثمارية للخبرة النبوية» أ.

## ثالثا: مظاهر مشكلة ضعف الأداء الحضاري للأمة وأسبابها:

من خلال أبحاث الطيب برغوث المختلفة نجده يذكر باستقصاء دقيق مظاهر كثيرة لأزمتنا الحضارية الراهنة أو ما يسميه هو بضعف الأداء الحضاري للأمة. وهو يسميها مظاهر ولكن هذه المظاهر أسباب لبعضها لبعض بالتالي فهي مظاهر وأسباب في آن واحد ومنها:

1- الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 110.





## 1. ضآلة المردودية الحضارية في مستوياتها:

«ومعنى ضاّلة المردودية الحضارية للمقاربات التجديدية المكثفة والمتنوعة والمتواصلة أن هناك ضعفا وقصورا في أصالة وفعالية واطرادية هذه الجهود:

- على مستوى تأسيس الوعي المعرفي بالكتاب عامة والسنة بصفة خاصة باعتبارهما تمثل البعد المنهجي لفهم القرآن وتمثله.
- وعلى مستوى التمثل الذاتي للإسلام والتحقق الشخصي أو الفردي بمثله وقيمه وتوجيهاته.
- وعلى مستوى حركة البلاغ والاستيعاب ونقل هداية الإسلام خارج الذات ليستفيد جميع الناس من الخيرية الكامنة فيه.
  - وعلى مستوى تجسيد نموذجه الاجتماعي والحضاري في واقع الحياة.

وإلا فإن الجهد الأصيل الفعال المطرد على كل هذه المستويات يحقق مردودية حضارية كبيرة كما حققها الفعل الدعوي النبوي وكل فعل دعوي اتسم بموضوعية التأسي في كل مراحل تاريخ الأمة»1.

## 2 - ضعف أصالة وفعالية واطرادية عمليات المقاربة:

«فالخلل يكمن في افتقار جهدنا إلى أصالة الفهم وعمق الإدراك وشمولية النظرة إلى الأمور والظواهر في تفاعلاتها التناقضية والتكاملية، سواء كانت هذه الظواهر من عالم سنن الآفاق أو عالم سنن الأنفس أو عالم سنن الهداية كما تكمن في افتقار جهدنا التجديدي إلى الفعالية بكل ما تعنيه من قدرة على استثمار الإمكانات المتاحة وإبداع البدائل ومرونة الحركة ودقة الانجاز وكفاءة إدارة الصراع واتسامه بضعف التكيف والجهود والعجز عن إيداع البدائل ومناهضة التجديد.

1- الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 112.



كما يكمن في افتقار جهدنا إلى الانتظام والاطراد والتتابع والتكامل لتحقيق التركيز الذي يضمن تراكم الجهود كشرط ضروري لأية عملية تغييرية ناجحة»<sup>1</sup>.

## 3 - اضطراب منهج التأسى والمتابعة:

كما اعتبر الطيب برغوث أن ضعف الأصالة والفعالية والاطراد سبب في ضعف الأداء الحضاري للأمة، اعتبر كذلك اضطراب التأسي بالرسول صلى الله عليه وسلم سببا في ضعف الأصالة والفعالية والاطراد..

فاعتبر أن التأسى ثلاثة أنواع والموضوعي منها هو الصحيح..

بداية حدد هذه الأنواع ثم ذكر مكمن الخلل.

## أ. أنواع التأسي:

- \* التأسي الآلي: « هو الذي يعني فيه صاحبه باعادة تمثل المواقف والسلوكات النبوية على الوجه الذي وقعت عليه لا لشيء إلا لأنه عليه الصلاة والسلام فعلها أو أمر بها أو أقرها دون أي اعتبار لمراتب الأحكام، أو التفات لمتغيرات الأوضاع ومقاصد الأمور وما قد يكون هناك من خصوصية تلزم مراعاتها أو اطلاقية ينبغي الانتباه إليها عند التطبيق»<sup>2</sup>.
- \* التأسي الانتقائي: « وهو الذي يعني فيه صاحبه بتخير ما يروق له من سنته عليه الصلاة والسلام ويراه محققا لرغباته ومبررا لمواقفه وخادما لأغراضه» 3.
- \* التأسي الموضوعي: « وهو الذي يعني فيه صاحبه بتحقيق الاتباعية البصيرة الجامعة بين القصدية التعبدية الخالصة وصوابية الاقتداء والتأسي من خلال مراعاة ما هو ثابت وما هو متغير في السنة النبوية وما هو أصول وما هو فروع وما هو دائم، وما هو مؤقت، وما هو غايات، وما هو وسائل، وما هو من خصوصيات الرسول، وما هو جبلي، وما

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 113.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 113.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 114.



هو غير جبلي، وما هو داخل في مجال الاجتهاد والمبني على الخبرة والتجربة أوله ارتباط بأوضاع الناس الفكرية وظروفهم الاجتماعية والاقتصادية»1.

# ب. ثم يبين مكمن الخلل في منهج التأسي فيقول:

« والملاحظ على هذه المستويات أو الأنواع من العلاقة المنهجية بالسنة النبوية هو سيادة التأسي الآلي والانتقائي التلفيقي المميع على حساب التأسي الموضوعي في كثير من الأحيان، إن لم نقل أغلبها خاصة في هذه العصور المتأخرة التي نقصت فيها آثار النبوة وخف وعي الناس بسنن الهداية وهو ما يؤثر سلبا على أصالة جهود التأسي وفعاليتها واطرادها ويؤدي بالضرورة إلى ضعف وضآلة المردودية الحضارية لجهود التجديد»<sup>2</sup>.

# 4- قصور وتأزم العالم الثقافي:

أ. « إن أي إهمال أو تهميش أو تجاوز للبعد الثقافي في تحليل وتفسير ومواجهة ضعف وقصور الأداء الحضاري للأمة يعتبر قفزا في الهواء وانحرافا عن مركز ثقل العملية التغيرية الحقيقي إلى هوامش لا تأثير لها على مجرى حركة التاريخ في بعده الفردي والجماعي والحضاري أو المحلي والقومي والإنساني» $^{8}$ .

ومكونات العالم الثقافي لدى الطيب برغوث هي العالم المعرفي ويدخل فيه الاعتقاد والعالم الروحي والعالم السلوكي.

# ب. نماذج من قصور وتأزم في العالم الثقافي للأمة:

« وعندما نبحث عن الأسباب والعوامل الجوهرية الكامنة وراء هذا القصور الخطير – أي القصور الحضاري – فسيفضي بنا الأمر في نهاية التحليل والاستقصاء إلى بروز دور ومسؤوليته البعد الثقافي في ذلك باعتبار الثقافة المحدد والمحرك الجوهري الأساس للسلوك الإنساني ونشاطه الحضاري كما يؤكد ذلك قانون تفسير حركة التاريخ والصيرورة الحضارية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق المصدر نفسه، ص 114.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 114.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 97.





في قوله تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهْم } أ، أي حتى يتغير محتواهم الثقافي في أبعاده العقدية والمعرفية والمنهجية والسلوكية والاجتماعية 2.

## - مظاهر القصور في المجال العقدي:

« ومن يدرس وعي الأمة على سبيل المثال لمفاهيم الدين والإيمان والعبادة والطاعة والحاكمية والتشريع والتوكل والدعاء والقضاء والقدر والأسباب والولاية والدنيا والآخرة والدين والحياة والدين والسياسة والدين والأخلاق والدين والفن يلاحظ مدى الارتباط العقدي الذي يعاني منه وعي فآت كثيرة من الأمة تجاه المفاهيم المفتاحية الكبربوما ينجم عن ذلك من اضطراب وارتباك واهتلاك على المستوى السلوكي والاجتماعي فيما بعد» 3.

ثم يشير إلى الانعكاس الخطير لغياب تلك المفاهيم العقدية فيقول: «فمظاهر الشرك والنفاق والفسوق والضلال بل وحتى الكفر أحيانا يلحظ مدى تخللها بل وتغلغلها في بعض جوانب حياة الأفراد والجماعات العقدية والسلوكية الاجتماعية وما ينجر عن ذلك من توزيع وذرذرة لولاء المسلم وتبديد لطاقته الروحية والفكرية وهدر لإمكاناته التسخيرية خارج البؤر أو المضغ الحقيقية للحياة ويهدرها على هامش الواجبات والأولويات الاستخلافية المطلوبة التي توضها عليه وعلى أمته تبعات وتحديات حركة الابتلاء والتداول والتجديد في مجتمعه وعصره» 4.

#### - مظاهر القصور في المجال المعرفي:

«وبالإضافة إلى الاختلالات التي أصابت جوانب أو مناطق من البيئة العقدية للمسلم وأدت إلى فقدان العقيدة لجزء من قدراتها التأثيرية الكبيرة يلاحظ كذلك كيف يتميز الوضع

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية، 11.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 100.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 60.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه ، ص 61.



الفكري للأمة بصفة عامة باختلالات كثيرة لا تقل خطورة عن اختلالات البنية العقدية وسأقتصر هنا على صد ثلاثة مظاهر للقصور والاختلال في منظومتنا الفكرية»1.

1. الجمود وانطفاء الروح الإبداعية: «المتأمل في واقع البنية الفكرية للأمة يلحظ دون عناء ما تتميز به هذه البنية من الجهود والوتيرية الرتيبة المغلطة بمنطق الاتباعية المناهضة للابتداعية أو التحريفية سواء تعلق الأمر بموقف الفآت المستقطبة أو المستلبة تراثيا أو بمواقف الفآت المستقطبة أو المستلبة حداثيا»<sup>2</sup>.

ثم يوضح ذلك أكثر فيقول: "فمما يؤسف له حقا ويشكل وضعا فكريا وثقافيا مرضيا يحتاج إلى معالجة جذرية هو هذا العجز المزمن من الاتجاهين المتنافرين السلفي والحداثي عن الإبصار الموضوعي المتوازن بالاحتياجات الحقيقية المعاصرة أو الراهنةلحركة النهوض الحضاري بالأمة ومن ثم العمل على تلبية أصيلة وفعالة ومطردة لهذه الاحتياجات الحيوية المصيرية التي يرتبط بها أي تحول حضاري جدي عميق في حياة الأمة على طريق المعاصرة الأصيلة والفعالة والمتجددة»3.

2- التنافرية الحدية: يعرفها فيقول: « وخاصية الجمود والاستلاب المزدوج أفرزت خاصية ثانية لا تقل عنها خطورة وهي التنافرية الحدية التي تؤسس للفكر الاطلاقي الجزمي الأحادي الحدي المحتكر للحقيقة والصوابية الذاهل عن منطق النسبية والقصور في القدرات الإدراكية لدى الفرد والمتحسس من إمكان الاختلاف والمغايرة والمتحفظ على التنوع الفكري والاجتماعي الساعي إلى مصادرة حرية الرأي وكبت روح المبادرة وإقصاء الاجتهادات المغايرة وفي الوصاية على حركة الفكر مرة بإسم الحجية الشرعية وأخرى بالحجية التاريخية وأحيانا بالحجية أو الضرورة التحديثية إلى ما هنالك من الأطر المرجعية التي يتذرع خلفها الفكر الجزمي الاقصائي الذي لا يقبل غيره» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 65.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 66

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 66.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 70.



وعن انعكاس آثار التنافرية الحدية الخطيرة يقول: «فمن يلقي نظرة سريعة على الساحة الفكرية والاجتماعية والسياسية يلحظ كيف يسود عالمنا الثقافي منذ تراجع المد الحضاري الإسلامي وما تلاه من المد الاستعماري الحديث الكثير من اللاتناغم واللاانسجام والاهتلاك المتعدد الأوجه والميادين بسبب منطق التنافرية الحدية، على المنظومات المعرفية للقوى الفكرية والاجتماعية والسياسية الفاعلة في واقع المجتمع والأمة.

وهذا المنطق الوثوقي الاطلاقي الجزمي الذي غالبا ما يقود إلى الصراع والتلاغي بين الماضي والحاضر والمستقبل والتقليد والاجتهاد والحوار والتواجه والتراث والمعاصرة والمادي والروحي والعقلي والنقلي والسلف والخلف والمذهبية واللا مذهبية والثقافي والسياسي والعسكري والمدنى والذكوري والأنثوي» أ.

3- التجزيئية الحدية المتنافرة: «ونقصد بالتجزيئية الحدية التنافرية هنا تمحور الاهتمام بشكل مكثف ومتعلق وتنافري على قضايا ومسائل جزئية أو فرعية بمعزل عن نواظمها المعرفية الكلية وفي انفصال عن سياقاتها المقاصدية الروحية والأخلاقية والاجتماعية والسياسية العامة وفي ذهول عن معطيات الواقع الموضوعي الذي تتحرك ضمنه مع العلم أن هذه الجزئيات والفروع لا تؤتي مفعولها الوظيفي أو التسخيري المتكامل إلا ضمن ارتباطها بهذه النواظم المعرفية الكلية والسياقات المقاصدية العامة والمعطيات الموضوعية للواقع المعيش في دوائره الفردية والمجتمعية والقومية والإنسانية»<sup>2</sup>.

ويحدد مقاييس هؤلاء في فكرهم: «و في هذا الإطار يلحظ كيف تأخذ بعض المسائل الجزئية في حياة بعض الناس مكان الكليات والثوابت التي لا ينبغي العدول عنها بأي حال من الأحوال بل وتعتمد كمقاييس مرجعية لمعايرة الواقع والحكم عليه وتحديد الصلة به وهو ما يشكل فعلا انقلابا خطيرا في الوضع الفكري والاجتماعي للمجتمع والأمة ويعرضهما لأسوأ أنواع الأزمات الحضارية».

أمثلة من صغائر الأمور التي هي أكبر ما عند هؤلاء:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 71.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 72.



«ففي مثل هذا الوضع يصبح الحديث عن نقاب المرأة مثلا وستر قدميها وعدم سماع صوتها وخروجها من البيت وطول اللحية، وتقصير الثوب والاحتفال بالمناسبات التاريخية الدينية والوطنية والقومية والقيام لوجهاء الناس وتقبيل أيادي أو رؤوس العلماء والتصوير وزخرفة المساجد والأكل بالأصابع وقراءة الحزب القرآني في المسجد وغيرها من المسائل العملية الفرعية التي ترك أكثرها لأعراف البشر وربط الحكم عليها بمصالح الأفراد والجماعات والمجتمعات»1.

# أمثلة عن أكبر الأمور التي يهملها ويؤخرها هؤلاء في الترتيب:

فبعد أن ذكر صغائر الأمور التي يؤولونها ويعتبرونها أعظم الأمور، بعد ذكر ذلك يذكر الطيب برغوث الأمور الكبرى التي يهملها هؤلاء:

«أولوية الحديث عن تخلف الأمة وإشكاليات تثود نمها الفكري وتتازعها السياسي واضطرابها الاجتماعي وشروط النهضة وتحديات التربية والتعليم وأخطار الغزو الثقافي والاستلاب الحضاري وآليات الحوار الحضاري ومناهج التفكير والدعوة والتغيير والإصلاح والتجديد وكيفية تفعيل دور الرأي العام في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وحماية عملية الاحتساب التي يقوم بها المجتمع على نفسه وعلى الدولة من التعسف أو الكبت والمصادرة»2.

## الآثار الخطيرة للفكر التجزيئي:

«ومن يتبع آثار منطق التجزيئية الحدية المتنافرة يدرك فعلا أنها تشكل إحدى أكبر الأسباب إعاقة لفهم الإسلام ووعيا لمقاصده في الخلق ومن ثم عجزا عن تنزيله الموضوعي في حياة الناس وهو ما يشكل بالتالي أخطر عوامل الاهتلاك الذاتي للمجتمع والأمة بسبب تحول الشريعة وفروعها في أذهان التجزيئيين إلى كيانات أو أنظمة فكرية متنافرة فيما بينها وما بينها وبين مكونات الواقع الاجتماعي والحضاري المعيش»<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 72.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 73.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث،الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 74.





## ج- مظاهر القصور في العالم السلوكي:

يطرح هنا تساؤلا.. ثم يعقب.. «إذا كان السلوك أو حركة الانجاز الاجتماعي بصفة عامة هي صدى للوضع العقدي والفكري للفرد والمجتمع فماذا ينتظر من سلوكية فردية أو إنجازية اجتماعية تؤطرها منظومة عقدية وفكرية امتدت إليها اختلالات كثيرة مست جوانب حساسة من بنيتها المعرفية وآلياتها المنهجية وأثرت على فعالية أدائها الفكري والروحي والاجتماعي؟»1.

ثم يعقب فيقول: « والخلاصة أن السلوكية الفردية والانجازية الاجتماعية للمسلم تتسم بوتيرة اهتلاكية حادة تعبر عنها المديونية الحضارية المتزايدة والتي تتجلى بوضوح في مظاهر الغثائية والتبعية الحضارية المستحكمة التي لا يمكن تفسيرها إلا بهذه الاهتلاكية الحادة التي تعاني منها حركة السلوكية الفردية والانجازية الاجتماعية للمسلم المعاصر »<sup>2</sup>. رابعا: آثار (انعكاسات) مشكلة ضعف الأداء الحضاري للأمة:

لقد أشار الطيب برغوث إلى آثار المفارقة القائمة بين المقاربات التجديدية المكثفة المنتوعة المستمرة من جهة والمردودية الحضارية الضئيلة لها من جهة أخرى لما لذلك من أهمية في استيعاب أبعاد المشكلة والإحساس بخطورتها وإدراك حجم آثارها على ما تعيش الأمة من ضعف وغثائية واستنزاف لإمكاناتها الحضارية المعنوية والبشرية والمادية وأورد هذه الآثار على مجموعة من المستويات:

- على مستوى الجهد التجديدي للأمة ومعايير قياس ذلك من التدافع والتداول والتجديد.
  - على مستوى المركز الحضاري للأمة.
    - على مستوى الدور الحضاري للأمة.
  - على مستوى موقف الأمة من قضية التجديد.
    - على مستوى موقف الرأي العام العالمي

## 1. على مستوى الجهد التجديدي للأمة:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 75.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 76.



أكد الطيب برغوث على ضعف المردودية الحضارية للأمة بالمقارنة مع ضخامة الجهود المبذولة وطول المدى الزمني المستغرق وهو ما يعني أن استنزافا خطيرا لمقدرات الأمة وتداميرا كبيرا لميزانيتها التسخيرية وذلك بتضييع كثير من الوقت والجهد والطاقات البشرية.. ومن علامات ذلك فشل حركة الجهد التجديدي للأمة في التداول والتدافع الحضاري مع الأمم الأخرى بسبب فشلها في التجديد ذاته وعليه اعتمد الطيب برغوث المؤشرات والمقابيس التالية:

### أ. مؤشر التدافع:

« فدفع الأمة سواء على مستوى حركة البناء والتجديد النهضوي الذاتي أو على مستوى حركة مقاومة التحديات الخارجية الضاغطة لا يتسم بالأصالة والفعالية والاطراد، بل يعاني أشد المعاناة من الازدواجية الثقافية والاهتلاكيةالانجازية والاستئنافية المزمنة التي أثرت مجتمعة بشكل عميق على هوية حركة النهضة الحضارية للأمة وعلى منجزات الجهود الضخمة المبذولة من أجل ذلك منذ قرون، ولا شك أن النهضة الحضارية لا تتم إلا إذا تمكن المجتمع أو الأمة من تحقيق دفع أو اندفاع حضاري استثنائي أحيانا في أصالته وفعاليته واطراديته»1.

#### ب. مؤشر التداول:

« ولا شك أن من يتأمل واقع الأمة يلحظ كيف أن الإدالة (التداول) والهيمنة سواء على المستوى الذاتي أو الاجتماعي أو الحضاري ليست لصالح التوازن والتكامل والتراكم الإيجابي المطرد الذي يقدر الأفراد والمجتمع والأمة على فعالية العطاء والانجاز الحضاري وموقع الأمة على خريطة المعترك الحضاري يؤكد ذلك بوضوح، فالأمة بعد أن أزيحت من مواقع المنافسة بل والصدارة الحضارية التي ظلت تتبؤها عن جدارة قرونا متطاولة عجزت تماما عن تحقيق النهضة المتكاملة التي تعيدها إلى مسرح المواكبة والمنافسة الحضارية رغم

en 3.1 · . n 3.0 :n ..». : . . . . n 1



طول المدة واستمرار المحاولة وتوفر كل دواعي وأسباب وشروط تحقيق هذه النهضة الحضوا ية حتى أصبحت وكأنها تمارس هوية المراوحة في المكان»1.

#### ج. مؤشر التجديد:

«والمؤشران السابقان التدافع والتداول يدلان فعلا بأن سنة التجديد ليست مستثمرة كما ينبغي في تقليص المديونية الحضارية على الأمة والدفع بجهود الدعوة والبناء والمواجهة إلى تفعيل أكبر لموقع الأمة في معتركات التدافع والتداول الحضاري إذ لو كانت عملية التجديد تسير بحسب قوانين التسخير والاستخلاف المنتظمة في عوالم الآفاق والأنفس والهداية والتأييد لتجلى أثرها الإيجابي بوضوح وقوة في فعالية التدافع والتداول الحضاري»<sup>2</sup>.

## 2- على مستوى المركز الحضاري للأمة:

« الأمة فعلا في وضع حضاري متخلف تخلف مزدوجا أي عن الإسلام وعن العصر معا تدل عليه تبعيتها وهامشيتها الحضارية المزمنة التي جعلتها عرضة للاستنزاف وهدر الإمكانية وتعميق الإحباط وتغذية الفتن الداخلية والاهتلاك الذاتي لن يزيد الأمة إلا ضعفا وغثائية وهامشية، فالأمة الإسلامية التي يجعل منها الإسلام الأمة الوسط أو الأمة القطب والتي حققت ذلك في التاريخ بشيء من الكفاءة والتميز في دورتها الحضارية الأولى لم تعد كذلك فقد اهتز بل تزلزل مركزها الحضاري ووجدت نفسها في مستقع غثائية وتبعية حضارية محكمة طال أمدها وتضاعفت متاعبها فيه»<sup>3</sup>.

### 3 - على مستوى الدور الحضاري للأمة:

« يلحظ أيضا كيف أثرت المعطيات السلبية السابقة على الدور الحضاري المتميز للأمة الإسلامية ودفعت به القهقرى بعيدا ليس عن مركز الصدارة والريادة فحسب بل نفيت

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 76.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 77.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 78.



حتى من ميادين المواكبة والمنافسة في أبسط مستوياتها وبذلك فقدت دورها في معايرة الوعي البشري والقوامة على الحركة الاستخلافية في الأرض وأصبحت هي موضع المعايرة والقوامة عليها من غيرها ممن لا يملك إمكانات وشروط ذلك وهو ما كانت له انعكاسات خطيرة على إنسانية الإنسان كما تدل على ذلك الحروب المأساوية والمجاعات الفظيعة والتدهور الأخلاقي وازدياد الإحساس بالإحباط واليأس والقرف النفسي والاجتماعي الذي يدفع بالناس إلى متاهات ومهاوي الانتحار والاستقالة من الحياة بالقتل مرة وبالعزلة الاجتماعية مرة أخرى وبالإدمان المنتوع الأشكال والألون مرة ثالثة وهكذا» 1.

## 4- على مستوى موقف الأمة من قضية التجديد:

«على الرغم من الموقف الأصيل الذي يسكن ذاكرة الأمة ويمنحها قوة المقاومة والصمود فإن توالي الانتكاسات وضآلة ور ودية جهود التجديد وتضاعف تضحياته كانت له آثار سلبية على الموقف النفسي والفكري والاجتماعي العام للأمة ما انفكت تتضاعف مع مرور الزمن»<sup>2</sup>.

## ثم ذكر صور ذلك وهي:

- الشك في إمكانية نجاح حركة تجديد الأمة: وبالتالي قد يقع البعض في التميع أو التطرف.
  - اهتزاز الثقة في قادة التجديد والحركات التجديدية: وبالتالي قد ينقلب البعض ضدها.
    - اضطراب الموقف من مرجعية التجديد: مثل ظهور الحركات العلمانية في الأمة.

# 5- على مستوى الرأي العام العالمي:

« حركة البلاغ والاستيعاب الخارجي أولوية ثابتة ودائمة في حركة الأمة وذلك بالشهادة على الناس قال تعالى: { وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وَسَطاً لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاس

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 80.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 117.



وَيكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُم شَهِيداً } ، وكما لا يخفى فإن الشهادة تقتضي الحضور في عالم الآخرين والانفتاح على همومهم وتعميق الحوار معهم..

ولما كانت الشهادة بمحتواها الرسالي تتضمن معنى التزكية والحكم والتقييم فقد صار لزاما أن يكون القائم بها في مستوى هذه التزكية وهذا الحكم والتقييم وإلا اعتبرت شهادته غير ذات معنى ولا جدوى وربما انزلقت في متاهات الزور »2.

واستدل على هذه الحالة الثانية من احتمال تحول الشهادة على الناس بالخيرية والحق الى عدم الجدوى وعدم المعنى أو الزور بقوله تعالى: { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِم تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ }. وقوله: { رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفُرُوا } .

وذلك ولكي تقوم الأمة بدور الشهادة على الناس على جميع المستويات بما في ذلك الشهود الحضاري في الدنيا.. فلابد للتأثير في الآخرين والنجاح في استقطابهم والشهادة عليهم لابد من قدوة منهاجية وقدرة بشرية وقدوة حضارية كما يؤكد ذلك الطيب برغوث في كتاب القدوة الإسلامية.

وعليه فمن خلال هذه المنطلقات فإن ما ذكرته في المستويات السابقة كان له تأثير سلبي بالغ على موقف الرأي العام العالمي سواء من حيث موقفه من حركة البلاغ والاستيعاب أو من حيث موقفه من مرجعية البلاغ أو من حيث موقفه من واقع الأمة.

### أ. من حيث موقف العالم من حركة البلاغ والاستيعاب:

« حركة البلاغ التي تسير ببطء بسبب اضطراب مناهج التأسي واستلهام السنة جعلت الآخرين لا يعيرون اهتماما لعمليات البلاغ حتى وإن كانت من الناحية النظرية مغرية لأن الوضع الانفصاحي للواقع الإسلامي يغطي ويحجب جمال الإسلام وروعته وقوته فلا

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية، 143.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 120.

<sup>3-</sup> سورة الصف، الآية، 02.

<sup>4-</sup> سورة الممتحنة، الآية، 5.



يرى منه الناس إلا ما تلقه عليه ظلال اضطراب التأسي من فوضى فكرية وتذبذب سلوكي وتدهور اجتماعي وحضاري لا يزيدهم إلا نفورا منه وزهدا فيه»1.

# ب. من حيث موقف العالم من مرجعية البلاغ (الإسلام):

وموقف العالم هنا نجده مبنيا على موقفه السابق من حركة البلاغ.

« ينبغي ملاحظة مدى تأثير الموقف من حركة البلاغ والاستيعاب على الموقف من مرجعية التأطير والتوجيه ذاتها ممثلة في الكتاب والسنة وما تمخض عنها من تراث معرفي وحضاري عريض.

فالمتتبع لموقف الآخرين من البلاغ الإسلامي يجده متمحورا في عمومه حول شبهة مفادها أن هذا الدين لو كان حقا كما يزعم الداعون إليه لظهرت آثاره في حياتهم المتخلفة ولغير واقعهم المزري ويغرون أحوال الضعف والغثائية التي تطبع واقع الأمة إلى الإسلام وهذه الشبهة قديمة تكاد تكون سنة تاريخية مطردة في الدعوات قال تعالى: { وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا للَّذِينَ آمَنُوا لَو كَانَ خَيْراً مَّا سَبَقُونَا إلّيه } 2 » 3.

## ج. من حيث موقف العالم من واقع الأمة:

« يتعزز موقف تغيير واقع الأمة من قبل القوى الفاعلة في الساحة الحضارية العالمية الذي يعني توهين صلة المسلم بدينه وعزله عنه وتقويم هوية الأمة، وإدامة غيبوبتها الحضارية وإنهاك احتياطاتها الإستراتيجية من القيم والبشر والإمكانات المادية المختلفة»<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 120.

<sup>2-</sup> سورة الأحقاف، الآية، 11.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص 121.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 122.





### كيفية الخروج من الأزمة الحضارية للأمة الاسلامية في نظر الطيب برغوث:

أولا: انطلق من اعتبار الوعي السنني العام الذي هو أساس لنظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ نظرية التدافع والتجديد ليعتبر أن إعادة بناء الوعي السنني طريق الخروج من الأزمة الحضارية:

« نخلص إلى أن طريق الخروج من الأزمة الحضارية يمر حتما عبر إعادة بناء الوعي السنني المتكامل الذي يمكن المجتمع والأمة من الاستثمار الأمثل لكل منظومات سنن التسخير في تلبية حاجاتهما الذاتية ومواجهة التحديات المعاصرة المحيطة بهما وتأهيل قدراتهما الإنجازية لتحقيق مواكبة أو منافسة أو ريادة حضارية أصيلة وفعالة ومطردة» أ.

ولقد بينت والحمد لله من قبل بالتفصيل المقصود بالوعي السنني لدى الطيب برغوث وتفصيل متعلقاته عندما تتاولت ذلك تحت عنوان عوامل بناء الحضارة لدى الطيب برغوث فلابد من العودة إليه وهي عشرة عوامل كلها تنطلق من وإلى الوعى السنني.

## ثانيا: بناء الوعي التربوي المتكامل طريق إلى بناء الوعي السنني السابق:

« والنجاح في إعادة بناء الوعي بمنظومات سنن التسخير يمر حتما عبر الوعي التربوي المتكامل الذي تضطلع به كل المؤسسات الروحية والثقافية والاجتماعية والسياسية في المجتمع والأمة بشكل تكاملي فعال تعمق فيه كل مؤسسة من هذه المؤسسات جانبا من جوانب التأهيل التربوي الذي يدخل في نطاق اهتماماتها وأولوياتها المباشرة وبذلك يتعمق التأهيل التربوي ويأخذ أبعاده النوعية الحقيقية التي تخرج لنا نخبة رسالية نوعية مبدعة بإمكانها أن تخوض بالأمة معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد الحضاري بفعالية أكبر وأصالة أعمق»2.

ثالثا: التحديد بدقة لكيفية عمل وتكامل قوانين بناء الحضارة أو تجديدها من جديد للأمة أية..أمة..

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 52.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 53.



« إنني سأحاول الآن بناء على كل ما سبق وضع مشكلة قصور فعالية الأداء الحضاري للأمة في إطارها الفكري والمنهجي الشامل والمتوازن ... وذلك من خلال المقدمات. التالية التي تعتبر في نظرنا خلاصات متكاملة للوعي الاستخلافي المتوازن الذي يجب أن تؤسس عليه حركة البناء الحضاري في الأرض باستمرار  $^1$ .

#### ثم يذكر هذه المقدمات:

- 1- مقدمة الحضارة والوعي الثقافي: التي تتأسس على كون الفعالية باعتبارها اقتدارا تسخيرياواستخلافيا أصيلا وفعالا ومطردا هي باستمرار محصلة فعالية ثقافية أصيلة وفعالة ومتجددة.
- 2- مقدمة الثقافة والوعي التربوي: التي تتأسس على كون الفعالية الثقافية باعتبارها وعيا عقديا وتسخيرياواستخلافيا أصيلا وفعالا ومطردا هي باستمرار محصلة فعالية تربوية متوازنة ومتكاملة ومتجددة.
- 3- مقدمة التربية والوعي المنهجي: التي تتأسس على كون الفعالية التربوية باعتبارها تمثلا عمليا شاملا ومتدرجا ودائبا للوعي العقدي والتسخيري والاستخلافي هي باستمرار محصلة فعالية منهجية محكمة.
- 4- مقدمة المنهج والوعي السنني: التي تتأسس على كون الفعالية المنهجية المحكمة باعتبارها عملية تخطيط وتنظيم وتجسيد متناسق لتمثل الوعي العقدي والتسخيري والاستخلافي هي محصلة ثقافة سننية أصيلة وفعالة ومتوازنة ومتجددة<sup>2</sup>.
- بعد أن ذكر الطيب برغوث العلاقة التكاملية بين كل قانون والذي يليه في عملية البناء الحضاري.. الآن يبين العلاقة التكاملية العامة التي تربط كل القوانين فيما بينها..

«من هذه المقدمات أو الموجهات الأساسية التي يؤثر بعضها في بعض ويتأثر بعضها ببعض بشكل مستمر تتضح لنا الأهمية البالغة لمعطى الثقافة ومعطى التربية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 94.

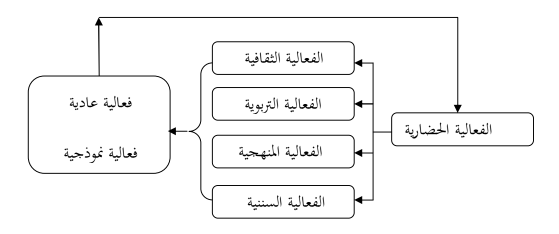
<sup>2-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 95.





ومعطي المنهج ومعطي السنن في فعالية الأداء الحضاري التي تتحقق بحسب أصالة وفعالية واطرادية الوعي المعرفي والتسخيري المتكامل بهذه المقدمات الكلية المفتاحية في حركة التغيير»<sup>1</sup>.

• وفي النهاية أورد الطيب برغوث التصميم البياني التالي لبيان ذلك تحت اسم: قوانين الفعالية الحضارية.



الشكل التصميمي رقم (03): قوانين الفعالية الحضارية

المطلب الثاني: رأى طه جابر العلواني ورأى أحمد محمد كنعان:

الفرع الأول: رأي طه جابر العلواني:

وهو من أكبر أقطاب المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة وأحد رؤساء المعهد العالمي للفكر الإسلامي الذي تبنى نظرية إصلاح مناهج الفكر الإسلامي ومحاولة إسلامية المعرفة.

فلقد تتاول من خلال كتبه العديدة قضية الأزمة الحضارية للأمة المسلمة والطريق الله التجديد الحضاري وذلك من خلال طرح الإشكال العام ثم حدد نوع الأزمة بالضبط أنها أزمة فكرية أساس الأزمات الأخ ى، ثم بين مظاهر الأزمة الفكرية واقت ح طريق الخروج منها

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 95.



من خلال إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وإسلامية المعرفة، ثم دعا إلى رؤية حضارية متكاملة للخروج من الأزمة بين الفكرية والحضارية معا.

وأخيرا اقترح شروط البديل الحضاري الإسلامي من أجل التجديد الحضاري للأزمة الإسلامية.

#### 1. طرح الإشكال:

«إن القضية المطلوبة اليوم هي قضية التجديد والبعث الحضاري لهذه الأمة واستنقاذ الإنسانية، إنها قضية الإحياء الحضاري والتصويب الفكري والنهوض بهذه الأمة  $^1$ .

### 2- تحديد ما نوع الأزمة بالضبط؟

- ولب هذه الأزمة الحضارية التي تستدعي التجديد الحضاري والبعث الحضاري لهذه الأمة.. لبها أزمة فكرية أي اختلال مفاهيم الأمور كلها في فكر الإنسان المسلم. أي أننا لم نفهم الفهم الصحيح للدين، الإسلام، الحضارة، البناء الحضاري، الغرب، رسالة الأمة الإسلامية الآخره، الجنة، الجحيم،...الخ أزمة فكرية هي أزمة فهم لكل شيء.
- قال طه جابر العلواني محددا ومعرفا للأزمة الفكرية: «إن أزمة هذه اللأمة هي أزمة فكرية تتدرج تحتها سائر الأزمات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، والأزمة الفكرية إما أن تحدث نتيجة لاضطراب مصادر الفكر أو اختلال طرائقه أو مناهجه أو عن ذلك كله مها وتتشأ عن قابلية واستعداد»<sup>2</sup>.

#### 3- مظاهر الأزمة الفكرية:

«تجسدت هذه الأزمة في غياب الرؤية الواضحة وانعدام الأصالة الثقافة والتوازن النفسى واضطراب المفاهيم وازدواجية التعليم، واختلاط الأهداف وانهيار الأنظمة والمؤسسات

<sup>1-</sup> طه جابر العلواني، إصلاح الفكر الإسلامي، الدار العالمية الفكر الإسلامي ، المعهد العالمي الفكر الإسلامي، ط2، 1994، ص 33.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، خواطر في الأزمة الفكرية والمأزق الحضاري للأمة الإسلامية، دار البعث، قسنطينة، 1989، ص 15.



ثم إن اضطراب البناء الفكري للإنسان المسلم هو التفسير المقنع لسائر ظواهر التخلف بمفهومه الشامل المتقشية في سائر أجزاء الأمة<sup>1</sup>».

ويضيف العلواني دائما تحت عنوان مظاهر الأزمة: «ولعل أزمة هذه الأمة يرجع بعضها إلى الأفراد والبعض إلى الجماعات والمؤسسات والكثير إلى الممارسات الرسمية، ومن أهم مظاهرها:

فقدان الإحساس بالأمن لدى الجماهير اليوم وانعدام الثقة والخوف والانطواء والسلبية وضيق الأفق واليأس من كل تغيير نحو الأفضل، وردود الفعل تجاه التطرف بدلا من الأخذ بأسباب الحضارة بشكل مخطط ومدروس والاعتقاد بدور لليهود في كل أحداث هذا الوجود وانحطاط الممارسات السياسية وفقدان الأمة أصالتها وقدرتها على الإبداع ووقعت تحت سيطرة المفكرين»<sup>2</sup>.

## 4- طريق الخروج من الأزمة:

للخروج من الأزمة الفكرية لابد من إعادة بناء العقل المسلم بناء صحيحا أن نجدد مفاهيمه المختلفة بدءا بمفهوم الله ومفهوم الكون ومفهوم الإنسان ومفهوم الحياة ومفهوم الحضارة ومفهوم العمل الصالح، ومفهوم البناء الحضاري، والتحديد الحضاري ومفهوم عوامل بناء الحضارات وعوامل تسوقها وعوامل تأزم الحضارات...الخ

قال جابر العلواني: «لابد لنا من إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وتجديد بناء الثقافة الإسلامية من خلال برامج إسلامية المعرفة وتحرير العقل المسلم وإعطائه فرصة الإبداع لإيجاد التغيير الحضاري الشامل»3.

### 5- من البناء الفكري إلى البناء الحضاري:

<sup>1-</sup> طه جابر العلواني، المرجع نفسه، ص26.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، خواطر في الأزمة الفكرية والمأزق الحضاري للأمة الإسلامية، مرجع سابق، ص 12.

<sup>3-</sup> طه جابر العلواني، المرجع نفسه، ص 18.



- فتحت عنوان رؤية حضارية متكاملة يقول: «لابد للإسلاميين من طرح رؤية حضارية متكاملة حتى تستمر مظاهر الصحوة والعودة الجماهيرية للإسلام هذه الرؤية الحضارية لمشكلات الأمة القائمة بكل أنواعها وتضع الأمة على طريق التقدم والحضارة، وهم مطالبون اليوم بتحديد طبيعة الحضارة المراد قيامها وبيان عناصر مستقبلها وقوانين حركتها وتمييز ما هو جوهري أساسي في بناء الحضارات وما هو عرض ولابد من معرفة كيفية تحقيق الاستخلاف الإلهي في الأرض»<sup>1</sup>.

- ثم يؤكد على أن البناء الفكري أولى لأنه أساس البناء الحضاري لأن الفرد هو الذي يبني الحضارة: «إن مواجهة عوامل التفكك والتحلل التي تعم العالم الإسلامي بجرأة وواقعية ومن ثم التزام أسس مواجهة التحدي الحضاري والتعرف على القوى الفاعلة وأهدافها يضع قدم الأمة على الطريق الصحيح لاستعادة موقعها ومكانتها في العالم، كما أن إعادة طرح الأفكار والمفاهيم والقيم والنظم المختلفة بشكل يحقق صلاحيتها وفاعليتها وعقلانيتها ليس أفضل الحلول فحسب، بل إنه الحل الوحيد لسائر مشكلات الأمة»<sup>2</sup>.

### 6- شروط البديل الحضاري الإسلامي:

تحدث عن المسلمين والشهود الحضاري، ودرس شروط إعداد المسلمين للبديل الحضاري باعتبار مظاهر بداية أفول حضارة الغرب قد بدت...

فحدد عشرة شروط، فقال: «حتى الآن إن البديل المرشح الأوفر حظا لقيادة البشرية في دورة حضارية جديدة هم المسلمون والمأمول بإذن الله أن يؤدي المسلمون المهمة الجليلة التي تتتظرهم وأن يرتفعوا إلى مستواها وأن يمتلكوا شروطها الموضوعية»3.

# الشروط الموضوعية لتحقيق البديل الحضاري الإسلامي العالمي:

ذكرها طه جابر العلواني<sup>4</sup>:

<sup>1-</sup> طه جابر العلواني، خواطر في الأزمة الفكر والمأزق الحضاري للأمة الإسلامية، مرجع سابق، ص 20.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، المرجع نفسه، ص 20.

<sup>3-</sup> طه جابر العلواني، المسلمون والشهود الحضاري، الدار العالمية للفكر الاسلامي، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، ص120.

<sup>4-</sup> أنظر، طه جابر العلواني، المرجع نفسه، ص 200 وما بعدها.



- 1- معالجة الأزمة الفكرية التي تأخذ بخناق الأمة منذ فترة طويلة والخروج برؤية إسلامية صحيحة ومنهاجيه سليمة.
- 2- تصحيح العقيدة بحيث تصبح عقيدة سليمة تشيع في الأمة بقوتها وعمقها ووضوحها وبساطتها وتكاملها وتخالط بشاشتها القلوب وتنقي طهارتها العقول، وتهيمن على كل منطلقات الأفراد والجماعات وتدين الأمة بها وتتفاعل معها فتكون على الحق المبين في كل ما تأخذ وتدع وتفجر طاقات أبنائها في العطاء والإبداع والعمران.
- 3- النظر المنصف الناقد المستفيد المتوازن المميز في التراث الإنساني المعاصر والحضارة الراهنة لمعرفة ما يقبل منها وما يرفض دون تبعية مطلقة أو رفض مطلق بحيث تتميز إيجابيات هذه الحضارة عن سلبياتها وخيرها عن شرها ونافعها من ضارها.
- 4- حسن النظر في التراث الإسلامي الهائل بحيث يتحقق الاعتزاز به والانتفاع منه دون تقديسه أو المنع من مناقشة أي شيء فيه، فمصادر الإسلام شيء والتراث شيء آخر ويحسن بنا الانتفاع من كنوزه الغالية مع معرفة ما فيه معرفة الناقد البصير.
- 5- العناية بتصحيح مناهج الفكر وكليات الأمور والقواعد والضوابط الأساسية بدلا من ملاحقة الجزئيات المتغيرة باستمرار ولأن الجزائيات لامتناهية بخلاف المناهج والكليات والقواعد، من هنا وحيث العناية بتصحيحها والتركيز عليها لأنها تصحح حركة العقل وتضبط مسيرته وتؤصل موازينه مما يجعل نشاطه في الاتجاه الصحيح والسلوك فرع عن التصور والأفكار ودائما هي المقدمة الخاطئة أو الصحيحة لكل شيء آخر.
- 6- ربط هذه المناهج بالواقع الحياتي للأمة المسلمة فهذا يساعدها على تلمس الحلول من ناحية وتجعل لها عطاء علميا من ناحية أخرى فتتجو بذلك من أن تضل الحلول حلولا نظرية.
- 7- محاولة بناء مؤسسات إسلامية بديلة في الفكر والاقتصاد والتربية والاجتماع لأن هذه المؤسسات تأخذ طابعا عمليا ولأنها تسهم في إعادة الأمة إلى الإسلام الذي انسحب من حياتها شيء فشيئا ويمكن أن ترجع إليه شيئا فشيئا إن شاء الله.



- 8- تحقيق تصور حضاري إسلامي يمكن من بناء أمة ومجتمع ودولة حديثة قوية متماسكة قاهرة معطاءة.
- 9- تحويل العقيدة والفكر والمعرفة والمنهج إلى نسق ثقافي يمكن تقديمه كل فصائل الأمة بشكل يحقق قناعتها بذلك وثقتها فيه وتربيتها عليه.
- 10- معرفة سنن الله في قيام الدول والحضارات وفي انهيارها وهي سنن تصدق على المسلم وعلى غيره والتعامل مع هذه السنن بما يعيد الأمة إلى إسلامها وبالتالي يجعلها جديرة بأن تكون البديل الحضاري المأمول<sup>1</sup>».

### الفرع الثاني: أحمد محمد كنعان:

من خلال كتابه أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله الخلق.

فبعد أن بين أن الله خلق الكون والإنسان وجعل في ذلك قوانينا سماها القرآن سننا وسماها أيضا آيات الآفاق والأنفس، فحاول أحمد محمد كنعان كما فعل جودت سعيد، إثارة موضوع سنن الله وربطه بأزمتنا الحضارية وكيفية الخروج منها ثم جاء الطيب برغوث فاستخرج هذه السنن وضبطها في محاورها وسماها الوعي السنني وجعلها مرتكز وأساس نظريته في تفسير فلسفة الحضارة والتاريخ والتي سماها نظرية التدافع والتجديد..

فبعد أن بين محمد كنعان مفهوم السنن وخصائصها وهي الشمولية للكون والإنسان والحياة، والثبات فلا تتغير، والإطراد وذلك باستمراريتها إلى قيام الساعة - وشرح وأخذ نماذج من سنن الله أخللنا بها فوقعت الأزمة بعد ذلك ربط موضوع السنن بأزمتنا الحضارية...

فطرح الإشكالية ثم بين الأسباب ونبه إلى نماذج من سنن خالفناها واقترح الحلول في النهاية.

أ- طرح الإشكال: طرح إشكالين:

1- أنظر، طه جابر العلواني، المسلمون والشهود والحضاري، مرجع سابق



بداية يربط وضع الأمة اليوم بابتعادها عن موافقة سنن الله في كل أعمالها وتفكيرها فقال: « حين ينظر أي مسلم غيور على أمته ودينه إلى حال هذه الأمة اليوم فإنه لا يشعر بالرضا أبدا لأنه يراها في حال من الضعف والهوان وقد تكالبت عليها أمم الأرض قاطبة حتى باتت نهبا لكل طامع» 1.

ب- وضمن هذه الإشكالية الكبرى التي طرحها إشكالية الأزمة الحضارية

يطرح إشكالية أخرى داخلها وأعمق منها وهي السبب في الأزمة الحضارية وهي إشكالية توجد في أنفسنا وهي رفضنا العلم والعمل بسنن الله بل ومحاولتنا دائما التبرير لهزائمنا بأعذار واهية واهمة..

"ونتساءل من جديد ذلك السؤال القديم كيف هذا؟ وكأننا بهذا السؤال ننفي تبعة هذه الحال عن أنفسنا والله عز وجل يقول: {قُل هُو منْ عند أَنْفُسكُم }².

«حين ندقق النظر في أوضاع المسلمين الراهنة ونستقرئ الوقائع التاريخية التي انتهت بهم إلى التخلف والانحطاط نجد أن هذه الأزمة ترجع في جزء كبير منها إلى الغموض الذي يسود فكر المسلمين حول طبيعة السنن وعلاقتها بالجهد البشري فكثير منهم لا يدركون أصلا مفهوم سنة الله في الخلق فنراهم يرفضون عن وعي أو غير وعي علاقة ارتباط النتائج بأسبابها لأتهم يظنون أن القول بارتباط النتائج بأسبابها ارتباطا ضروريا يعني الحتمية على الله ومن ثم يعنى تعطيل الإرادة الإلهية»

# ج- ثم يطرح التعجب التالي:

ولعل أعجب ما في أزمتنا على الرغم من كل الأخطاء التي نرتكبها أننا لا نعجز عن اختلاق المبررات والأعذار أمام أنفسنا وأمام الآخرين.

<sup>1-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمنتا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 177.

<sup>2-</sup> سورة آل عمران، الآية، 165.

<sup>3-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 34.



وعلى هذه الشاكلة تمضي سيرتنا مع كل قضية نواجهها فنتعامل معها من منطلق أننا دوما على صواب ونزعم أن الظروف لم تكن مواتية وأنها هي التي ارتكبت الخطأ لا نحن!!»1.

# 2- أسباب الأزمة الحضارية للأمة:

بعد أن أكد في الإشكالية الثانية التي طرحها أن لب المشكل والسبب العميق لأزمتنا الحضارية هو جهلنا أو تجاهلنا ورفضنا للإيمان والعمل والاستفادة من سنن الله في تسخير الكون والنفوس من حولنا.

بعد أن ذكر ذلك يؤكد هنا ذلك بشيء من التفصيل والتدليل ويربط علاقة ذلك بأزمنتا "حقيقة لابد من الاعتراف بها على الرغم من مرارتها إننا اليوم نعيش في غفلة من سنة الله في الخلق:

- أ. فلا نحن نسير في الأرض فننظر كيف سارت حياة الأمم التي سبقتتا فنعتبر بها، ونأخذ السنن التي تعيننا على أداء أمانة الاستخلاف، كما أمرنا رب العزة بذلك.
- ب. ولا نحن نتعامل مع الوجود من حولنا تعاملا واقعيا يراعي سنن الله في هذا الوجود، بل نتعامل معه تعاملا خياليا ينبع من الأماني والأحلام ونحسب فوق هذا أننا أصحاب امتياز على سائر الأمم مادمنا مسلمين دون أن نعطي هذا الإسلام حقه من العمل والإخلاص والتضحية<sup>2</sup>.

ثم يستدل من القرآن على كل هذا.. فيقول: « مع أننا لا نفتاً نردد ليلا ونهارا قوله تعالى: { قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم سُنَنُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدّبِينَ 3.

ونردد كذلك قوله تعالى: {لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُم وَلا أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ سُوءاً يُجْزَ به وَلاَ يَجْد لَه من دُون الله وَليّاً وَلاَ نَصيراً }1.

<sup>1-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضاري في ضوء سنة الله في الخلق، ص 171.

<sup>2-</sup> أحمد محمد كنعان، المرجع نفسه، ص165.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية، 137.



ثم لا تعمل بمقتضى هذه التوجيهات الربانية»2.

ج. موضوع السنن لم يلق حتى الآن الاهتمام اللائق من قبل المفكرين المسلمين المعاصرين ولقد أدى إغفال دور السنن إلى جعل التكوين الفكري فكثير من الجماعات الإسلامية أقرب إلى المثالية منه إلى الواقعية مما أفقدها إمكانية الخروج من الأزمات المتلاحقة<sup>3</sup>.

## 3. نماذج من السنن التي كانت غفلتنا وجهلنا ورفضنا لها سببا في الأزمة الحضارية...

لنأخذ على سبيل المنال لا الحصر بعض السنن التي جعلها الله طريقا للفلاح والنجاح والسيادة ثم لننظر كيف فرطنا بها ففرط الله بنا...

#### ثم يذكرها:

أ. سنة النصر: «قد جعل الله سنة للنصر لا تتخلف إلى يوم القيامة فقال تعالى: { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَصُرُوا الله يَنصُرْكُم وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُم } 4. وها نحن مهزومون في كل ميدان أمام أنفسنا وأمام أعدائنا مما يعنى أننا لم ننصر الله حق نصره » 5.

ب. سنة البركة والغنى وسعة الرزق: قال تعالى: { وَلُو أَنَّ أَهُلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ } 6. وقال: { وَمَن يَتَّقِ اللَّه يَجْعَل لَه مَخْرَجاً {2} وَقَالَ: { وَمَن يَتَّقِ اللَّه يَجْعَل لَه مَخْرَجاً {2} وَقَالَ: وَقَلْ عَلَى اللَّه فَهُو حَسْبُهُ إِنَّ اللَّه بَالِغُ أَمْرِه قَد وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسَبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّه فَهُو حَسْبُهُ إِنَّ اللَّه بَالِغُ أَمْرِه قَد جَعَل اللَّه لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً } 7. وها هي ذي ديارنا تعاني من الفقر والجوع والجهل والمرض على الرغم مما تزخر به أراضينا من ثروات هائلة مما يعني أن نفوسنا تعيش اليوم أزمة إيمان وتقوى.

<sup>1-</sup> سورة النساء، الآية، 123.

<sup>2-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 171.

<sup>3-</sup> أحمد محمد كنعان، المرجع نفسه، ص 165.

<sup>4-</sup> سورة محمد، الآية، 07.

<sup>5-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية، مرجع سابق، ص 170.

<sup>6-</sup> سورة الأعراف، الآية، 96.

<sup>7-</sup> سورة الطلاق، الآية، 02 - 03





ج. سنة الإعداد لإرهاب العدو وقذف الرعب في قلبه:

قال تعالى: { وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْقَ اللهِ وَعَدُوَكُم وَآخَرينَ مِن دُونِهُم لاَ تَعْلَمُونَهُم الله يَعْلَمُهُم } أَ.

فماذا يقدم لنا واقعنا الحالي؟ إنه يقدم لنا صورة مهزوزة هزيلة غير هذه الصورة التي أمرنا الله أن تكون عليها، إذ نرى ديارنا تعيش اليوم تحت رحمة الدول المستكبرة الكافرة بعد أن كنا سادة الأرض وقد نزع الله رهبتنا من قلوب أعدائنا، فلا يقيمون لنا وزنا ولا يلتفتون إلى رأينا في القرارات المتعلقة بمصيرنا<sup>2</sup>.

د. سنة الفتتة والتدمير والاستبدال للأقوام الذين يرفضون الوحي:

«وكأننا لم نسمع قول الله وهو يتوعد الذين يخالفون عن أمره الله الوعيد، قال تعالى: { فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُم فِتْنَةٌ أَو يُصِيبَهُم عَذَابٌ أَلِيمٍ} 3.

بل إنه سبحانه ليتوعدهم بما هو أشد من ذلك، إنه يتوعدهم بالهلاك، قال تعالى: {وَإِن تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُم تُمُّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُم } ... وهكذا إذا أردنا أن نعدد السنن التي أخللنا بها في واقع حياتنا لأعيانا العد» 5.

### 4. معالم في طريق حل أزمتنا الحضارية:

حدد أحمد محمد كنعان النقاط التالية على طريق الحل: «إلى الذين تؤرقهم حال هذه الأمة وتقض مضاجعهم أقول: إن الطريق إلى الخوج من أزمتنا سهل وميسور حين نحزم أمرنا ونعد عدتنا ونجد السير في هذا الطريق الذي يمكن أن نتبين معالمه فيما يلي»6.

ثم ذكر هذه المعالم وهي:

<sup>1-</sup> سورة الأنفال، الآية، 60.

<sup>2-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 171.

<sup>3-</sup> سورة النور، الآية، 63.

<sup>4-</sup> سورة محمد، الآية، 38.

<sup>5-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 172.

<sup>6-</sup> أحمد محمد كنعان، المرجع نفسه، ص 173.



- 1- إن تغيير الحال التي نحن عليها اليوم لا يمكن أن يتم دون أن نغير ما بأنفسنا، فهذه سنة من السنن المطردة التي فطر الله عليها أمور خلقه كما قال تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيُّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم }1.
- 2- إن تغيير ما بأنفسنا لا يتم إلا أن نواجه مشكلاتنا مواجهة صادقة لا أعذار فيها لنعرف مواطن الانحراف فنقومها ونكشف مواضع الخلل فنصلحها ونحدد نقاط الضعف فنقويها.
- 3- وليكن منهج الإحسان والصواب ضالتنا المنشودة، { وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللّه يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ}<sup>2</sup>، و (الحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق بها)<sup>3</sup>، مع العلم أن من أهم معاني الصواب معرفة السنن التي بموجبها نحقق وظيفتها في هذه الحياة والتي بينها الله عز وجل في قوله: { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لَيَعْبُدُونَ}<sup>4</sup>.

وأما الإحسان فهو تهيئة الشروط اللازمة حتى تفعل هذه السنن فعلها وتمضي بنا نحو الحضارة الإنسانية التي نتطلع إليها.

4- ولنكن على بينة من أن المضي في طريق هذه غايته لا يكتب له النجاح دون إخلاص شه وتقوى وعلم واستعداد للتضحية وجهد وجهاد وصبر ومصابرة، ويختم بقوله: « فإننا بمثل هذه العدة يمكن أن نخرج من أزمتنا بإذن الله ونبدأ أولى خطواتنا في درب الصعود» 5.

المطلب الثالث: المعهد العالمي للفكر الإسلامي:

الفرع الأول: التعريف بالمعهد العالمي للفكر الإسلامي:

<sup>11</sup> سورة الرعد، الآية، 11.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية، 195.

<sup>3-</sup> رواه.

<sup>4-</sup> سورة الذاريات، الآية، 56

<sup>5-</sup> أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، مرجع سابق، ص 172.





والتعريف بالمعهد هو من صميم بيان رؤيته أيضا تجاه مشكلة الأمة وكيفية الحلول العملية للخروج منها لأنه أسس لهذا الغرض أساسا، لذلك سأتناول هنا التعريف المختصر به، من خلال العودة إلى الكتاب الناطق باسمه، أقدمه تعريفا على شكل خلاصات ومختصرات مع بعض التصرف لأن تعريف المعهد بنفسه أوضح من تعريف غيره به.

وهو أكبر مؤسسة عالمية دولية تبنت رؤية الأزمة الحضارية الفكرية للأمة ورؤية في الحل من خلال إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وإسلامية المعرفة.

#### 1. نشأته:

المعهد العالمي الفكر الإسلامي ظهر في البداية سنة 1972 في شكل جمعية علماء الاجتماع المسلمين ضمن إطار المنظمات المنبثقة عن اتجاه الطلبة المسلمين بالولايات المتحدة وكندا وذلك لخدمة القضية الفكرية الإسلامية ونشرها بين العلماء والمثقفين المسلمين.

وتم تأسيس المعهد العالمي للفكر الإسلامي الذي سجل رسميا في الولايات المتحدة الأمريكية سنة 1981 ليبدأ منذ ذلك الوقت أعماله في خدمة قضية الفكر الإسلامي والمعرفة الإسلامية.

# 2. الهدف من تأسيسه: من التجديد الفكري إلى التجديد الحضاري:

« والمعهد العالمي للفكر الإسلامي الذي قام أساسا من أجل إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وإسلامية المعرفة، وجعل هذه القضية كل هدفه وجماع غايته قد أخذ مكانه كمؤسسة رائدة في هذا المجال، تبني وتخطط وترشد وتعمل جاهدة لبلورة هذه القضية وتوضيح معالمها وسيبقى المعهد إن شاء الله المؤسسة التي تمثل الجهد الحقيقي والقاعدة الأساسية العاملة في دأب وجد من أجل تتمية وتطوير وترشيد الأفكار والخطط والبرامج والدراسات من أجل إنجاز هذه القضية وإبراز أصالتها خدمة للأمة الإسلامية المتطلعة إلى



بناء حضارتها من جديد وطرح نسقها الثقافي الأصيل لتؤدي دورها المطلوب منها كخير أمة أخرجت للناس ولتقدم للإنسانية الحائرة النموذج الثقافي والحضاري الإسلامي البديل»<sup>1</sup>.

#### 3. خطة عمل المعهد: تحديدها وذكر أهدافها، وخطوات العمل فيها:

### تحديد خطة عمل المعهد:

«إن المعهد قد وضع خطة شاملة لتحقيق قضيتيه اللتين كرس كل جهوده من أجلهما وهما:

- قضية إصلاح مناهج الفكر الإسلامي.
  - قضية إسلامية المعرفة»<sup>2</sup>.

#### 4. أهداف خطة عمل المعهد:

تهدف خطة عمل المعهد إلى تحقيق المقاصد العامة التالية:

- أ- توعية الأمة على الأزمة الفكرية والثقافية: وذلك يعني توعية الأمة على موقع أزمة الفكر الإسلامي ومنهجيته من أزمة وجود الأمة الثقافي والحضاري بل والحياتي كذلك.
- ب- تحديد معالم العلاقة بين قصور مناهج الفكر الإسلامي من ناحية وبين غياب الأمة ومؤسساتها ونظمها وتخلفها العلمي والثقافي والحضاري من ناحية ثانية.
- ج- تفهم طبيعة أزمة الفكر الإسلامي المعاصر وأسبابها والسبل المؤدية إلى معالجتها والوسائل المطلوبة لمواجهتها والتغلب عليها.
- د- العمل على تجديد فكر الأمة وتحديث طاقاته وتطوير مناهجه وبلورة منطلقاته وربطه بالمقاصد والغايات والكليات الإسلامية الأصيلة النابعة من كتاب الله وسنة رسوله.

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 127.

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 31.



ه-العمل على تأصيل شمولية المنهج الإسلامي في ميدان الدراسات الاجتماعية والإنسانية وتأصيل الدراسات العلمية الإسلامية في ميدان الواقع الحياتي والفطرة الإنسانية والاجتماعية.

و - البدء بأعمال تمكين الفكر الإسلامي والثقافي الإسلامي المعاصرة من استيعاب الأصول الإسلامية والتراث الإسلامي مع العلوم والمعارف الحديثة وتيسيرها للدارسين المسلمين والعلماء والباحثين.

### خطوات عمل المعهد<sup>1</sup>:

حين نتتبع الوجيز في إسلامية المعرفة نجد أن خطوات عمل المعهد وهي من صميم رؤيته لإن جهود إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وتحقيق إسلامية المعرفة تتطلب جميع مسارات العمل ومجالاته التي يمكن تلخيصها فيما يلي:

#### أ. التوعية:

وذلك لأن قضية المعرفة والفكر تتعلق بكل علماء الأمة ومفكريها ومثقفيها وقيادتها وكلهم مطالبون بالمشاركة في بنائهما وتجديدهما والانتفاع بهما وتقديمهما لتوجيه جهود الأمة وجهود البناء الحضاري السليم.

لذلك فإن الخطوة الأولى لتحقيق إصلاح مناهج الفكر وإسلامية المعرفة هي في توعية المعنيين بها وشرح القضية لهم ليبدأوا في جهودهم العلمية والفكرية والثقافية.

### ب. بلورة منطلقات الفكر الإسلامي ومفاهيمه ومناهجه:

فبلورة الفكر الإسلامي وإصلاح مناهجه هي جهود أساسية تعني بدراسة محتوى الفكر الإسلامي ومناهجه وإعادة صياغة قضاياها الأساسية الكبرى في صورة متكاملة وتعيد عرضها على الأمة في صورة واضحة ومناهج واضحة ووسائل علمية فاعلة تقوم في كل

1- أنظر، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص60.



ذلك على قاعدة صحيحة من عقائد الإسلام السليمة وقيمة ومتطلباته الصحيحة كما جاءت في القرآن والسنة الصحيحة.

#### ج. التمكن من التراث:

وذلك من خلال تتقيته وتيسيره وتبويبه، والتراث المطلوب تيسيره وتبويبه على ثلاثة أنواع:

- آثار السلف الصالح من علماء الصحابة والتابعين وسيرهم وتفكيرهم وطرائف فهمهم وتعاملهم مع الكتاب والسنة.
- فكر علماء الأمة ومفكريها وقادتها المصلحين على مر العصور وتأملاتهم في مختلف مجالات المعرفة بما فيها: كتب التفسير وشروح الحديث والكتب الأصولية والفقهية والقصدية والتاريخ.
- وقبل تبويب التراث يحسن تبويب نصوص القرآن والسنة حسب الموضوعات كما يسمى في التفسير الموضوعي والحديث الموضوعي.

#### د. التمكن من المعرفة المعاصرة:

• لأن تمكين المفكر والمثقف المسلم من استيعاب المعارف الحديثة أمر ضروري لتحقيق إسلامية المعرفة لأن الدورة نفسها قام بها الفكر الغربي في بداية النهضة، إذ الفكر غير الإسلامي بعد أن استوعب المعارف والمنهجية الاسلامية الاستقرائية والتجريبية دفع بها في قوة إلى مجال الدراسات الفطرية والاجتماعية والفطرة الإنسانية وانتقل بها من دور التأملات الفردية إلى الدراسات المتعمقة المنظمة بمعايير ومناهج القياس وكون بواسطتها تراكمات هائلة تكون ما نعرف عند غير المسلمين من علوم اجتماعية وطبيعته وتطبيقية.

وبهذه المناهج والعلوم وثمارها خاصة في مجالات التنظيم السياسي والتعليمي والاقتصادي والعسكري والتكنولوجي تمكن الغرب من إحراز سبق هائل في البناء المادي الحضاري وفي غزو العالم الإسلامي سياسيا واقتصاديا وعسكريا وثقافيا وحضاريا.

- فذهل المسلمون وتسابقوا إلى بلاد الغرب ومعل فه وعلومه يطلبون فيها العلاج لأدوائهم والانتصار لهزيمتهم.
  - ولكن رغم مر العقود والقرون فما زال عجزهم يتنامى ولم يملكوا ناصية المعرفة.



- ومن أسباب العجز في ذلك أنهم يأخذون هذه العلوم والمعارف في تجزئة وعلى علاتها دون تمحيص ولا غربلة ولا إدراك لما يخالطها من غايات وقيم ومفاهيم تتعلق بأصحاب تلك المعارف وقيمهم وتكوينهم النفسي.
- وسببت تلك التجزئة والحرفية بما تعاملنا مع علومهم ومعارفهم أن منعتنا من القدرة على الدراسات العميقة النقدية الشاملة التي يمكن أن ندرك بها كليات معارف الغرب ولباب حضارته والفلسفة التي بنيت عليها والغايات التي تستهدفها والقيم التي تعكسها.
- ولذلك لم نتمكن من ناصية تلك العلوم ولم نحقق القدرة الإبداعية في مجالاتها وبقينا عالمة لم يستقم لها صرح علمي ولم تزدهر لنا حضارة علمية ونرسل النابهين من أبنائنا جيلا بعد جيل إلى الغرب وبلاده وجاهاته 1.
- وحتى نضع حدا لهذا العجز وننمي في كياننا طاقات المعرفة وقدرات الإبداع لابد من استيعاب المعارف الحديثة.
- وهذا يتطلب أن نعي ونفهم الفهم الشمولي والدراسة النقدية الموضوعية للحضارة الغربية من حيث أصولها ومنابعها وغاياتها وفلسفتها وإنجازاتها.
  - لذلك يعمل المعهد العالمي للفكر الإسلامي على تقديم دراسات ومسح شمولية:
- 1- للعلوم الحديثة وخاصة الاجتماعية والإنسانية الأساسية بين الخطوط الأساسية لكل علم وقضاياه الرئيسية ومناهجه وإنجازاته وأهم كتبه ومصادره الأساسية وأهم الانتقادات الموجهة سواء من علماء الغرب أو من علماء الإسلام.
- 2- إصدار دراسة شاملة مختصرة كخلاصات لتلك الدراسات تعرض الحضارة المعاصرة عنها شموليا وتاريخيا وجذورا وفلسفة وقيما ومناهج ونقدا تحليليا موضوعيا يزود العالم المسلم والمثقف المسلم بالنظرة الشمولية ليس فقط تجاه القضايا والعلوم وإنما تجاه الحضارة والغزو الحضاري وتساهم في إعادة بناء الشخصية الإسلامية العلمية وبلورتها واستقلاليتها<sup>2</sup>.

## والخلاصة النهائية هنا:

<sup>1-</sup> أنظر، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 69.

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 52.



«إن تمكن العالم المسلم من ناصية العلوم الحديثة وبلورة وعيه الشمولي النقدي الموضوعي تجاه الحضارة المعاصرة ووصل جذوره بقيم الإسلام وغاياته وزبدة فكر أسلافه ونفائس تراثه أمر أساسي وشرط مسبق ضروري وأساسي لنملك ناصية الإبداع الإسلامي والقيام بأداء واجب إسلامية المعرفة في نطر وعطاء علمي وحضاري إسلامي قادر يوسع أفاق الحضارة الإنسانية ويزود الإنسان بالقدرة على الخلاص مما يطبق على آفاقه من مخاطر وما يلاحق كيانه من مشكلات ومعضلات» أ.

# ثانيا: رؤية المعهد العالمي للفكر الإسلامي لأزمة الأمة وكيفية حلها.

والمعهد العالمي للفكر الإسلامي تناول قضية الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية والحلول الملازمة لإعادة البناء والتجديد الحضاري للأمة الإسلامية تناول ذلك من عدة منطلقات منها: طرح الإشكالية، والتويف بلب أزمة الأفكار وما مظاهرها، ثم قدم الحلول وقام بتأسيس مؤسسات وفروع له تحرص عمليا على تجسيد فكرة المعهد.. ورد كل ذلك بالتفصيل في كتاب إسلامية المعرفة الذي عرف بالمعهد وأهدافه ووسائله ومشروعه في إصلاح الفكر الإسلامي وإسلامية المعرفة.

### الفرع الثاني: طرح الإشكال:

« إن الأزمة الكبرى للأمة الإسلامية في الوقت الحاضر إنما هي أزمة فكرية وأن العلاج ينبغي أن يبدأ من هذا المنطلق وأنه لابد أن تعطي قضايا الفكر وإصلاح مناهجه الأولوية اللازمة كأساس لإنجاح جهود الإنقاذ والإصلاح »2.

### الفرع الثالث: مفهوم الأزمة الفكرية ومظاهرها:

«لقد كان هذا الاهتمام بأمر الأمة الإسلامية وقضاياها ومحاولة تشخيص أزماتها وراء قيام عدد من أبنائها المخلصين الذين وضعوا هذه القضية على قائمة أولوياتهم، وقد توصل هؤلاء العاملون إلى قناعة بأن الأزمة الكبرى لتأخر المسلمين تكمن في حالة الأمة

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 66.

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 56.



الإسلامية الفكرية تلك الحالة التي أصابها الجمود والتوقف بحيث جعلت الأمة عاجزة عن الخروج من أزمتها واللحاق بركب الحضارة»1.

# - محورية الأزمة الفكرية في أزمة الأمة:

«وقد أدرك هؤلاء المهتمون بقضايا الأمة أن سائر الأزمات التي تعاني منها إنما هي في منهج الفكر وما الأمور الأخرى إلا انعكاسات وآثار مختلفة لتلك الأزمة.

لقد اختل منهج الفكر وميزانة بعد أن خالطته الأهواء والانحرافات واعتمت الرؤية واختلطت أمام الأمة الأوراق واختلت الموازين واضطربت الأولويات وأصبح انحطاط فكر الأمة وتخلف منهجها الفكري معوقا جوهريا يحول دون نجاح سائر محاولات الإصلاح المخلصة التي لم تتبين موضع الفكر ومنهجية كمصدر للتخبط والتدهور  $^2$ .

# الفرع الرابع: حل الأزمة الفكريةالراهنة للأمةالاسلامية:

«إن ما تحتاجه أمتنا المسلمة الآن هو القيام بإصلاح مناهج الفكر الإسلامي واسلامية المعرفة وإعادة تشكيل العلوم الحديثة ضمن الإطار الإسلامي ومبادئه وغاياته حتى تستعيد الشخصية الإسلامية الرؤية الإسلامية والمنهجية الإسلامية وتسترد التربية الإسلامية صفاءها وتتبين معالجها ومسالكها ويستعيد الوجود الإسلامي الفردي والجماعي جديته وفاعليته في الحياة والوجود وهذه أي إصلاح الفكر الإسلامي وإسلامية المعرفة – أولوية لابد من تحقيقها لنجاح أي مشروع من مشاريع الإصلاح».

# المطلب الرابع: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري:

سبق وأن عرفت بهذه الجمعية الجزائرية في مطلب عوامل بناء الحضارة تحسن العودة إليه ولقد قدمت هذه الجمعية رؤية من أنضج ما قدمته المدرسة الحضارية الإسلامية

<sup>1-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 11

<sup>2-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، المرجع نفسه، ص 12.

<sup>3-</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الوجيز في إسلامية المعرفة، مرجع سابق، ص 26.



سواء من حيث تحديد مفهوم الأزمة ومظاهرها وجذورها لماذا حدثت وسياقها التاريخي كيف حدثت ومن حيث آفاق مواجهتها وما منهج ذلك...الخ.

وسأتتاول رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري في أزمة الأمة والحل من خلال محورين وهما:

- رؤية الجمعية لأزمة الأمة: من حيث معناها ومظاهرها وجذورها وكيف حدثت.
- رؤية الجمعية للبناء والتجديد الحضاري: من حيث المفاهيم ومن حيث منهج البناء في أركانه وعناصره.

وكل ذلك بعد عودتي إلى كتابي الجمعية وهما: مقدمات في الرؤية والمنهج، ومقدمات في المشروع المنهجي ضمن سلسلة: في البناء الحضاري.

الفرع الأول: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضارى لأزمة الأمة الإسلامية

### 1. مفهوم الأزمة الحضارية ولبها:

« إن الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري ترى أن عصب الأزمة التي تعصف بالأمة الإسلامية هو الاختلال الذي أصاب عالمها الثقافي... واثر سلبا على النفسية والعقلية والسلوكية الإسلامية ومن ثم على الفعالية الأدائية للأفراد والمؤسسات خاصة ومردودية المجتمع وإنتاجيته الحضارية عامة» 1.

ثم تؤكد وتختصر ذلك:

« هذا باقتطاب رؤية الجمعية لجوهر الأزمة وعصبها:

- عالم ثقافي مختل.
- ينتج إنسانا غير متوازن الشخصية ومجتمعا مأزوما.
  - ومجتمعا مأزوما يفقد إدارة البناء الحضاري.

1- الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 13.



• والإنسان والمجتمع المأزومان ينتجان قيادة مأزومة تقود الأمة إلى المزيد من التأزم والتبعية»1.

### 2- خطورة واثر هذه الأزمة:

«والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري كحلقة جديدة من حلقات تواصل الفعل الإسلامي ترى أن عمق الأزمة التي تطحن الأمة وتهدر مستقبلها كامن في عالمها الثقافي الذي ما لم يعد إليه توازنه فلا أمل في نهضته أو بدء دورة حضارية جديدة، وهو ما تفطنت إليه الحركة الإسلامية في الجزائر التي انطلقت في عملها قناعة هامة هي " إن المسلمين لا يصلح أمرهم حتى يصلح علماؤهم ولا يصلح علماؤهم ولا يصلح تعليمهم ولا يصلح تعليمهم الإ إذا عاد به المسلون إلى الإسلام مادة وروحا" على حد تعبير الشيخ عبد الحميد بن باديس رحمه الله»2.

### 3- مظاهر الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية:

«اعتبرت الجمعية أن مظاهر الأزمة الحضارية للأمة مختصرة في ظاهرة الغثائية التي أشار إليها حديث نبوي شريف في شكل قانون اجتماعي مستمر يشخص أعراض الأزمة التي تعصف بالمجتمع وينبه إلى أسبابها العميقة في العالمين الفكري والروحي للأفراد أولا ثم في العالم السلوكي أو الاجتماعي ثانيا.

فالغثائية هي المظهر الأكثر تعبيرا والأعمق دلالة عن أزمة المجتمع لأنها تمثل منتهى ضعفه وعجزه وتخلفه رغم أنه كان متخما بالأشخاص والأفكار والأشياء ومجبرا من الظروف المحيطة به والمهددة لوجوده بمبارحة وضع الغثائية وإنهاء حالة التهميش الحضاري»3.

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 15.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق،المرجع نفسه، ص 16.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه K ص 03.



تحديد هذه الأعراض: اعتوتها الجمعية أربعة أعراض كبرى وكل عرض تحته أعراض ونتائج نتجت عنه: وهي: الفوضى الفكرية، والتمزق السياسي واضطراب شبكة العلاقات الاجتماعية والتبعية الحضارية الذليلة.

### أ. الفوضى الفكرية:

« الفوضى الفكرية التي أشاعت الجمود والتقليد والسطحية والتعالم والذرية والخوف من اقتحام المجاهيل، وارتياد آفاق التجديد والإبداع والولوع في المقابل بمحاكمة كل جهد اجتهادي أو مخالف ومغاير والاستماته في مصادرته دون مقاييس أو ضوابط مرجعية منضبطة» 1.

## ب. التمزق السياسى:

«كما تتجلى أيضا في التمزق السياسي الذي ضرب وحدة الأمة وضعضع كيانها الدولى وجعلها طعمة سائغة لأطماع المستكبرين في الأرض»2.

### ج- اضطراب شبكة العلاقات الاجتماعية:

«وتظهر كذلك في اضطراب شبكة العلاقات الاجتماعية، واختلال موازين القيم وأنظمة السلوك في حياة الأمة الجماعية حيث عادت الأثرة وضمر الحس الغيري وتراجعت المصلحة العامة واهتزت قيم الأخوة والتكافل الاجتماعي والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»3.

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 03.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في المشروع المنهجي، مرجع سابق، ص 04.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 04





#### د- التبعية الحضارية الذليلة:

«وقد أفضت كل هذه المظاهر إلى مظهر رابع وهو التبعية الحضارية الذليلة التي عمقت تخلف الأمة وسارت به بعيدا في استنزاف مقدراتها وتعريض مستقبلها للخطر»<sup>1</sup>.

### 4- جذور أزمتنا الحضارية: لماذا وقعت؟

« ترى الجمعية أن جذور الأزمة الحضارية للأمة التي أتت على الفرد والأسرة والمجتمع والأمة في مختلف نواحي الحياة جذورها داخل الفرد في عالمه الثقافي فكرًا وروحا وسلوكا والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري ترى أن لب الأزمة وجذرها يمكن في اختلال العالم الثقافي للأمة في أبعاده المعرفية والروحية والسلوكية، لأنها - أي الجمعية - تؤمن بأن أي تحول حضاري في التاريخ مرتبط بنوعية وحجم التحول الذي يحدث في العالم الثقافي للفرد والمجتمع والأمة إنسجاما مع قانون التغيير الخالد الذي أودعه الله تعالى في قوله: { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم } 3 » 3.

وفي موضع آخر ورد: «هذا التأزم في عالمنا الثقافي هو المسؤول إلى حد بعيد عما آلت إليه أمر الأمة من ضعف وتخلف وتبعية وعجز عن الإقلاع الحضاري رغم المحاولات العديدة التي تمت هنا وهناك في العالم الإسلامي وانتهى أغلبها إلى الطريق المسدود مع توفر كثير من شروط النجاح ودواعيه» 4.

#### 5- نشأة هذه الأزمة وتطورها كيف حدثت؟

# أ. الأزمة بدأت تدريجيا منذ مدة:

«منذ زمن بعيد في التاريخ أخذ عالمنا المعرفي والروحي والسلوكي يتعرض لإصابات قاتلة ما انفك خطرها يشتد ويتفاقم حتى انتهى الأمر بالأمة إلى حالة من الجمود الفكري والجفاف الروحي والاضطراب السلوكي كانت لها انعكاسات سلبية حاسمة عموما حيث

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 04.

<sup>2-</sup> سورة الرعد، الآية، 11.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 05.

<sup>4-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 14.



وجد المسلمون أنفسهم بعد قرون من قيادة ركب الحضارة الإنسانية يتخلون عن مواقعهم الأمامية ويأخذون أماكنهم في قوافل التابعين ليدفعوا ضريبة التخلف عن الإسلام والعصرنة»<sup>1</sup>.

#### ب. محاولات للبناء فشلت بغياب النظرية والمنهج:

«ورغم إدراك المصلحين المحدثين بعد جمال الدين الأفغاني أن مشكلة الأمة تكمن في اختلال توازن عالمها الثقافي وحرصهم الكبير على تدارك ذلك بالتربية والتعليم والدعوة وتجديد العلوم ومناهج العمل إلا أن عوامل ذاتية وموضوعية حدت من طموحاتهم وأثرت في محاولاتهم التي جاءت متفاوتة الأنفاس والعمق والآثار لأن جلها لم يستند إلى نظرية في البناء محددة الأهداف والوسائل وعلى تخطيط دقيق للمراحل وضبط منهجي للأولويات وإدارة بصيرة للصراع»2.

### وعن المنهج:

«حيث لو حللنا الكثير من جهود الدعوة والإصلاح لوجدنا فيها حسن النية ولكننا لا نجد روح المنهج كما لاحظ ذلك مالك بن نبي رحمه الله» 3.

ج. نتائج غياب النظرية والمنهج أدى إلى طول وتفاقم الأزمة الثقافية وبالتالي طول الأزمة الحضارية وتأخر عملية البناء والتجديد الحضاري:

«الأمر الذي جعل العمل الإسلامي خاصة وسياسات التتمية في البلاد الإسلامية المختلفة تعاني من مشكلة خطيرة أكلت الكثير من الجهود والإمكانيات والأوقات والطاقات وهي الاستئنافية أو البداية الصفرية»<sup>4</sup>.

## 5- آفاق مواجهة الأزمة الحضارية:

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه ، ص 17.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 05.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 05.

<sup>4-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، المرجع نفسه، ص 06.





أ- ترى أن المرابطة على تغر العالم الثقافي وإعادة بنائه هو الطريق

«والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري ترى أن مواصلة المرابطة في ثغر العالم الثقافي للأمة من أولى أولويات العمل لأن بناءه هو المدخل الأساسي لأية نقلة حضارية حقيقية جديدة بإمكانها إنهاء وضعية التخلف والتبعية والبدء في انطلاقة أخرى على طريق القيادة الحضارية الراشدة»1.

ب- شروط العالم الثقافي الذي تتبناه الجمعية: هو الذي يحقق تطبيق ثلاثة شروط لنجاح في عملية البناء الحضاري

«فالعالم الثقافي كما تتصوره الجمعية وتراهن عليه للنهوض بالأمة والدخول بها إلى معترك التدافع الحضاري بضمانات أكيدة للنجاح بإذن الله هو الذي يحقق ثلاثة شروط أساسية للبناء وهي:

- شحذ الفعالية الفكرية للأمة.
  - شحذ فعاليتها الروحية.
- شحذ فعاليتها الاجتماعية»2.

### ج- مكونات العالم الثقافى:

ثلاثة وهي العالم المعرفي والعالم الروحي والعالم السلوكي

«وذلك لا يتم طبعا إلا عن طريق بناء العوالم الأساسية الثلاثة: بناء العالم المعرفي.. بناء العالم السلوكي» أ.

أولا: العالم المعرفي: وهو الذي تنصب فيه الجهود المنهجية المتواصلة على جملة من المحاور الكبرى مثل:

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، ، المرجع نفسه،، ص 15.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 16.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 16.



- محور البناء العقدى.
- محور البناء الفكري.
- محور البناء المنهجي.
- محور بناء القدرات النقدية والإبداعية لدى الأفراد.

دليله: قال تعالى: { اقُرُأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ {1} خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ {2} اقُرأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرُم {3} الْأَكْرُم {3} الْأَكْرُم {3} اللَّذِي عَلَم بِالْقَلَم {4} عَلَم الْإِنسَانَ مَا لُم يَعْلُم }<sup>1</sup>.

وقال: { وَقُل رَّبّ زِدْنِي عِلْما }2.

وقال: { وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَّم } 3.

ثانيا: العالم الروحي: وهو الذي تتصب فيه الجهود المنهجية المتواصلة على المحاور التالية:

- محور الإخلاص: أي تجريد نية الإنسان وقصده لله في كل عمل.
  - محور المراقبة: أي مراقبة الله واستشعاره الدائم في حياتنا.
    - محور المحاسبة: أي محاسبة الإنسان لنفسه وتقويمها.
  - محور التوبة: أي العودة إلى الله من كل ذنب صغير أو كبير.
- محور التوكل: أي تفويض الأمر شه وطلب عونه بعد تقديم الأسباب وقبلها 4.

#### دلیله:

جاء في الحديث القدسي (من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا

<sup>1-</sup> سورة العلق، الآية، 1- 5.

<sup>2-</sup> سورة طه، الآية 114.

<sup>3-</sup> سورة الإسراء، الآية، 36.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، موقع المسألة الثقافية في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مرجع سابق، ص 22.



أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره التي يبصر بها ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذ بي لأعيذنه)1.

ثالثا: العالم السلوكي: وهو الذي تنصب فيه الجهود المنهجية المتواصلة على ترسيخ القيم الحضارية التالية الذي تشكل محاور كبرى في بناء البعد السلوكي للشخصية المسلمة الفردية والجماعية:

- المنطق العملى: أي استخراج أكثر النتائج من أقل وأيسر الوسائل المتاحة.
- النزوع الجمالي: أي الإحساس بالذوق الجمالي الذي يدعو إلى الأنظمة في الحياة والاعتياد على العادات الحسنة.
  - الطموح الجدي: تخليص الفرد من عقدة النقص وبناء الاستقلال الفكري.
    - النزوع الغيري أو الجماعي: تتمية القدرة على الانسجام الاجتماعي.
  - الدأب وروح المتابعة الصبورة: أي الإرادة المتصلة والجهد المتواصل بانتظام.
    - روح المسؤولية: أي الإحساس بالواجب والقيام به قبل المطالبة بالحق.

#### ودليله:

قال تعالى: { وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ }2.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق) $^{3}$ .

الفرع الثاني: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري للبناء والتجديد الحضاري للأمة الاسلامية

بعد أن بينت الجمعية الإسلامية أن الإسلام هو المدخل المفتاحي للعبودية والسيادة في الكون وأنه هو وحدة طريق الإمامة الحضارية، وبعد أن بينت بأن لب الأزمة الحضارية

<sup>1-</sup> رواه البخاري.

<sup>2-</sup> سورة القلم، الآية، 04.

<sup>3-</sup> موطأ الإمام مالك، رقم 651.



الشاملة التي تعيشها الأمة الإسلامية هو اختلال عالمها الثقافي في أبعاده المعرفية والروحية السلوكية.

بعد كل ذلك بينت الجمعية رؤيتها العملية البناء الحضاري الجديد، أي التجديد الحضاري الذي يعيد وصل الأمة بدينها ورسالتها من جديد وصلا شاملا حيا وعميقا بمكنها من تجاوز ضعفها وبناء قدراتها الإدارية والانجازية للوفاء بواجباتها الرسالية ومهامها الحضاري الاستخلافية 1.

فورد في كتابي الجمعية بيان رؤيتها في البناء الحضاري من جانبين هما: جانب المفاهيم، وجانب المنهج، بما فيه الإخلاص والصواب والعلم.

#### 1 - المفاهيم:

### أ. تعريف البناء الحضاري:

« نقصد بالبناء الحضاري الأداء السنني القائم على العمل المتقن المنتج المتواصل المؤثر في حركة التاريخ المحقق لطموحات الأمة في التطابق مع منهج الله»<sup>2</sup>.

#### ب. تعريف الحضارة:

« نقصد بالحضارة حصيلة تفاعل الجهد الإنساني مع سنن الله الكونية والتشريعية وفق الرؤية الكونية التوحيدية من أجل الترقى المعرفى والروحى والسلوكى والعمرانى» $^{3}$ .

#### 2- منهج البناء:

يتكون من أركان أساسية هي الإخلاص والصواب:

أ. الإخلاص: وذلك بأن نقصد في أعمالنا كلها بما فيها البناء الحضاري وجه الله ورضوانه ودخول الجنة والنجاة من النار يوم القيامة وإلا خسر الإنسان كل شيء.

<sup>1-</sup> أنظر، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 21.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج ، مرجع سابق، ص 21.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 22.



«هو لب العمل وزاد المداومة عليه وعدة المقاومة في وجه التحديات، قال تعالى: {وَمَا أُمرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ حُنَفَاء} أَ، فهو خاصية أساسية لكل بناء السلامي وميزه في تحديد غاياته ﴿ قُلُ أَتُحَاجُونَنَا فِي اللهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُم وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُم أَعْمَالُكُم وَنَحْنُ لَهُ مُخْلصُونَ } 2.

• وهو لا يعني التواكل وانتظار المعجزات وإنما هو قمة صدق القصد في تحقيق إرادة الله في الكون، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ مانوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدينا يصيبها أو ارم أة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه) 3.

والخلاصة هذا: الإخلاص مقوم جوهري من مقومات البناء الحضاري الإسلامي لأنه يحرر الطاقة الإنسانية ويضمن إحدى أهم شروط الفعالية الفكرية والسلوكية 4.

#### ب. الصواب:

«هو موافقة سنن الله التشريعية والكونية فهما وممارسة في مجال الدعوة والمجتمع والدولة باعتبارها محاور أساسية يتم عبرها السير نحو الحضارة كهدف إستراتيجي للإسلام» 5. قال تعالى: { وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلاَئِفَ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ بَعْضٍ وَ جَاتٍ لِيَبْلُوكُم فِي مَا آتَاكُم إِنَّ رَبَّكَ سَرِيع الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُور رَّحِيم } 6.

وقال: { هُو أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُم فِيهَا } 7.

## ج. العلم:

<sup>1-</sup> سورة البينة، الآية، 05.

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية، 139.

<sup>3-</sup> رواه البخاري ومسلم.

<sup>4-</sup> أنظر، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 22.

<sup>5-</sup> المرجع نفسه، ص 22.

<sup>6-</sup> سورة الأنعام، الآية، 165.

<sup>7-</sup> سورة هود، الآية، 61.





يرتكز الصواب كمفهوم جوهري كذلك من مقومات منهج البناء الحضاري في الإسلام على العلم كما ترى الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري ذلك:

### تعريف العلم:

« العلم سنن وحقائق ونظريات من جهة، وكمنهج بحث عن هذه السنن والحقائق والنظريات في والنظريات من جهة ثانية وكمنهجية توضيف واستفادة من هذه السنن والحقائق والنظريات في تطور الحياة الإنسانية والارتقاء بها إلى درجات عالية من التناغم مع نواميس الكون والاتساق مع رسالة الإنسان في الأرض من جهة ثالثة» 1.

### أهمية العلم بمعناه الشامل في الإسلام:

« فالعلم وحده هو الإمام المتبع في الحياة في الأقوال والأفعال والمعتقدات، فكل شيء في إطار الإسلام ينطلق من العلم ويتم بالعلم ويقضي إلى العلم سواء تعلق الأمر بفهم السنن النفسية والاجتماعية المودعة في الوحي أو تعلق كذلك بفهم السنن الكونية الأخرى في الآفاق والأنفس أو تعلق بمنهجية التسخير توقعا وتحكما وتوظيفا »2.

## أهمية العلم بمعناه الشامل في بناء الإنسان وبناء الحضارة:

« فاستقامة الإنسان وانتظام أمره في الحياة كخليفة مدعو لعمارة الأرض والاستمتاع بما فيها من خيرات متوقف أصلا على مدى معرفته لهذه السنن والقوانين و قدرته بعد ذلك على الآفاق منها في تحسين ظروفه ورفع مستوى حياته المعرفية والروحية والأخلاقية والعمرانية 3.

« فالعلم بسنن التسخير وامتلاك المنهج العلمي للتعامل الإيجابي معها من أجل ترقية الإنسانية هو الذي يحدد الإنسان ويطلق قواه وطاقاته للتفاعل مع الكون اكتشافا لأسراره

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 25.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 25.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 26.



وإبداعا للبدائل التي تثري المسار الاستخلافي و تغنيه بتراكم الخبرات المفيدة التي تعزز مكانة الإنسان في حواره الدائم مع الوجود الكوني عبادة لله واستمتاعا بنعمة واستشرافا لما أدخره لعباده الصالحين في الآخرة»1.

#### 3 - عناصر البناء الحضاري ومكوناته:

هي الإنسان والكون والوقت والفكرة المركبة:

«تكاد الخبرة الإنسانية تجمع على أربعة عناصر أساسية تشكل العدة الدائمة لأية حركة حضارية في التاريخ وهي الإنسان والكون والوقت والفكرة المركبة، فكل حضارة في بداية أمرها لا يتاح لها رأسمال إلا الإنسان القابل للعمل والكون المسخر له والوقت اللازم لعملية التسخير والفكرة الباعثة على التسخير والمواجهة وكل ما عدا ذلك من قصور شامخات ومن جامعات وطائرات ليس إلا من المكتسبات لا من العناصر الأولية والمكونات الأصلية»2.

#### الفرع الثالث: خلاصة منهج البناء الحضاري كما تراه الجمعية.

- 1- البناء الحضاري كما تراه الجمعية يتم عبر التفاعل الواعي البصير للإنسان من عناصر الحضارة ومكوناتها الأولية عبر منهج محكم يتكامل فيه الإخلاص مع الصواب في الفهم والأداء.
  - 2- وأركان منهج الناء الحضاري التي لا غنى عنها لأي فعل حضاري ناجح هي إذن:
- أ. إخلاص وتجرد لله وبراءة من كل ما يشين الحركة في سبيل الله ويكدر صفوها من خطوط النفس وأغراض الدنيا الحاجزة للرحمة الحائلة دون التوفيق المفضية بالعمل إلى التعثر والاضمحلال.

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 23.

<sup>2-</sup> مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 26.





ب. وصواب في الفهم والممارسة والقدرة على حماية منجزات العمل وتدعيمها باستمرار فلا بناء حضاري متين من غير إخلاص وصواب معا.

3- وكل ذلك يستلزم الإحاطة بسنن التسخير التي أودعها الله تعالى في الآفاق والأنفس.

وسنن شحذ الفعاليات الإيمانية والارتقاء بعلاقة السطر مع الله إلى مستويات رفيعة من الإحساس بالرقابة والقرب والحضور وكما جاء في حديث جبريل قال: (فأخبرني عن الإحسان، قال أن تعبد الله كأنه تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك)<sup>1</sup>. وسنن شحذ القدرات الفهمية لدى الإنسان، ونسنن شحذ الفعاليات الأدائية أو الإنجازية طلبا للصواب والفاعلية.

4- ولكل ذلك لابد من إقامة مؤسسات لإنتاج الفكر ومؤسسات لنشر الفكر ومؤسسات للإنجاز الميداني ومؤسسات للتقويم والتقييم.

5- ودور تلك المؤسسات هو تحسين الأداء الإسلامي على مستوى الدعوة والمجتمع والدولة والأمة.

لأن هذه المستويات: الدعوة والمجتمع والدولة والأمة هي المحاور الكبرى التي يتحرك عليها الجهد الإسلامي لإعادة بناء الأمة وتمكينها من الاضطلاع بدورها الرسالي في الحياة.

1 - رواه مسلم.





# الباب الثاني:

الطيب برغوث نموذج عن المدرسة الحضارية الاسلامية المعاصرة:

الفصل الأول: التعريف بالطيب برغوث

الفصل الثاني: نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث.



#### بدایات لابد منها:

1- بعد أن أنهيت بتوفيق الله الكتابة في المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة من حيث المفهوم والنشأة والأقطاب وموقعها من المدارس الأخرى الغربية والإسلامية، ثم بينت خصائصها وأسماءها ومبادئها.. ثم بينت رؤيتها العقدية ورؤيتها المعرفية ورؤيتها الأخلاقية ورؤيتها الحضارية ورؤيتها المخرج منها؟

2- كنت في بيان كل ذلك أنطلق من رصد آراء أقطاب هذه المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة سواء في ذلك الأشخاص من مفكرين وفلاسفة حضارة ومن مؤسسات مثل المعهد العالمي للفكر الإسلامي والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.

3- ومن هؤلاء الأقطاب ورواد المدرسة الحضارية الذين اعتمدت في بيان آرائهم الطيب برغوث فقد حاولت ما استطعت إبراز رأيه واضحا في كل المسائل السابقة التي تشكل خطة موضوع المدرسة الحضارية.

4- والآن فيما تبقى من البحث سأتحدث إن شاء الله عن الطيب برغوث نموذجا، لأحاول هنا استقراء وبيان نظريته في فلسفة الحضارة التاريخ.. نظرية التدافع والتجديد.

من حيث الإشكالية والأبعاد الكبرى والنماذج التطبيقية.

5- فكأن الحديث الآن سأخصصه للحديث عن نظريته فقط لأن الطيب برغوث عندما استقرأت فك ه وكتاباته وجدت أنه فيلسوف حضارة بامتياز بكل معايير الفيلسوف.

ومنها أن يكون صاحب منهج مستقل وصاحب مقولات إبداعية وصاحب رؤية كونية ينطلق منها، وذلك ما تحقق بالضبط في الطيب برغوث فهو صاحب منهج مستقل وصاحب مقولات ينطلق في ذلك كله من رؤية كونية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضوا ية تميزه.

ولذلك بناء على كونه فيلسوف حضارة، نجد له آراء في كل مباحث فلسفة الحضارة وهذا ما كنت طيلة البحث من قبل أحرص على اكتشافه وبيانه، من جهة لأستقرئ أستخرج آراءه.



ومن جهة أخرى لأبين أنه من أقطاب المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة بل هو من أكبر روادها لأنه صاحب نظرية مستقلة وبذلك ارتقى ليكون ليس فقط فيلسوفا ضمن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة بل هو فيلسوف حضارة وتاريخ على المستوى الإنساني.

- 6- والطيب برغوث شخصية متعددة الجوانب حين نستق يء بموضوعية تاريخه ومؤلفاته، فهو ليس فقط مجرد فيلسوف صاحب منهج ومقولات ورؤية بل هو:
- أ- من العلماء الربانيين الرساليين المجددين في علوم الهداية الشرعية: أي في علوم الإسلام بداية هو من العلماء:
  - فهو عالم في السيرة النبوية وصاحب قراءة جديدة سننية للسيرة النبوية.
- وهو مؤسس لمنهج جديد في التفسير السنني للقرآن الكريم: هو تفسير آيات الاستخلاف البشري أي التفسير السنني للقرآن الكريم.
  - وهو مبدع لفكرة علوم الاستخلاف البشري.
  - وهو صاحب فكرة الفقه الحضاري من خلال تاريخ الأنبياء.
- ب- من العلماء الربانيين: لأنه على درب ابن باديس والإبراهيمي ومحمد الغزالي وغيرهم من العلماء الذين تحروا الحق والصدق والدليل من غير تميع أو تطرف بعقلية مؤمنة إسلامية وسطية مقاصدية تكاملية تغييرية بناءة هادفة.
- ج- من العلماء الرساليين: لأنه كرس حياته للدعوة الإسلامية والإعلام وكتب فيها سلسلة كتب أسماها مفاتيح الدعوة.
- د- من الفلاسفة التوفيقيين مثل ابن رشد فهو يرى بالتوفيق والتكامل بين سنن الهداية وسنن الآفاق وسنن الأنفس وسنن التأييد وهو صاحب نظرية في فلسفة التاريخ والحضارة هي نظرية التدافع والتجديد الحضاري.
- ه- فهو عالم وداعية وفيلسوف ومجدد وهو في كل ذلك أكاديمي ومنهجي إذ اشتغل في حقول المعرفة والدعوة والإعلام، ومارس التدريس في الجامعة، وشغل مناصب إدارية في الجامعة، ومارس الخطابة في المساجد، وأطر مجالس العلم، وأشرف على ملتقيات في مستويات مختلفة للدعوة والفكر والبناء الحضاري وقام بالهجرة إلى



الغرب داعيا إلى دينه بالحكمة والموعظة الحسنة واستخدام العقل، ومستكشفا الغرب من الداخل في فلسفته وفكره وحضارته. كما فعل مالك بن نبي إلى فرنسا، وسيد قطب إلى أمريكا وبن باديس إلى السعودية...الخ. وإلى جانب ذلك كله تفكر كفيلسوف حضارة وأعلن عن نظريته من النرويج.

- و وللطيب برغوث السبق في مهام دعوية وفكرية كثيرة منها:
- تتلمذ بصورة مباشرة على مالك بن نبى وهو فيلسوف حضارة.
  - حضور ملتقيات الفكر الإسلامي.
  - رئيس الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.
- مساهمته الكبيرة في تأسيس رابطة الدعوة الإسلامية بالجزائر.
  - عضو المجلس العلمي والفتوى في قارة أوربا كلها.
    - رئيس منتدى الدراسات السننية في الانترنيتت.

7- لكل ما سبق وبناء على أن الطيب من علماء ومجددي وفلاسفة الجزائر أولا والعالم ثانيا، وبناء على ارتباط نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة وبحركه البناء الحضارة نموذجا منها، وبناء على أن الجزائر بأرضها وعلمائها ومجدديها وفلاسفتها ومدارسها وتاريخها العلمي والثوري والثقافي هي أرضنا وبلدنا ومنبتنا جميعا نحبها جميعا ونحبها كلها...

فلذلك كله وكله سأبحث إن شاء الله في هذا الباب

- · التعريف بالجزائر وتاريخها العلمي والثقافي والبطولي.
- التعريف بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة.
- التعريف بالحركة العلمية الدعوية حركة البناء الحضاري كجزء ونموذج عن هذه المدرسة الجزائرية.
- التعريف بالطيب برغوث لأنه من علماء ومجددي وفلاسفة الجزائر وهو من رواد المدرسة الحضارية المحاصرة أولا ومن رواد المدرسة الحضارية الإسلامية النيا.
- التعريف بنظرية التدافع والتجديد الحضاري في إطل ها النظري والتطبيقي.





## الفصل الأول:

### التعريف بالطيب برغوث

المبحث الأول: المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية المعاصرة.

المبحث الثاني: نشأة ومسيرة ومؤلفات الطيب برغوث.

المبحث الثالث: عوامل النصب والتميز العلمي والفلسفي لدى الطيب برغوث.

المبحث الرابع: مدخل إلى عالم فلسفة الحضارة والتاريخ بمنظار الطيب برغوث





#### المبحث الأول: المدرسة الحضارية الجزائرية الاسلامية المعاصرة.

#### توطئة:

1- الطيب برغوث من رواد ومنظري المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة: وفي نفس الوقت من رواد ومنظري المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة انطلاقا من نشأته في حركة البناء الحضاري ثم نمت أطروحاته من سلسلة مفاتيح الدعوة إلى سلسلة آفاق سننية إلى سلسلة آفاق في الوعي القيادي ليتحول فكره بذلك بناء على عمق وتميز أفكاره ونظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ، ليكون فيما طرحه مثل ابن خلدون ومثل مالك بن نبي فهو ينظر في قضية الحضارة وفلسفتها وكما هو معلوم بأن النهضة والتجديد والتمكين أمر مرتبط بالأمة كلها أي بحضارة كاملة وليس بزعامة أو جماعة أو فئة أو قطر أو جيل ولذلك كله فهو وإن كان جزائري النشأة الشخصية والنشأة الحركية فإنه عالمي كعالمية وكونية الوعي السنني الذي ينطلق منه وانبثقت منه نظريته وأطروحاته.

2- كذلكم المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة، لها من الخصوصيات ما يجعلها مدرسة حضارية جزائرية إسلامية معاصرة، كما سأبين فيما بعد إن شاء الله وفي اللحظة نفسها فإنها جزء مكون ومكمل للمدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة التي بتوفيق من الله وحده بينت من خلال هذه الدراسة طيلة البحث تعريفها ونشأتها وأقطابها وروافدها وخصائصها ورؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية ولذلك فالوعي بموضوع المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة لابد من عودة جد ضرورية إلى ما كتبته من قبل لدرجة أنني اعتبرت الطيب برغوث والمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية العالمية.

من حيث التعريف ومن حيث النشأة ومن حيث الأقطاب ومن حيث الروافد ومن حيث الروافد ومن حيث المعرفية والرؤية المعرفية والرؤية الأخلاقية والرؤية الفسفية الحضارية كقوانين في قيام وتأزم وسقوط وتجديد الحضارات والرؤية في الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية الآن وكيف يكون التجديد الحضاري في بناء الحضارة الإسلامية الثانية شاء الله؟ لذلك أجدني أقدم مجرد خلاصات ومختصرات عن



المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية وعن التويف المختصر بالطيب برغوث وعن ضبط نظريته بدقة في فلسفة الحضارة والتاريخ.

#### المطلب الأول: التعريف بالجزائر وتاريخها الحضاري والثوري والعلمي والفلسفي.

التعريف بالجزائر ومحطات من تاريخها كما تراها المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة: فالجزائر بلد له حضارة وتاريخ ثقافي وتاريخ ثوري بطولي:

#### الفرع الأول: التعريف بالجزائر.

الباب الثاني: ـ

الجمهورية الجزائرية.. بلد له موقع إستراتيجي عجيب في العالم وفي الأمة الإسلامية بصفة عامة فهي عمق المغرب الإسلامي الكبير، وهي مركز الجهة الغربية للعالم الإسلامي، وهي بوابة إفريقيا كلها وهي في حوض البحر الأبيض المتوسط كله.. ولها من الشروات الطبيعية والبشرية آيات كثرة من آيات الله في الكتاب المنظور "الكون".

#### الفرع الثاني: تاريخ الجزائر الحضاري والثقافي.

1. تاريخها الحضاري: الجمهورية الجزائرية بذلك بلد له حضارة إذ كانت الجزائر طيلة مراحل الحضارة الإسلامية الأولى منها العهد الأموي والعهد العباسي، والعهد العثماني، كانت طيلة تلك العهود ركن أصيل في المساحة الجغرافية والثقافية للحضارة الإسلامية العالمية الأولى التي سقطت نهائيا في 3 مارس 1924م. وما تاريخ الفتوحات الإسلامية وعقبة بن نافع الذي دفن في بسكرة بالجزائر إلا أدلة على ذلك.

« ليس هناك من شك أن الشعب الجزائري كان دائما في خط الدفاع الأمامي عن الإسلام وحضارته وعن كرامة المسلمين في وجه الغارات الصليبية الهمجية التي كانت تهدف إلى إبادة المسلمين حضاريا وثقافيا ليبدلوا الأرض غير الأرض ويطمسوا معالم الشخصية الإسلامية لدى المسلم»<sup>1</sup>.

2. تاريخها الثقافي: الجمهورية الجزائرية بلد له تاريخ ثقافي عريق كتب أبو القاسم سعد الله .. موسوعته "موسوعة تاريخ الجزائر الثقافي" تفوق العشر مجلدات وهو ذاته من أقطاب فكر

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 06.





المدرسة الحضارية التاريخية الإسلامية المعاصرة لتكون الجزائر بذلك من الدول الثلاثة فقط في العالم التي تملك تاريخها الثقافي مدونا محددا في موسوعة وبيد جزائرية وطنية أصيلة.

قال الطيب برغوث: « ننوه بالجهود الكبيرة التي بذلها علماء جزائريون كثر في التاريخ للحركة الثقافية والسياسية وفي مقدمتهم الشيخ مبارك الميلي والأستاذ توفيق المدني، الشيخ عبد الرحمان الجيلالي، أبو القاسم سعد الله والأستاذ مولود قاسم نايت بلقاسم ود.بوعزيز ود. خذري، والأستاذ الحسني والأستاذ محساس والأستاذ دبوز ود. محمد ناصر والدكتور الزبيري وغيرهم، كما ننوه بالذين كتبوا مذكراتهم وفي مقدمتهم مالك بن نبي وتوفيق المدنى وابن العقون.. والشيخ خير الدين وغيرهم من رجال الحركة الوطنية»1.

وفي الحقيقة منهج ومجهودات ووسائل جمعية العلماء المسلمين الجزائريين التي تأسست في 5 ماي 1931 نموذج حي على هذا التاريخ الثقافي البطولي، وكان ذلك لما رأى ابن باديس ومن معه من علماء الجزائر أن عشرات الثورات العسكرية قامت في الجزائر منذ 1830 ولكنها كلها باءت بالفشل بسبب كونها من جهة تفتقر إلى ثورة ثقافية تكون أصلا للثورة العسكرية ضد المستكبر الفرنسي ومن جهة أخرى كانت ثورات محلية.. فكانت جمعية العلماء المسلمين ثورة ثقافية بمعنى الكلمة، ومن مقادير الله في هذه الثورة ما يلى:

- 1. هذه الثورة الثقافية العلمائية كانت أساسا لنجاح ثورة نوفمبر العسكرية في 1954.
  - 2. هذه الثورة الثقافية كانت إسلامية العمق وعلماؤها مسلمون.
    - 3. منهجها يركز على بناء الإنسان أولا.
- 4. من وسائلها التعليم القرآني وبناء المساجد وبناء المدارس وتأسيس النوادي وإحياء التكافل الاجتماعي وتقديس دور العلم والعلماء في المجتمع...
- 5. دام جهد جمعية العلماء المسلمين الجزائريين قبل انطلاق ثورة نوفمبر 1954، 23 سنة وهي مدة نزول الوحي: إذ نزل 13 سنة في مكة و 10 سنوات في المدينة، فجمعية العلماء تأسست في 1931 وانطلقت الثورة الكبرى في 1954 ومجموع ذلك ثلاثة وعشرون سنة فسبحان الله.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 115.



6. هذه الثورة الثقافية بقيت متواصلة من جمعية العلماء المسلمين إلى جمعية القيم إلى الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري إلى جمعيات ونوادي كثيرة في إطار المدرسة الحضارية الجزائرية المعاصرة.

#### الفرع الثالث: تاريخ الجزائر الثوري البطولي:

الجمهورية الجزائرية بلد له تاريخ ثوري بطولي له أثره وشهاداته في العالم كله سواء العالم الإسلامي أو غير الإسلامي: وهذا التاريخ الثوري البطولي ليس جديدا بل هو قديم أيضا..ولو أخذنا تاريخ الثورة الجزائرية المعاصرة ضد الاستكبار الفرنسي الصليبي لكانت عينة كافية

فالثورة الجزائرية الكبرى 1954- 1962 نماذجا:

#### محطات من تاريخ الجزائر:

#### 1 - الجزائر والتحدي الصليبي الحديث ثقافيا وعسكريا:

« والشعب الجزائري المسلم كان له النصيب الأكبر من تخطيط الصليبين ومكرهم من أجل تدجينه ومسخه، جندوا كل أدوات الإغارة الثقافية والعسكرية من جند وقساة غواة ومعلمين يزرعون بذور الشر في عقول النشء الطرية ولا ننسى الثالوث المدمر الذي سلطه الاستعمار على أغلبية الشعب الجزائري من جهل وفقر ومرض ليمهد بهذا الثالوث الطريق لجنود الشيطان الأكبر الاستعمار الصليبي. كما قال تعالى: { وَدُواْ لُو تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَاء فَلاَ تَتَّذُواْ مِنْهُم أَوْلِيَاء حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَإِن تَوَلُّواْ فَخُذُوهُم وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَا اللهِ عَالَى اللهِ فَإِن تَوَلُّواْ فَخُذُوهُم وَاللهُ وَاللهُ مَا مُنهُم وَلِياً وَلاَ نَصيراً أَهُ .

#### 2- الرد على التحدى الصليبي الحديث:

« ولكن الشعب الجزائري بكل فصائله المجاهدة قد كون خطة متكاملة الفصول متعددة المواقع متنوعة الأساليب للرد على مشروع التصليب الذي رامه الاستعمار في

<sup>1-</sup> سورة النساء، الآية: 89.

<sup>2-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 06

الباب الثاني: ـ



الجزائر 1°، وهذه الخطة المتكاملة المقصود بها تكامل جهاد العلماء ومنهم جمعية العلماء بالبناء الفكري والروحي والسلوكي للإنسان الجزائري والتركيز على هويته في الإسلام والعربية والتاريخ، وجهاد رجال الحركة الوطنية السياسية، وجهاد الحركة الإسلامية بعد الاستقلال.

وقال الطيب برغوث في موطن آخر لأنه كان هو المنظر الأصلي للجمعية الإسلامية للبناء الحضاري: « لقد أنجز مجتمعنا ثوة من أعظم ثورات القرن الماضي بعد أن أنجز قبلها مقاومة حضارية هي من أعظم المقاومات الناجحة في القرن الماضي وقصد القرن التاسع عشر الميلادي- لأخطر تجربة استعمارية استيطانية في التاريخ المعاصر »2.

#### 3 - تحقق الاستقلال والتجديد الحضاري:

ورد في كتاب الجمعية أن تكامل الجهاد العلمائي الفكري مع الجهاد السياسي أدى إلى تحقيق الاستقلال:

« هذا الجهاد الرسالي المبارك "الجهاد الفكري" لا يحملنا على غمط حق رجال آخرين جاهدوا على موقع آخر وهو الجهاد السياسي الذي ركز على الهدف المرحلي الضروري لاستكمال شروط العودة إلى الذات وأخذ المسار من جديد في مضمار التاريخ ليس يعنينا أن نوازن بين الجهادين لأنهما متكاملان إذ بتفاعلهما كان الجهاد التحرري الأكبر الذي سجل روائع جديدة في قصة البطولة والفداء والتضحية وتثمين القوى الذاتية الضئيلة لتحقيق المنجزات الكبرى ورفع التحديات العظمى فكان نهاية الاحتلال كأول خطوة في طريق المشروع التجديدي الإسلامي المعاصر في الجزائر» 3.

#### 4- تحديات ما بعد الاستقلال وتواصل الجهاد التربوي للحركة الإسلامية:

كما أشرت من قبل إلى الجهاد العلمائي الثقافي والجهاد السياسي في تكاملهما كان الاستقلال، فكذلكم بعد الاستقلال ولكن بحكم أن الاستقلال الحضاري الكامل المتكامل الذي يكون على مستوى الأمة والجزائر جزء منها لا يكفيه إخراج المستكبر الفرنسي وغيره من

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 07.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 26.

<sup>3-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 07.





الحقول بل لابد أن يخرج أيضا من العقول وبالتالي بناء المجتمع والأمة على الحصانة الحضارية الحقيقية القائمة على الدين واللغة والتاريخ، والوعي السنني الحضاري الإسلامي الذي يكون على مستوى الأمة.

لذلك فإكمالا للاستقلال العسكري وإكمالا للحصانة بمعناها الحضاري وسعيا إلى إعادة بناء الحضارة الإسلامية من خلال دول في إطار المبادئ الإسلامية.. لذلك كله تواصل بعد الاستقلال الجهاد التربوي للحركة الإسلامية

وكانت المدرسة الحضارية الجزائرية ممثلة في جمعية القيم ثم في حركة وفكر مالك بن نبي - ثم الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري وما قبلها وما بعدها.. كانت جزءا من ذلك كله بتميزها منهجا وأقطابا ووسائلا وحكمة واستمرارية.

وتسعى بصفة عامة إلى بناء الوعي السنني المتكامل لدى الفرد والأسرة والمجتمع والأمة من أجل النهضة الحضارية وتحقيق رضوان الله في الآخرة ودخول الجنة.

ورد في كتاب الجمعية للإسلامية للبناء الحضاري في هذا التواصل:

« الشعب الجزائري بفطرته الإسلامية وبتوجيه من بقية العلماء الرساليين ظل يعمل على إعادة الوجه الإسلامي للجزائر بما أحدث من حركة عمرانية في اتجاه تعمير بيوت الله، قلاع الإسلام وبما دب من روح الإسلام في الشباب بواكير الصحوة الإسلامية انطلاقا من مسجد الجامعة لما سرى تيار التواصل العقائدي بين الأجيال جيل الجهاد من أجل البقاء وجيل الانبعاث واستكمال البناء ولا ننسى روافد الإمداد من التجارب الإسلامية المعاصرة في العالم إذ الجزائر رغم طابع صحوتها المتميز صحوة تأججت في أتون الكفاح من أجل رفع نير التسلط الاستعماري وخطر الموت الحضاري فإنها لم يفتها أن تفيد بما في الساحة الإسلامية من رصيد فكري وتجارب حركية» أ.

#### الفرع الرابع: الجزائر بلد العلم والعلماءو الفلسفة والفلاسفة:

لم تستطع الجزائر قديما وحديثا أن تبني ذلك التاريخ الثقافي والتاريخ الثوري البطولي.. والتاريخ الحضاري كجزء من الحضارة الإسلامية العالمية الأولى إلا بالعلم

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 08.





والعلماء والمفكرين والفلاسفة الذين نبتوا في تربتها، فكانت بذلك الجزائر كالشجرة أصلها ثابت وفرعها في السماء حيث الأصل علمها وعلماؤها وحيث الفرع تاريخها البطولي والثوري والثقافي.. حتى ولو تعرض هؤلاء العلماء والمفكرون والفلاسفة إلى التهميش أحيانا أو عدم تتسيق جهودهم، وكل ذلك بسبب المرحلة الاستثنائية التي تعيشها الأمة من أزمة حضارية يلعب فيها الاستعمار والصراع الفكري أدوارا كبيرة في تحطيم علماء الأمة كلها...

قال الطيب برغوث مؤكدا أن الجزائر بلد العلماء والفلاسفة: « وللحقيقة والتاريخ، وإنصافا لعلماء الجزائر العظام، واعتذارا لهم أقول بأنه من الخطأ الكبير بل ومن الجناية الكبرى أن نقول عن بلد أنجبت ابن باديس، والإبراهيمي والتبسي، والميلي، والورتلاني، وطفيش وبيوض ودردور وسحنون وعبد اللطيف وحماني والأطرش ومالك بن نبي وبن الساعي وشيبان، وبن لكبير وطالبي وبن عيسى وقسوم والتجانيان ومحمد السعيد كشاط والحسني وشرفي... وعشرات بل ومئات غيرهم، لا يقال عنها فقيرة في العلم والعلماء والخبرة الحركية والدعوية، بل لابد أن يقال بأن المشكل هو في تهميش هؤلاء الكبار وفي تزهيد الشباب فيهم إلا من رحم الله وفسح المجال لمن دونهم ليخوض فيما لا قبل له فيفتن ويفتن ولا ولا حول ولا قوة إلا بالله» أ.

- وأضيف هنا علماء الجزائر القائمين الآن على قناة القرآن الكريم الجزائرية مثل محمد الدراجي ومن معه من كوكبه العلماء الذين ينطلقون من ثوابت الهوية الوطنية ليقدموا للعالم من خلال هذه القناة نماذج من فقه الجزائر وفكرها الإسلامي وتميزها في الفتوى وتميزها في التاريخ...

- ولا أنسى العلماء الجزائريين المخلصين الذين ينشطون الآن ويعيدون رسالة جمعية العلماء المسلمين الأولى لابن باديس إذ أعادوا تأسيسها في بداية تسعينيات القرن العشرين، فهم على ثغر عظم في بناء الجزائر ومدرستها.

وورد في بيان دور علماء الجزائر في مواجهة الاستكبار الفرنسي وغيره من خلال المقاومة الثقافية التربوية.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، <a href="http://chihab.net">http://chihab.net</a>





« فالعلماء على الصعيد العلمي والفكري والثقافي والاجتماعي كانوا يجاهدون من أجل شحذ الفعالية الثقافية والاجتماعية لدى الشعب الجزائري بثوابته الثلاثة الإسلام والعربية والجزائر الممتدة في التاريخ والمتفاعلة مع رسالة الإسلام وما أحدثته من أواصر الأخوة والتاريخ والمصير المشترك، هذا الجهاد الذي قرع طبول خطر الاستلاب والاندماج وأعاد إلى روع الشعب أنه حي يجب أن يطالب بحقه في الحياة»1.

#### المطلب الثاني: التعريف بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة.

لقد فكرت مليا في مفهومها ورؤيتها، ومنهجيتها فاهتديت إلى ما يلي:

#### الفرع الأول: مفهومها:

هي مدرسة حضارية جزائرية إسلامية معاصرة لها رؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضارية متميزة ومستقلة منهجها الحكمة والموعظة الحسنة قائم على أن اكتشاف وفهم واستثمار قوانين الله في الكون وفي الوحي وفي النفس والمجتمع أساس بناء وعي سنني متكامل لدى الفرد والأسرة والمجتمع والأمة عقديا وفكريا وروحيا وسلوكيا ومنهجيا ويكون ذلك أساسا لبناء الحضارة الإسلامية العالمية الثانية التي تكون طيبة فتخدم الإنسان والإنسانية وتكون طريقا إلى الجنة ومن أقطابها:

- 1. عبد الحميد بن باديس رائد النهضة والتجديد الحضاري الجزائري الحديث والمعاصر من أقطابها.
  - 2. مالك بن نبى صاحب نظرية الدورة الحضارية في فلسفة التاريخ والحضارية.
- الطيب برغوث صاحب نظرية التدافع والتجديد الحضاري في فلسفة الحضارة والتاريخ.
  - 4. مولود قاسم نايت بلقاسم ودراساته منها أصالية أم انفصالية.
- 5. أبو القاسم سعد الله صاحب موسوعة تاريخ الجزائر الثقافي والحضاري والقائمة طويلة سأذكرها فيما بعد إن شاء الله..

<sup>1-</sup> الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات في الرؤية والمنهج، مرجع سابق، ص 08.





#### الفرع الثاني: رؤيتها:

لها رؤية مستقلة واضحة تميزها عقديا ومعرفيا وأخلاقيا وحضاريا وسياسيا، ورؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية هي نفس رؤية المدرسة الحضارية الاسلامية العالمية، فلا بد للقارئ من العودة الاجبارية إلى ما كتبته هناك بالتفصيل والتدليل والتدقيق بقو فيق من الله وحده، وإنما أورد هنا مختصرات فقط سميتها مسلمات من غير تفصيل أو دليل بما يتماشى مع الهيكل العام للموضوع ولتفادي التكرار.

1. فمن مسلماتها عقديا: الإسلام هو الدين الصحيح عند الله وهو طريق الإمامة الحضارية وهو منهج الاستخلاف البشري في الأرض، والله سبحانه موجود و واحد و له صفات الكمال، والإنسان مخلوق من الله، عبد لله مستخلف من الله في الأرض وفق منهج الإسلام وفي الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور.

الكون، مخلوق من الله، مسخر من الله للإنسان، عابد لله، قائم على قوانين، الله وضعها والإنسان بالعلم يكتشفها ويستفيد منها في بناء الحضارة.

- 2. ومن مسلماتها معرفيا: إسلامية المعرفة التي تنطلق من أن المعرفة هي فهم واكتشاف قوانين الله في الوحي والكون والفرد والمجتمع.. والجمع بين القراءتين قراءة الكون وقراءة الوحي. ووسائل المعرفة هي الوحي والعقل والتجربة وكلها من الله سبحانه ولذلك فالعلم المتكامل طريق إلى الإيمان بالله والتوصل إلى أن الإسلام هو الدين الصحيح.
- 3. ومن مسلماتها أخلاقيا: الربط بين الأخلاق والحياة والسياسة، والأخلاق بمعناها الواسع أساس قيام الحضارات..

#### 4. ومن مسلماتها حضاريا:

أ- الحضارات وضع الله لها قوانينا تحكم قيامها وسقوطها وتجديدها، فكلما كان الإنسان والإنسانية على وعي بتلك القوانين وطبقها كانت له الحضارة الطيبة وكلما أخل بها أو ببعضها تأزم وضعه وسقطت حضارته.





ب- إن أزمة الأمة الإسلامية الآن أزمة حضارية شاملة في جميع نواحي الحياة اقتصاديا وسياسيا وتربويا واجتماعيا.. ولب ذلك كله وسببه أنها أزمة إنسان فكريا وروحيا وسلوكيا ومنهجيا والحل هو بناء الإنسان والوسيلة هي العلم، بمعناه المتكامل علوم الكتاب المسطور وعلوم الكتاب المنظور وعلوم الكتاب المستور أي الوعي السنني ولابد لذلك كله من صبر جميل ووقت طويل والله المستعان.

#### الفرع الثالث: منهجها التغييري والتأليفي والمجالي والوطني:

#### أولا: منهجها في التغيير والبناء والتجديد الحضاري:

- باستقراء مرجعيتها من القرآن والسنة كقوانين الله في الوحي إضافة إلى قوانين الله في الكون وقوانينه في النفس والمجتمع وكل ذلك يعبر عنه القرآن بالسنن ومنه الوعي السننى.
  - وباستقراء فكر أقطابها سواء المحفوظ كتابة أو الملفوظ مشافهة.
- وباستقراء وسائلهم في الدعوة الإسلامية وبناء نموذجها البشري ومواجهة الأخطار التي تعيق أو تهدم بناءهم ومحافظتهم على تواصل واطراد بنائهم الإصلاحي التجديدي بما في تلك الوسائل من وسائل تربوية مختلفة متكاملة مثل الوسائل الإعلامية من مجلات وصحف ومواقع وقنوات.. الخ.
  - أو الوسائل التعليمية من مدارس ومناهج ومنابر ثقافية أو مسجدية.. الخ.
  - أو الوسائل الجمع ية كالجمعيات والنوادي والملتقيات والمحاضرات والندوات.. الخ.

فباستقراء لكل ذلك من مرجعية وفكر ووسائل يتضح أن منهجها استثمار هادئ ومركز وعلمي وطويل المدى ويعمل في الإنسان بالدرجة الأولى وذلك بالتركيز على البناء الثقافي للإنسان فردا وأودة ومجتمعا وأمة لأن الإنسان هو الذي يبني الحضارة فيما بعد فييني الاقتصاد ويمارس السياسة ويؤسس الإعلام، ويشيد العمران ويبدع في عالم التكنولوجيا كل يوم، لذلك فبناء الحضارة ينطلق من بناء الإنسان ثقافيا، مع مراعاة التكامل في جوانب



البناء الثقافي وهي الجانب العقدي والجانب الفكري والجانب الروحي، والجانب السلوكي والجانب الملوكي والجانب المنهجي.

1- فالجانب العقدي يتم بناؤه بتصحيح العقيدة وبنائها في الإنسان كما وردت في القرآن والسنة وأقوال العلماء الثقات، فالعقيدة الصحيحة هي أساس النجاح الدنيا والآخرة وذلك من خلال رؤيتها العقدية كما بينتها في عنوان رؤيتها العقدية ورؤيتها إلى الإسلام ودوره في عملية البناء الحضواي عندما تحدثت من قبل عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية.

2- و الجانب الفكري: يتم بناؤه من خلال بناء الفكر السليم الذي لا يتعارض مع الوحي ويؤمن بسنن الله في كل شيء ويبتعد عن الفكر الوهمي والخرافي والمتعالم وهو ليس بعالم وذلك من خلال رؤيتها المعرفية القائمة على أسلمة المعرفة وتكامل الوحي مع العقل والثقافة السننية والوعى السنني، كما بينت ذلك تحت عنوان رؤيتها المعرفية.

3- والجانب الروحي: يتم بناؤه بالمحافظة على الإخلاص لله في كل قول وفعل، وبالمحافظة على أداء الشعائر متقنة من إقامة للصلاة بفرائضها في أوقاتها وبالزكاة والصيام والحج، وفعل الخيرات.

وبصفة عامة بالمحافظة على ذكر الله الذي يعتبره القرآن ثلاثة أنواع فالصلاة ذكر والقرآن ذكر والأدعية ذكر، كما ورد في القرآن في سور عديدة منها، قوله تعالى: { أَقِم الصَّلَاةَ لِذَكْرِي} وقوله: { وَإِنَّهُ لَذَكْرُ لَكَ وَلِقُومِكَ } وقوله: { اذْكُرُوا الله ذِكْراً كَثِيراً } أَنَّهُ وَلِقُومِكَ وقوله: { الْكُرُوا الله ذِكْراً كَثِيراً } ونلاحظ في سور أخرى مثل العنكبوت وفاطر أن القرآن يوحي ويربط تلاوة القرآن بإقامة الصلاة والقرآن هو الأول، لأنهما متلازمان في تربية الإنسان والخشوع الدائم والفتوحات الربانية للإنسان مرتبط بذلك، وذلك في قوله: { اثل مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ } أَنُونَ كتَابَ الله وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ } أَنْ

<sup>1-</sup> سورة طه، الآية: 14.

<sup>2-</sup> سورة الزخرفة، الآية: 44

<sup>3-</sup> سورة الأحزاب، الآية:41

<sup>4-</sup> سورة العنكبوت، الآية: 45.

<sup>5-</sup> سورة فاطر، الآية: 29.





وهكذا فالمحافظة على الورد القرآني اليومي، وإقامة الصلاة بإتقان فرائضها بشرط أدائها في أوقاتها ما أمكن يعملان عملا عظيما في بناء شخصية الإنسان وفي صلاح حياته في الدنيا قبل الآخرة.

4- والجانب السلوكي: يتم بناؤه من خلال بناء شخصية الإنسان على الفضائل وترك الرذائل ما أمكن وذلك بمراعاة المفهوم الواسع لمعنى الأخلاق بما فيها الأخلاق الشرعية مثل الصدق والحياة والأمانة... والأخلاق الحضارية مثل إتقان العمل، أداء الواجب، احترام الوقت، طلب العلم... ومجموعه يشكل الأخلاق الإسلامية.

والأخلاق الكاملة إنما تنتج عن العلم المتكامل معرفيا لذلك نجد أكثر الناس إيمانا وعلما هم أكثرهم خلقا وتواضعا.

وذلك كله من خلال رؤيتها الأخلاقية كما بينتها من قبل تحت عنوان رؤيتها الأخلاقية.

5- الجانب المنهجي: يتم بناؤه من خلال المحافظة على مرتبة الإتقان والإحسان في الجوانب السابقة عقديا وفكريا وروحيا وسلوكيا فيكون الإنسان منهجيا في فكره وتفكيره وفي عمله وممارساته، وفي معاملاته وسلوكاته، وفي قراءته وفي كتابته وتأليفه، وفي لأولوياتها وفي سعة صدره وفكره وفي إيمانه بالشورى والحوار، وفي كيفية اتصافه بأن يكون صاحب مبدأ ثابت وفعالا في منجزاته وواقعيا في تفكيره وتقديره للأمور، ومستمرا متواصلا في رسالته ومنهجه ومحسنا في تفكيره وأخلاقه وكلامه وممارساته ودعائه وعباداته...

وذلك من خلال رؤيتها في الوعي المنهجي كما بينت ذلك في عوامل بناء الحضارة وفي عوامل بناء شخصية الطيب برغوث، المنهج والمنهجية في حياته.

والخلاصة هنا في مسألة منهج المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية المعاصرة أو العالمية في التغيير والبناء. أختصر ما قلته وأقيم بذلك منهج البناء لهذه المدرسة فأقول:



- أ- نجده يتوافق مع منهج القرآن والسنة في بناء الإنسان أولا، قال تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِم} أ. وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كما تكونوا يول عليكم) رواه...
  - ب- ويتوافق مع العقل السليم الذي ينطلق من التدرج والاتقان في كل شيء.
- ج- ويتوافق مع منهج كل الحركات التغييرية الناجحة في التاريخ قديما وحديثا سواء كانت حركات وتجارب إسلامية أو غيرها طالما أنها تنطلق من الإنسان و تبني جوانب ثقافته أولا.
- د- ويتوافق مع جميع أنواع العلوم في مختلف مجالات وأنواع السنن في الوحي والكون والنفس والمجتمع.

وبناء على ما سبق من هذه الق افقات نجد أن منهجها:

- 1. هو الطريق الصحيح إلى إعادة بناء الحضارة الإسلامية العالمة الثانية المنشودة.
- وهو الطريق الذي اختارته وراهنت عليه من قبل جمعية العلماء المسلمين الجزائريين منذ 5 ماي 1931 برآسة عبد الحميد بن باديس وجمعية القيم الإسلامية منذ جانفي 1964 برآسة الهاشمي التيجاني، والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري منذ 12 نوفمبر 1990 برآسة الطيب برغوث وراهن عليه مالك بن نبي (1905- 1973) وبنى عليه نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ.
- 3. وأنبه هنا إلى أن النوع الأول من منهجها وهو منهجها في التغير والبناء والتجديد الحضاري تلتقي فيه مع المدرسة الحضارية الاسلامية العالمية، أما ما سأورده بعد قليل من المنهج التأليفي والمجالي والوطني فإنها تتميز في تلك الأنواع عن المدرسة الحضارية الاسلامية العالمية، إذ المدرسة الجزائرية متميزة في منهج تأليفها ومجال عملها التكاملي ومنهجها الوطني الذي يبدأ ويركز على الجزائر أولا وأخيرا.

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية: 11.



#### ثانيا: منهجها في الكتابة والتأليف:

لقد اتصفت المدرسة الحضارية الإسلامية سواء الجزائرية أو المغاربية بصفة عامة في الكتابة والتأليف والبحث العلمي بالتفكير العلمي المؤهل شرعا والجمع بين العقل والنقل والانطلاق من مقاصد الشريعة ومراعاة مآلات الأفعال وعلم العواقب وتلك خاصية منهجية لدى جمعية العلماء المسلمين الجزائريين أو علماء جمعية القيم أو علماء الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري وغيرهم من علماء الجزائر.

وهذا ما نلاحظه مثلا في كتابات: ابن باديس، الإبراهيمي، مالك بن نبي، الطيب برغوث، ابن خلدون، ابن رشد.

قال الطيب برغوث: « المتأمل في خبرة الحركة الإصلاحية التي قام بها علماء متميزون في الجزائر يلحظ مدى التوازن الفكري والحركي الذي كانت تتميز به الحركة فهي حركة يهيمن عليها الفكر الأصولي الاجتهادي المقاصدي الواقعي المنضبط والنزعة الاستقلالية التكاملية في الوقت نفسه البعيدة عن التقليدو الحرفية والتجزيئية والحدية والتنافرية الفكرية التي تأباها الفطرة والسننية والسماحة والتكاملية المنهجية الإسلامية كما في الحديث: (إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، فسددوا وقاربوا وأبشروا واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلحة) رواه البخاري» أ.

وكان الأستاذ محمد رقّ اح صاحب مكتبة الإحسان، التي تشرف على طباعة سلسلة كتاب الإحسان ويؤطر العمل الجمعوي ويجتهد بإحسان. كان يوصي الطلبة بالتركيز على رواية ورش، وفقه الإمام مالك، وعلماء الجزائر، وكان دائما يطرح سؤالا لماذا استمسك المغرب الإسلامي الكبير وخاصة الجزائر برواية ورش رغم توافد روايات أخرى أيسر منها نطقا؟ ولماذا استمسك بفقه الإمام مالك رغم أنه مذهب صارم في الفتوى وأحكامه قد لا نجد فيها من التيسير ما نجده في مذاهب أخرى؟ ليؤكد أن ذلك له علاقة بطبيعة الإنسان المغاربي فلنحافظ على اختيار علمائها لمآت السنين على هذا المنهج.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 130.





والخلاصة هنا أن منهجها في الكتابة والتأليف قائم على فكر: أصولي اجتهادي مقاصدي، واقعي منضبط يتصف بالاستقلالية النوعية التكاملية وخاصة في فلسفة الحضارة نجده قائما على منهج المعرفية السننية التحليلية مثل الطيب برغوث نموذجا.

#### ثالثا: منهجها في الدعوة والبناء الحضاري تجمع بين المجالين الرسمي والشعبي:

فالمدرسة الحضارية الجزائرية تحترم وتستفيد من كل العلماء الربانيين الرساليين الصالحين سواء ينتمون إلى مؤسسات رسمية أو مؤسسات حركية دعوية حرة هذا من جهة ومن جهة أخرى التربية والتوجيه والبناء الفكري لكل فئآت المجتمع وفي كل مؤسساته سواء الرسمية أو الحرة، ففكرها وسطي منفتح على الكل وفق ضوابط الشرع من غير تميع بالركون إلى الذين ظلموا ومن غير تطوف بالطريقة أو بالتفكير، أو بالاستعلاء... الخ.

قال الطيب برغوث مبينا منهج حركة البناء الحضاري هنا:

« لقد كانت وما زالت هذه التكاملية بين المجالين الحيوبين أصلا ثابتا من أصول المنهج في حركة البناء الحضاري الإسلامية في الجزائر منذ نشأتها حيث حرصنا على حضور حركة الصحوة في كل مجالات الحياة داخل المجتمع وقاومنا دعوات المفاصلة والاعتزال بالفهم والتنزيل الصحيحين لمفاهيم الولاء والبراء النظرية التي كانت ولا زالت رائجة في أوساط الصحوة بكل إفرازاتها السلبية القاتلة التي لا صلة لها بالمضمون الشرعي والحركي الحقيقي لها» أ.

ثم يبين المجالين ما هما وما العلاقة بينهما:

« فأنا هنا لست بصدد المقارنة أو المفاضلة بين المجالين الرسمي والشعبي أو الأهلي أيهما أكثر فاعلية وجدوى في عملية الدعوة والتغيير والإصلاح والتجديد الحضاري لأنني أؤمن بأن المجالين متكاملان ولا غنى لأحدهما عن الآخر وأن لكل منهما خصوصياته ومميزاته وامتيازاته وأن الدعوة في حاجة ماسة إلى الحضور فيهما معا والاستفادة منهما جميعا إلى أقصى حد ممكن وأن العاملين في أي موقع من هاذين الموقعين

<sup>1-</sup> الطيب برغوث أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 202.



الحيوبين هم على ثغر من ثغور النهوض الحضاري بالمجتمع والأمة مالم تتنافر وتتصادم وتهتلك جهودهما»1.

#### رابعا: منهجها الوطنى في التركيز على الجزائر أولا:

فالجزائر جزء من الأمة الإسلامية والمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية جزء من المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية وبالتالي فمنهج المدرسة الجزائرية هو التركيز على الفرد والأسرة والمجتمع الجزائري أولا لأن الكل يتكون من الجزء، والجسم من الخلية الواحدة، والكون من الذرة الواحدة مع غيرها وهكذا، وحتى المنهج القرآني والسنني هو البدء بالفرد والأسرة والعشيرة وهكذا...

وقال تعالى: {وَأَنذُر عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ، وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ 2.

وبعدها في وقت لاحق نز قوله تعالى: { يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّر، قُم فَأَنذْر، وَرَبَّكَ فَكَبِّر، وَتَيَابَكَ فَطَهْر، وَالرُّجْزَ فَاهْجُر، وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثُر، وَلَرَبّكَ فَاصْبْر }3.

ومن السنة والسيرة النبوية:

نجد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد بدأ الدعوة إلى الله:

أول من آمن به زوجته خديجة، وابن عمه علي بن أبي طالب، ثم صاحبه أبو بكر الصديق، وهكذا حتى كان المهاجرون كتيار، ثم كان الأنصار، ثم الدولة الإسلامية في المدينة المنورة، ثم فتح مكة، ثم توالت الفتوحات الإسلامية، وهكذا...

وهذا ما نادى به عبد الحميد بن باديس في عنوان محاضرة له عنوانها: «لمن أعيش أنا؟ أعيش للإسلام والجزائر».

وبعد إنهائه للمحاضرة قال: «هذا أيها الأخوة هو مرادي بقولي إنني أعيش للجزائر والآن أيها الإخوة وقد فهمتموني وعرفتم سمو فكرة العيش للإسلام والجزائر فهل تعيشون مثلى للإسلام والجزائر؟»

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 203.

<sup>2-</sup> سورة الشعراء، الآية: 214- 215.

<sup>3-</sup> سورة المدثر، الآيات: 1 إلى 7.





قال الطيب برغوث مؤكدا على فكرة هذا المنهج: فيذكر ثلاث نماذج:

- 1- « وأذكر للتاريخ أن إطارات من حركة البناء الحضاري قد انتهجت حيوية المحافظة على الخبرة التاريخية لنخبة الحركة الوطنية منذ وقت مبكر وشرع بعضهم في بداية ثمانينات القرن الماضي في وضع مشروع طموح للتكامل بين أجيال وخبرات المجتمع وبدأناه بما أسماه الدكتور بوجلخة بجامعة تكوين الدعاة التي انطلقنا فيها نهاية 1980 وكانت فكرتها الرئيسية تتمحور حول جمع إطارات ووجهاء الدعوة العامة من أجيال الصحوة الشابة مع أجيال الحركة الوطنية عامة والإصلاحية منها خاصة لتعميق التعاون والتواصل فيما بينها من ناحية للاستفادة من تجارب وخبرات هؤلاء الو اد من ناحية أخرى ولفك العزلة الفكرية والسياسية التي كانت الحسابات السياسية الرسمية وغير الرسمية تعمل على ضربها عليهم وحرمان حركة التأصيل الوطني المعاصر من التقاء وتلاقح والتحام روافدها من ناحية ثالثة و الإسراع في بناء المرجعية الفكرية والروحية للصحوة والمجتمع والدولة من ناحية رابعة» أ.
- 2- « كما تحرك المشروع في اتجاه تكاملي آخر وهو تسجيل تجارب وخبرات الأحياء من رجال الحركة الوطنية عامة ورجال الحركة الإصلاحية منهم خاصة ونشرها بعد ذلك في كتب أو أشرطة وثائقية مصورة قد تنتهي إلى العمل السنمائي المحترف، وكنت أنا شخصيا قد شرعت عبر عملي التربوي الأكاديمي في جامعة الأمير عبد القادر وعبر مركز الأبحاث في وضع مشروع كبير لكتابة تاريخ وتجارب رجال الحركة الإصلاحية على المستوى الوطني لكن المشروع لم يتواصل بسبب التطورات المأسوية للمحنة الوطنية»<sup>2</sup>.
- 3-« وقبل ذلك كله تحرك المشروع في اتجاه التعريف بتجارب وخبرات ورجال الحركة الإصلاحية خاصة من خلال العمل المنظم على عرض هذه التجارب على نطاق واسع في الجامعات وغيرها والاستفادة في ذلك من رجال هذه الحركة الذين نشطت حركة البناء الحضاري في استدعائهم للندوات والمحاضرات المتواصلة بلا انقطاع منذ سبعينيات القرن الماضى وتعمق ذلك وتكثف وتوسع مع مرور الزمن والحمد شه وانتقل

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 115.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 116.





تأثيره إلى مساهمين آخرين في الصحوة في وقت لاحق ليتكامل الجهد في تحقيق... بناء مرجعية الصحوة والوصل التكاملي الفعال بين روافدها المختلفة»1.

- وقال الطيب برغوث في موطن آخر متأسفا على عدم تفهم أو تجاهل البعض لماذا تركز حركة البناء الحضاري على الجزائر أولا فقال:

« وقد يكون من المفيد هنا أن أشير على هامش اهتمام حركة البناء الحضاري بوصل حركة الصحوة بعمقها الوطني الأصيل عبر الاهتمام المبكر بتجارب وخبرات وتراث الحركة الوطنية عامة والإصلاحية منها خاصة إلى أن هذا التوجه المبكر والثابت لدى حركة البناء الحضاري أسيء فهمه عن قصد حينًا وعن جهل حينا آخر وكان سببا في إلصاق اسم الجزأرة بحركة البناء الحضاري والذي شارك في الترويج له حتى بعض فضلاء الدعوة ووجهائها الذين عاب بعضهم على حركة البناء الحضاري منح البعد الوطني أو المحلي أو ما أسميه أنا: معادلة الاستقلالية النوعية التكاملية في التغيير»2.

#### الفرع الرابع: أسماؤها والتطور التاريخي لتسميتها.

1 - تسميتها: هذه المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة

إذا كان الطيب برغوث قد أطلق عليها في الجزائر اسم حركة البناء الحضاري واسم الاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية، وأسمى الجمعية التي أسسها الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، وله كتاب تحقيق عنوان:

أضواء على تجربة جماعة البناء الحضاري الإسلامية في الجزائر. طبعة 2003.

- قال الدكتور عبد العزيز شوحه في مقال تحت عوان: من شوخ الدعوة الإسلامية في الجزائر: « من الوفاء والإنصاف ومعرفة أقدار الرجال الحديث عن بعض أعلام الجزائر وشيوخ الدعوة الإسلامية المعاصرة بهذا البلد ممن يرجع إليهم الفضل في بناء صرح الصحوة الإسلامية ودفعنا لنتعلم من العلماء الأخيار وننهل من ثقافتهم وهؤلاء يقلون عنهم قدرا ومنزلة وأخص بالذكر منهم الدكتور محمد بوجلخة مهندس تيار النخبة الجامعية الإسلامية والتلميذ

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 117.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ، ص 118.



الذكي للمفكر مالك بن نبي رحمه الله، والأستاذ الطيب برغوث الذي أطلق عليه بحق فيما بعد عنوان البناء الحضاري والشيخ الراحل محمد السعيد اللسان المعبر عن فكرة الجماعة أو البناء الحضاري .. والأستاذ الشيخ بشير قادرة» أ. وإذا كان الطيب برغوث قد سماها حركة البناء الحضاري.

- فإنه أطلق أيضا: في بعض كتبه الجديدة مثل محورية البعد الثقافي الذي طبع الطبعة الأولى في 2012م، مسميات جديدة ولكنها تصدق على المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية وتصدق على المدرسة الحضارة الإسلامية الجزائرية في آن واحد وهي:
  - أ- المدرسة السننية المقاصدية التكاملية.
  - ب- المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة المستقلة.
    - ج- حركة التجدد الحضاري المعاصرة.
    - د- الاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية العالمية.

وسأورد فقرات تؤكد ذلك ونلاحظ أن هذه التسميات متكاملة لأنها تعبر عن خصائص المدرسة الحضارية، وإن كان أدقها حسب آخر ما طرحه الطيب برغوث من فكر هي التسمية الأولى، المدرسة السننية المقاصدية التكاملية لأن الوعي السنني هو جوهر سلسلة دراساته السننية المتمحورة حول التأسيس للوعي السنني والثقافة السننية.

فمما قاله الطيب برغوث:

أ- « لقد حاولت في مجمل كتاباتي أن أكون معبرا مستقلا غير رسمي عن اتجاه حركة البناء الحضاري في الحركة الإسلامية خاصة والحركة الوطنية عامة وأن أربط ذلك كله بالاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية العالمية باعتبار النهضة والتجديد والتمكين أمرا مرتبط بالأمة كلها أي بحضارة كاملة .. كما تعتقد بذلك حركة البناء الحضاري التي أتشرف بالتعريف ببعض أطروحاتها الفكرية والمنهجية في فلسفة التغيير والتجديد الحضاري»<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup> موقع الشهاب: http://chihab.net

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 20.





- ب- « إن حركة التجديد الحضاري المعاصرة في حاجة إلى الانفتاح المستبصر على تجربة وإسهامات المدرسة السننية المقاصدية التكاملية» أ.
- ج- « لقد تمكن مالك بن نبي بإيمانه العميق وبثقافته الواسعة وبعمق صلته بذاتيته الثقافية والحضارية وبرسالتيه المنفتحة على هموم وطموحات الأمة والإنسانية وبجديته وثباته وبفعالية تتمية واستثمار عبقريته أن يكون رائدا متميزا للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة المستقلة»<sup>2</sup>.

#### - وتوضيح الأمر كما أرى:

فإنها بناء على مسارها التاريخي وروافدها الفكرية العملية في ذلك مثل جمعية العلماء المسلمين وفكر مالك بن نبي، وفكر الطيب برغوث، أخذت المسميات المرحلية وكما يقول العلماء لا مشاحة في الاصطلاح خاصة ما دام منهجها واضحا فهي ليست حركة أو مدرسة تهتم بالشعارات كضبط الاسم وضبط الهياكل والشعارات من غير التركيز على المنهج والثوابت والأهداف القريبة والبعيدة بل هي حركة ومدرسة دعوية هادفة تغييرية تبدأ بالإنسان وتركز على المنهج والثوابت وتسعى إلى بناء الحضارة الإسلامية العالمية من منطلق محلي، تخدم الإنسان والإنسانية وتؤدي إلى رضوان الله ودخول الجنة يوم القيامة وفق منهج الله في كل سننه في الكون "الآفاق" وفي الأنفس والمجتمع وفي الوحي من قرآن وسنة أو ما يسميه الطيب برغوث سنن الآفاق وسنن الأنفس وسنن الهداية وسنن التأييد.

#### 2-التطور التاريخي لتسمية هذه المدرسة:

قال الطاهر سعود: «عرفت هذه الحركة في الساحة الإسلامية الجزائرية بجماعة مسجد الطلبة ثم عرفت لاحقا بأسماء عديدة منها: جماعة مالك بن نبي، البنابيون، جماعة بوجلخة، جماعة محمد السعيد، الإصلاحيون، الباديسيون، جماعة الواقعيةن جماعة البناء الحضاري»3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي، مصدر سابق، ص 112

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 153.

 <sup>3-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، أطروحة دكتوراه في علم الاجتماع، جامعة سطيف،
 إشراف ميلود سفاري، نوقشت. 2010/2009، ص 300.





ويعلق الطاهر سعود قائلا: «... التسمية التي تنسب الجماعة لمالك بن نبي كملهم فكري كبير تستمد منه عديد أطروحاتها في مجال الدعوة والتغيير.. التسمية التي تنسبها إلى ابن باديس على أساس حرص الجماعة على التواصل مع التراث الباديسي وتراث جمعية العلماء... التسمية التي تنسب الحركة إلى أعلى مسؤول في هرمها القيادي وهم على التوالي: محمد بوجلخة التجاني ومحمد السعيد... عندما صدر كتاب برغوث وهو أحد أبرز منظريها حول الواقعية في الدعوة الإسلامية أصبحت الجماعة كلها لما عرف عليها من التفاعل المرن والإنساني ضمن مؤسسات المجتمع والدولة حيث لم تقع تحت وطأة العزلة والجاهلية تسمى بجماعة الواقعية»1.

ويختم الطاهر سعود استقراءه قائلا: أما التسمية الأخيرة وهي جماعة البناء الحضاري فهي التسمية الرسمية التي يستخدمها أنصار هذه الجماعة للدلالة عليها.. وقد أطلقت هذه التسمية بالخصوص عندما أسست الجماعة واجهتها الجمعوية ممثلة فيما سمي به الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري»<sup>2</sup>.

والمتعارف عليه أن الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري تأسست يوم 12 نوفبر 1990م وصدرت سلسلة البناء الحضاري الناطقة باسمها مارس 1991 وصدر منها فيما اطلعت عليه:

- 1. مقدمات في الرؤية والمنهج.
- 2. مقدمات في المشروع المنهجي.

#### الفرع الخامس: روافدها وأقطابها:

كنت بتوفيق الله قد حددت من قبل روافد المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية، سواء ما تعلق بالروافد النظرية أو الروافد العملية، والمدرسة الجزائرية جزء من المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية طبعا فروافد النج ائرية إذن من روافد العالمية. وإنما أقدم هنا مجرد مختصرات، وكنت بتوفيق من الله أيضا قد ذكرت في التعريف بالجزائر ركح ت على بعض

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، مرجع سابق، ص 322.

<sup>2-</sup> الطاهر سعود، المرجع نفسه، ص 323.



علماء الجزائر الذين كانوا في أزمان متلاحقة وأماكن مختلفة من الجزائر فشكلوا بتراكم جهودهم العلمية النظرية والعملية ما أسس فعلا وشكل روافدا وأقطابا لمدرسة حضارية إسلامية جزائرية معاصرة...

وعليه فعودة إلى روافد المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية النظرية والعملية ضرورية وآلياتها وعودة، إلى التعريف بالجزائر أو تاريخها العلمي والثقافي.. ضرورية أيضا.

فإننا نخلص إلى أنه من روافد المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة ما يلى:

أولا: روافدها النظرية: ومنها تتبثق رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية وهي فيما أعتقد:

#### 1- آیات الله (سننه):

الباب الثاني: ـ

- المنظومات السننية التي وضعها الله لتحكم علاقات الإنسان مع الله ومع الكون ومع النفس في الكتاب المسطور وهو الوحي من قرآن وسننه.
  - المنظومات السننية التي وضعها الله لتحكم الكون في الكتاب المنظور.
- المنظومات السننية التي أوضعها الله لتحكم حياة الأفراد والمجتمعات (الكتاب المستور).
  - 2- الفكر الإسلامي: بكل مدارسه العقدية والفقهية والفلسفية والتاريخية...
- 3- الفكر الإنساني: في اتجاهاته العلمية التي تكشف عن سنن الله في الكون وفي النفس والمجتمع بموضوعية.

واتجاهاته الفلسفية التي تبحث في فلسفة التاريخ والحضارة وتلتزم بالموضوعية العلمية وكل الدراسات السننية.

#### ثانيا: روافدها العملية:

وهي الآليات والوسائل التي ساهمت في صياغة رؤيتها وتشكلها وهي كثيرة كما أوردتها في المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية والجزائرية جزء منها لابد من العودة





الاجبارية إليها، وإنما أركز هنا على خلاصات بما يتماشى مع هذا العنصر وكان طريقا إلى تأسيس آلية من الآليات العملية للمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة وهي ما يسمى بحركة أو جماعة البناء الحضاري كعينة من المدرسة الجزائرية.

#### 1 - جهود علماء الجزائر الكبيرة والكثيرة والمتواصلة:

هؤلاء المفكرون والعلماء هم كثر ذكرت بعضهم في التعريف بالجزائر وتاريخها الثقافي، وهم أولئك الذين كان لهم جهد و بوي ثقافي متواصل في بناء وتوعية المجتمع الجزائري بدينه وحضارته ووطنه، وتاريخه الثقافي والبطولي الثوري مستخدمين في منهجهم التربوي وسائل كثيرة على رأسها كتاتيب التعليم القرآني والمدارس والعملية التربوية التعليمية ومنهم:

عبد الحميد ابن باديس، محمد البشير الإبراهيمي، والعربي التبسي، ومبارك الميلي، والفضيل الورتاني، أطفيش، والشيخ بيوض، والشيخ دردور، وأحمد سحنون، وعبد اللطيف سلطاني، وأحمد حماني، والشيخ الأطرش، ومالك بن نبي، وحمودة بن الساعي، وعبد الرحمان شيبان، والشيخ بن لكبير، وعمار طالبي، ورشيد بن عيسى، وعبد الرزاق قسوم، والتجاني الهاشمي، والتجاني مجوري، ومحمد السعيد، والهادي الحسني، والشيخ كشاط وتوفيق المدنى، وعبد الرحمان الجيلالي، وابو القاسم سعد الله، ومولود قاسم نايت بلقاسم...

#### 2 - العمل الجمعوي المؤسساتي المتواصل للعلماء الجزائريين:

وتشكل ذلك في صور مختلفة منها التعليم القرآني ومنها العمل الصحفي ومنها العمل الجمعوي المتواصل: وتجلى ذلك أكثر في:

- جمعية العلماء المسلمين الجزائريين التي تأسست في 1931م.
  - جمعية القيم الإسلامية التي تأسست سنة 1963م.
- حركة البناء الحضاري التي تأسست على فكر مالك بن نبي من تلاميذه بين 1968م و 1972م.
  - الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري التي تأسست في 1990م.





أ- جمعية العلماء المسلمين الجزائريين: وأذكر هنا العلماء الجزائريين الذين شكلوا مجلسها الإداري في عامها الأول مع إضافة بعض الأسماء التي أضيفت في العام الثاني<sup>1</sup>.

| رئيسا. | عبد الحميد بن باديس |  |
|--------|---------------------|--|
|        |                     |  |

■ محمد الفضيل اليراتني عضو مستشار

ومن الأسماء المضافة في إطار تسهيل الاتصال برئيس الجمعية في قسنطينة فتأسست لجنة دائمة في الجزائر العاصمة وهم:

- عمر إسماعيل
- محمد المهدي
- آیت سی أحمد عبد العزیز
  - محمد الزميلي
  - الحاج عمر العنق

ومن الأسماء المضافة في العام الثاني لمجلس الجمعية:

■ العربي التبسي.

<sup>1-</sup> الزبير بن رحال، عبد الحميد بن باديس رائد النهضة العلمية والفكرية، دار الهدى، عين مليلة، ط1، 1997، ص 58.





- أبو اليقضان.
- السعيد الزهراوي.
- محمد خير الدين.
- علي أبو الخيار.
  - يحي حمودي.
  - قدور الحلوي.
- عبد القادر بن زيان.
  - أبو بعلى الزواوي
  - رودوس محمد.
  - محمدبن مرابط.
  - رشيد بطحوش.
  - محمد بن الباي.

#### ب- جمعية القيم التي تأسست في 1963/02/09:

فكان من مؤسسيها من غير تحديد للمهام1:

- الهاشمي التجاني.
  - أحمد بن جدو.
- عبد الرشيد مصطفاوي.
  - عمار طالبي.
  - محمد الأكحل شرفاء.
  - محمد الشريف قاهر.
    - رشید بن عیسی
    - عبد الوهاب حمودة.
      - مدني عباسي.
        - محمد نسیب.

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، جذور الحركة الإسلامية في الجزائر، مرجع سابق، ص 236.





- مختار بولعروق.
  - عمر کانونی.
- إبراهيم الماحي.
- سلیمان جنان.
- صالحي الزبير.
- مختار عنيبة.
- رضا بن لفقیه
- أحمد سحنون
- عبد اللطيف سلطاني
  - مصباح حويذق
  - عمر العرباوي
  - عباس التركي
  - الحاج خليفي
    - عمر خاوي
  - سلیمان بن یوسف
    - الحاج أيوب.
    - براهیم بوداود.
  - محمد آکلی تیغیلت

#### ج- الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري (12 نوفمبر 1990م) 1:

برآسة الطيب برغوث وكان في تأسيسها الإداري نخبة من الرساليين الواعين من علماء جزائريين كلهم أساتذة في الجامعات الجزائرية في تخصصات مختلفة منها العلوم الإسلامية والعلوم الفيزيائية والعلوم التقنية والعلوم الإلكترونية والعلوم الاقتصادية والعلوم الطبية.. فكانوا بحق جمعية علماء مسلمين جزائريين مرة أخرى ولكن هذه المرة ليس في الشريعة فقط ولكن في العلوم المختلفة.

<sup>1-</sup> مجلة التذكير، مسجد جامعة الجزائر، العدد 10 رجب 1422، فيفري 1991، ص 14.





رئيس الجمعية

الطيب برغوث

- الأمين العام
- محمد مصطفى براهيمي

#### أمانة الجمعية:

- عبد الله العربي.
  - أنور هدام.
- مصطفى بلعيد.
- ثابت أول محمد.
- بلخامسة نور الدين.
  - عبد الهاني قند.

#### 3 - المؤسسات الأكاديمية الكبرى للمجتمع:

وذلك من خلال المنابع العلمية ومنها كليات العلوم الإسلامية في الجامعات في مثل جامعة الجزائر وجامعة باتتة وجامعة أدرار وجامعة وهران وجامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية بقسنطينة.

ففي هذه الكليات وغيرها من علماء الجزائر الأفذاذ من يؤصل وينظر في العلوم المختلفة وفي المناهج المختلفة في إطار الوعي السنني العام.

#### مؤسسات إعلامية هادفة:

- أ- مثل الصحف التي كانت ناطقة باسم جمعية العلماء المسلمين الجزائريين زمن ابن باديس مثل الشهاب والمنتقد، والسنة، والصراط...الخ.
  - ب- ومثل الصحف الناطقة باسم جمعية العلماء المسلمين الان مثل البصائر.
- ج- ومثل الطباعة و النشر الهادفة مثل دار قرطبة للنشر مع مركز التفاهم الحضاري والتربية.
- د- ومثل قناة القرآن الكريم الجزائرية التي تؤدي دورا متميزا وبمنهج علمي متميز وبمنهج في التغيير متميز وأصيل كل ذلك في إطار الإسلام والجزائر أولا.





وما يقدمه كوكبة علمائها أمثال محمد دراجي وعبد الرزاق قسوم وأبو عبد السلام ومحمد الهادي الحسنى وعبد النبى محمد إلا نماذج فقط من كوكبتها.

- ه- ومثل موقع مجلة الشهاب في الانترنيت.
- و ومثل موقع السننية للدراسات الذي يترأسه الطيب برغوث.
- ي- ومثل موقع الطيب برغوث الذي أسسه أصدقاؤه وتلاميذه من أحباب وأقطاب المدرسة الحضارية.

ومما جاء في التعريف بهذا الموقع: هذه المختصرات من الفقرات:

- أ- « يحاول القائمون على هذا الموقع سن سنة حسنة في عرض أفكار بعض المفكرين المسلمين وجهودهم ونشاطاتهم وإسهاماتهم في التجديد الحضاري للأمة... ثم تسديدها وترشيدها بالنقد والتقويم والبناء، وهذه المحاولة لا تعني أبدا أنه لا يوجد من المؤسسات الإسلامية من يقوم الان بهذا الأمر للتعريف بالكثير من الدعاة والعلماء والمفكرين ولكن ستستفيد هذه المحاولة من كل ما هو موجود في الساحة من محالات مباركة مع التركيز على أفضل وأنسب المناهج لعرض أفكار وأعمال العلماء والمفكرين وأحسن الأساليب لنقدها وتقويمها وإذ يبدأ هذا الموقع بعرض بعض أعمال وجهود أحد المفكرين المسلمين فإنه يدعو الشباب المسلم والقادرين من أبناء الأمة الإسلام والأمة والإنسانية وللموقع نية في التعريف بجهود مجموعة أخرى من العلماء والمفكرين الذين أسهموا بقوة في خدمة الفكر الإسلامي ولكن ما زالت أفكارهم وجهودهم غير معروفة وفي بعض الأحيان معزولة عن الساحة لأسباب كثيرة» أ.
- ب- « إن هذا الموقع يرى أن مدرسة البناء الحضاري أو تيار البناء الحضاري أو الاتجاه الحضاري في الفكر الإسلامي ما زال من جهة بحاجة إلى تعميق وإنضاج وإكمال على مستوى الرؤية والمنهج والمشروع والأدوات والوسائل والتطبيقات، ومن جهة أخرى ما زال بحاجة غلى التعريف برجاله وبالمفكرين الذين أسهموا في تشكيله

<sup>.</sup>  $\underline{\text{http://www.istrategia.net/tayyeb/tayyebautobiogrph.phtml}} - 1$ 





وإنضاجه وتعميقه في القديم والحديث سواء أكانوا من المسلمين الذين يعيشون في البلدان العربية والإسلامية أو في البلدان الغربية وغيرها. والشباب المسلم بحاجة أولا إلى الإطلاع على هذا التيار أو الاتجاهأو المدرسة ليس بالضرورة أشخاصا أو جمعيات أو جماعات ولكن أولا وقبل كل شيء باعتباره وعيا حضاريا ومنهجا فكريا ورؤية سننية منهجية ومشروعا متكاملا للتجديد الحضاري للأمة إذ ينبغي أن يعي الشباب أولا وقبل كل شيء أن الاتجاه أو التيار الحضاري في الفكر الإسلامي ليس ملكا لفرد معين أو جمعية معينة أو حزب معين، غنما هو وعي وفكر غايته رفد وإثراء خريطة الوعي والحركة والفعل في مختلف مجالات الحياة بالأفكار والمناهج والرجال والمشاريع اللازمة لتجديد الأمة والتفاعل مع مشكلاتها وأحوالها وأوضاعها»1.

ج- « ومن هذا المنطلق سيبدأ القائمون على الموقع بالتعريف بفكر وجهود المفكر الجزائري الأستاذ الطيب برغوث باعتباره أحد الذين اهتموا بالاتجاه الحضاري في الفكر الإسلامي المعاصر وعمقوا الكثير من مقولاته ومفرداته ومناهجه وتياراته المتنوعة. ذلك لأن الشعور العام لدى القائمين على الموقع يؤكد أن الكثير من أفكار وجهود هذا المفكر ما زالت لم تصل إلى شريحة عريضة من أبناء المسلمين في المغرب الإسلامي والمشرف الإسلامي وفي مختلف بلدان العالم الإسلامي على الرغم من أصالتها وعمقها وتعبيرها المخلص عن الوجهة الإسلامية الحضارية الأصيلة في الفكر الإسلامي أملين أن تتاح الفرصة والإمكانات للتعريف بالكثير من المفكرين الذين ما زالت أفكارهم غير متداولة بين الشباب وفي أوساط ودوائر الوعي المختلفة على الرغم من عمقها وأهميتها وحاجتنا الماسة إليهم اليوم»2.

#### 5- العمل المسجدي وخطابه:

فلا شك أن العمل المسجدي من أكبر روافد العلم والوعي التربوي والخيري للمدرسة الحضارية الجزائرية وغيرها، وقبل ذلك فالعمل المسجدي هو إحدى الأعمال الثلاثة الكبرى التي قام بها الرسول صلى الله عليه وسلم حين هاجر من مكة إلى المدينة وهي المؤاخاة بين

<sup>1-</sup> موقع: .http://www.istrategia.net/tayyeb/tayyebautobiogrph.phtml

<sup>2-</sup> الموقع نفسه.





المهاجرين والأنصار وتدوين دستور الدولة الإسلامية في المدينة المنورة وبناء المسجد، وعلى مسار التاريخ الإسلامي كان للمسجد دورا عظيما في الدعوة و البناء والوقاية لكل نموذج إسلامي.

- ومن صور العمل المسجدي كرافد للمدرسة الحضارية الجزائرية:
- أ- المساجد التي افتتحتها جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في عهد عبد الحميد بن باديس: فقد بني سبعين مسجدا حرا مستقلا عن السلطات الفرنسية وبني سبعين مدرسة وأكثر إضافة إلى المعهد الباديسي.
- ولا يزال الجامع الأخضر في قسنطينة الذي كان عبد الحميد بن باديس قائما برسالته المسجدية فيه شاهدا على ذلك.
- ب- المساجد الكثيرة بعد الاستقلال وقبله والتي كانت من جهة مدارس تؤدي رسالتها ومن جهة أخرى مدارس وكتاتيب لتعليم القرآن السنة والعلوم الإسلامية ومن جهة ثالثة روافد للعمل الدعوي التربوي لبناء الأجيال.

ومن ذلك المساجد الرسمية أو المساجد الجامعية

- وكعينات تاريخية فقط على ذلك:
- أ- الجامع الأخضر للشيخ عبد الحميد بن باديس في قسنطينة.
- ب- مسجد الجامعة المركزية وهو أول مسجد تم تأسيسه في الجامعة الجزائرية سنة 1968م باجتهاد تلاميذ مالك بن نبي رحمه الله- وما انتشر بعد ذلك من المساجد الجامعية القائمة على نخبة المجتمع في العلم تؤدي دورها النظري والعملي في بناء تيار النخبة الرسالية الواعية.

#### ج- مسجد دار الأرقم بالعاصمة:

« انطلق مشروع بناء هذا المسجد بالعاصمة سنة 1971 بالتعاون الوثيق بين الشيوخ عبد اللطيف سلطاني وأحمد سحنون ومحمد السعيد.. إذ كان مسجد الجامعة المركزية قد شكل في بداياته فضاء للنخبة الجامعية الإسلامية لأنه مسجد فتح بالأساس داخل مبنى الجامعة فإن مسجد دار الرقم قد ضم في سنوات السبعينات أبرز الوجوه الدينية غير الرسمية





ممثلة في الشيوخ سلطاني وسحنون ونظرا لما كان يحوز عليه هؤلاء الشيوخ من سمعة وثقل تاريخي ومن رمزية العلماء سيتحول هذا المسجد إلى قطب مرجعي»1.

قال مصطفى براهيمي متحدثا عن دور هذا المسجد: « فرصة تاريخية للالتقاء بين ممثلي جيلين كاملين من أجيال الصحوة والمجتمع وهما أحمد سحنون ومحمد السعيد»<sup>2</sup>، ويعلق الطاهر سعود على هذا الكلام قائلا: «أي بمعنى آخر بين جيل الشيوخ العلماء وجيل الحركيين الإسلاميين الشباب أمثال محمد السعيد ومدني عباسي وغيرهم».

ثم يؤكد: « وبقي لهذا المسجد دوره الطبيعي موصولا طيلة عقد الثمانينات وعندما قدم عقد التسعينات تحول إلى خلية عمل إسلامي فاعلة حيث خرجت منه عديد المبادرات لتوحيد الصف الإسلامي كمشروع رابطة الدعوة الإسلامية سنة 1989 كما احتضن بعض الفعاليات الدعوية كملتقى الدعوة الإسلامية الثاني الذي انعقد في صيف 1990»3.

## د- المساجد التي بنيت مع المعاهد الإسلامية:

مثل:

- مسجد أول نوفمبر باتنة الذي بناه الحاج لخضر رحمه الله بكلية الشريعة باتنة وكان الطاهر حليس رحمه الله ساعده الأيمن فرحمهما الله.
  - مسجد جامع الأمير عبد القادر رحمه الله في جامعة الأمير عبد القادر قسنطينة.
    - مسجد عقبة بن نافع في بسكرة المجاور لقبر عقبة بن نافع رحمه الله.

وهذه مجرد عينات فقط ففي الجزائر مساجد كبرى كهذه وتؤدي أدوارا مثلها أو أكثر وإنما هذه عينات يذكرها الباحث فقط.

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية بالجزائر، دراسة دكتوراه، مرجع سابق، ص 285.

<sup>2 -</sup>Mostafa Brahimi a Cheikh Ahmed Sahnoun ou l'indépendance incarnée dans ses plus nobles dimaensions, p 285.

<sup>3-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية بالجزائر، دراسة دكتوراه، مرجع سابق، ص 286.





#### المطلب الثالث: حركة البناء الحضاري نموذج عن المدرسة الجزائرية:

## حركة البناء الحضاري: نموذج من المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة

وهي عمل جماعي مؤسساتي لعلماء الجزائر، ويعتبر رافدا عمليا وآلية من آليات المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة، تأسست في صورة عملية كإطار حركي منهجي للدعوة الإسلامية في الجزائر، وهي أول إطار حركي منهجي ظهر في جزائر ما بعد الاستقلال قبل الإخوان المسلمين في الجزائر.

فكيف نشأت وأين ومتى تأسست؟ ومن هم العلماء المفكرون الذين قاموا بذلك؟ وكيف كانت مسيرتها العملية الطيبة؟ وما علاقة حركة البناء الحضاري بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة، وما علاقتها بالمدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة، أي كيف تلتقي معها في الرؤية والمنهج والروافد النظرية وبعض الروافد العملية؟ الفرع الأول: نشأتها:

قال الطاهر سعود: «لقد نشأت هذه الحركة في أحضان الجامعة الجزائرية متأثرة بالمفكر مالك بن نبي وبأفكاره حول النهضة والبناء الحضاري وقد تتلمذ معظم مؤسسيها إن لم نقل كلهم على يديه في الحلقات الأسبوعية التي كان يعقدها في بيته بعد عودته إلى الجزائر»1.

وعندما نقول الجامعة الجزائرية قلنا فكر مالك بن نبي الجزائري حينها: قال الطيب برغوث: « حركة البناء الحضاري نشأت أصلا في أحضان حلقات مالك بن نبي وعلى الهيكلية الفكرية لنظريته العامة في نشوء الحضارة ومناهج الصراع الفكري وآليات التدافع الاجتماعي المرتبطة لذلك دون توجيه مباشر منه طبعا»<sup>2</sup>.

فمالك بن نبي كان مرشدا فكريا بأطروحاته ومرشدا روحيا بحلقاته فتأثر تلاميذه وقاموا بتأسيسها ولم يكن مؤسسا مباشرا لها.

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية بالجزائر، المرجع السابق، ص 319.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التحديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 29.





قال أنور نصر الدين هدام: « مالك بن نبي لم يكن مؤسسا لهذا التنظيم بمعناه التقني ولكنه وفر المناخ النفسى والفكري والثقافي لعمله عن غير قصد من خلال حلقاته الفكرية»1.

وقال الطاهر سعود: «فكان هذا المناخ بما أحدثه من تعارف بين الطلبة وبما نتج عنه من تقارب فكري وروحي ومن إحساس الواجب واستشعار لدور النخبة الجامعية في العملية التغييرية ولدورها ورسالتها في المجتمع على أساس ما تحوزه من الاستعلاء المعرفي. كل ذلك كان حافزا لبعض طلبته للاتجاه نحو تأسيس هذه الحركة»2.

## الفرع الثاني: تأسيسها:

تأسس هذا النموذج عن المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة وهو حركة البناء الحضاري في نهاية الستينات وبداية السبعينات كعمل جماعي علمي منهجي جزائري له منهج متميز ورسالة واضحة في الحياة.

قال الطاهر سعود: « عن تاريخ التأسيس يتحدث الطيب برغوث على أن الجماعة نشأت في أواخر الستينات حيث توفرت مبررات وشروط هذا التأسيس لتظهر إلى الوجود أولى الجماعات الإسلامية الجزائرية إلا أن بعض قياديي الجماعة الآخرين يطرحون بداية عقد السبعينات وتحديدا سنتي 1971- 1972 كتاريخ فعلي ثم فيه التأسيسي الرسمي للجماعة وخروجها إلى الوجود ككيان منتظم واضح المعالم والخطة والأهداف»3.

مؤسسوها: أسسها تلاميذ مالك بن نبي وهم كثر.

قال الطيب برغوث متحدثا عن تلاميذ مالك بن نبي بصفة عامة: « لابد أن أشير باقتضاب إلى التأثير المباشر لمالك بن نبي في جيل كامل من النخبة الجامعية في الجزائر وفي مقدمة هؤلاء عمار طالبي ورشيد بن عيسى وسعيد شيبان وعبد الوهاب حمودة ومحمد جاب الله ومحمد بوجلخة وعبد اللطيف عبادة ومحمد السعيد وسعيد مولاي وغيرهم ممن كانت لهم علاقة مباشرة بمالك بن نبي وحضور مستمر في ندواته الفكرية وتأثير في أجيال

<sup>1-</sup> حوار مع أنور هدار أجراه الطاهر سعود.

<sup>2-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، مرجع سابق، ص 325.

<sup>3-</sup> الطاهر سعود، مرجع سابق، ص 318.





تالية من النخبة الجامعية الجزائرية التي لم تحظ باللقاء والأخذ المباشر من مالك بن نبي»1.

ومن هؤلاء النخبة الذين تحدث عنهم الطيب برغوث، نخبة من الطلبة الذين أكملوا دراساتهم التخصصية في الخارج وعادوا إلى الجزائر سنة 1968.

والتحقوا بندوة مالك بن نابي فتعلموا العلم واستوعبوا المنهج وأسسوا عملا دعويا منهجيا علميا هادئا يستثمر في الإنسان فكرا وروحا وسلوكا انطلاقا من قوله تعالى: { إِنَّ الله لاَ يُغَيُّر مَا بِقُوم حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم }<sup>2</sup>.

ومن المؤسسين الحقيقيين لذلك: عبد الحميد بن شيكو وبوجلخة محمد التيجاني ومصطفى براهمى ومحمد ثابت أول.

#### الفرع الثالث: مسيرتها الطيبة:

ثم كانت مسيرتها وفق خصائص العلم والحكمة والموعظة الحسنة ومنهج الإحسان في كل شيء في الفكرة والغاية وفي المنهج وفي الوسيلة وفي العلاقة مع الآخرين في المحيط الاجتماعي والمحيط الحركي الإداري، إذا حضرت لا تعرف وإذا غابت لا تفتقد تتفع ولا تضر ولا تشكل خطرا على أحد إنما خطرها على الجهل لأنها تقوم على العلم وضد التخلف لأنها تدعو إلى النهضة الحضارية وفلسفة الحضارة والتغيير وبناء الحضارة الإسلامية.

ومن تركيزها طيلة مسيرتها على العلم والحكمة أنها اعتنت بمنهج ووسائل عبد الحميد بن باديس في جمعية العلماء المسلمين من التركيز على العلم والقراءة كفعل منهجي، والتعليم بمراحله والعمل المسجدي والعمل الصحفي والعمل الخيري والعمل التربوي بصفة عامة ذات البعد الفكري والسلوكي والروحي المتكامل.

قال الطاهر سعود: «ومنذ تاريخ تأسيسها الفعلي بدأت هذه الحركة تباشر عملها النضالي في الوسط الطالبي الجامعي كالثانوي وقد ركزت منذ البداية على استقطاب

<sup>1-</sup> أنظر الطيب برغوث، أضواء على تجربة البناء الحضاري الإسلامية في الجزائر، مصدر سابق، ص 67.

<sup>2-</sup> سورة الرعد، الآية: 11.





الكفاءات الطالبية ذات النوعية متبنية في ذلك نفس الأسلوب الذي باشره ملهمها فكريا مالك بن نبي»1.

قال الطيب برغوث متحدثا عن الصفة الجامعية لهذه الحركة: « اعتبرت العناية بتكوين نخبة قيادية وإيجاد القيادات الاجتماعية التي تمتاز بالفعالية أساسا لمباشرة العملية التغييرية لذلك كانت النخبة المتعلمة والساحة الجامعية هي مضغة اهتمامها منذ البداية على اعتبار أن الصفوة هي دائما مركز الثقل في كل إنجاز تاريخي وحضاري»<sup>2</sup>.

#### الفرع الرابع: خلاصة التعريف بها.

ولعل الخلاصة هنا في ظهور ونشأة حركة البناء الحضاري كنموذج يمكن إبرازها من خلال النقاط التالية:

- 1. حركة البناء الحضاري نموذج فقط من فكر ومنهج ورؤية المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة، وكل عينة نجدها متصفة بمعطيات الزمان والمكان والإنسان والظروف.
- 2. حركة البناء الحضاري يعتبر ضمن المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية والمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية الحضارية الجزائرية تتدرج في منهجها ورؤيتها ضمن المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة، وكل من هذه الثلاثية تلتقي في الرؤية العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية وتلقي في المنهج العام للتغيير والبناء الحضاري: البناء الثقافي الفكري والروحي والسلوكي والمنهجي، أي تغيير ما بالنفس ببناء الإنسان أولا وببناء الإنسان تتبنى الحضارة، وتلتقي في الروافد النظرية وتلتقي في الخصائص العشرة.
- إذن: تلتقي في الرؤية والمنهج والروافد النظرية والخصائص العشرة وبعض الروافد العملية مع مراعاة خصوصيات الروافد العملية الجزائرية.
- 3. حركة جزائرية انطلقت ونشأت في الجامعة الجزائرية ثم انفتحت على المجتمع الجزائري بكل فئاته الاجتماعية.

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، مرجع سابق، ص 418.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، أضواء على تجربة البناء الحضاري الإسلامية في الجزائر، مرجع سابق، ص 67.

الباب الثاني:



- 4. حركة جزائرية قامت على أسس فكر فيلسوف جزائري هو مالك بن نبي صاحب نظرية الدورة الحضارية في فلسفة الحضارة من غير تأسيس منه شخصيا لذلك، ثم نمت وتطورت أفكارها وتأصلت نظريتها في فلسفة الحضارة والتغيير على يد فيلسوف جزائري آخر هو الطيب برغوث في نظريته: نظرية التدافع والتجديد الحضاري.
- 5. تأسيسها كان عملا جماعيا بحرية فكرية قائما على عالم الأفكار قبل أن يقوم على عالم الأشخاص فلم تؤسس على تقديس مالك بن نبي كشخص ولكن قامت على نوعية أفكاره الإسلامية المنطقية الموضوعية العلمية التي صارت أفكارا عالمية والعالم كله يدرس نظرية مالك بن نبى في فلسفة الحضارة.
- 6. مؤسسوها كانوا نخبة جامعية طلبة وأساتذة وو اعين بدينهم ورسالتهم في الحياة وهي واجب الدعوة إلى الله على دين ونهج وسنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، وإنقاذ الإنسان لنفسه ثم إنقاذه للعالم من حوله من خلال الصلاح والإصلاح الالتزام والرسالية. أي أن يكون الإنسان صالحا في نفسه مصلحا لغيره فيأمر بالمعروف وينهى عن المنكر.
- 7. كانت أول حركة إسلامية تأسست في الجزائر بعد الاستقلال قبل ظهور روافد الأخوان المسلمين في الجزائر، فهي امتداد لجمعية القيم 1963 وجمعية العلماء 1931 والحركة الوطنية، وحركة الأمير عبد القادر، والعلماء قبلهم، انطلاقا من المنهج القائم على تغيير ما بالنفس أولاو هو منهج القرآن والسنة وسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم ومنهج تاريخ دعوات الأنبياء جميعا.





## المبحث الثانى: نشأة ومسيرة الطيب برغوث.

سأنطلق إن شاء الله في التعريف بالطيب برغوث بصورة موجزة وذلك بناء على المعطيات التالية:

- 1. لأن المحور المركزي للبحث حسب العنوان كان هو المدرسة الحضارية بصفة عامة من حيث مفهومها ونشأتها وخصائصها وروافدها ورؤيتها في العقيدة وفي المعرفة وفي الأخلاق وفي المحاور الكبرى لفلسفة الحضارة من حيث عوامل قيامها وأسباب سقوطها وكيفية وقوع التأزم الحضاري ثم كيفية التجديد الحضاري إضافة إلى رؤيتها في الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيفية تجديد وضعها حضاريا.
- 2. وكان الطيب برغوث نموذجا تطبيقيا، فحاولت أن أدقق ما استطعت في بيان رأي الطيب برغوث في جميع كليات وجزئيات المحاور الكبرى المتعلقة بخطة المدرسة الحضارية التي أشرت إليها أعلاه وأردت في هذا الباب أن أركز بدقة على نظرية الطيب برغوث المستقلة الجديدة في فلسفة الحضارة والتاريخ والاستخلاف الإنسان العام في كوكب الأرض في عالم الشهادة.
- 3. وما دام يستحيل تقديم النظرية من غير تقديم صاحبها لذلك أردت أن أوجز التعريف به و قد عرفت بالمدرسة الحضارية الجزائرية التي أخرجته وأمثاله إلى الوجود، ثم أركز بعد ذلك على نظريته "نظرية التدافع والتجديد في صياغتها النظرية والتطبيقية".
- 4. وفي هذا الإيجاز للتعريف به سأورده إن شاء الله من خلال ثلاثة عناوين وهي: تشكل محطات كلية في حياته وضمنها العناوين الجزئية.
  - أ- الطيب برغوث من شعبة الزيتون رأس العيون إلى قسنطينة.
  - ب- الطيب برغوث من قسنطينة جامعة الأمير عبد القادر إلى سوريا.
    - ج- الطيب برغوث من سوريا إلى النرويج.

الباب الثاني: ـ



ثم أتناول إنتاجه الفكري، من خلال محاور ثلاثة أخرى وهي:

أ- من سلسلة المقالات والأبحاث وممارسة الدعوة إلى سلسلة مفاتيح الدعوة.

ب - من سلسلة مفاتيح الدعوة إلى سلسلة آفاق في الوعي السنني.

ج- من سلسلة آفاق في الوعي السنني إلى آفاق في الخبرة القيادية.

المطلب الأول: نشأة ومسيرة الطيب برغوث.

الفرع الأول: الطيب برغوث من شعبة الزيتون إلى قسنطينة:

1. ميلاده ونشأته: ولد ونشأ الطيب بن المبارك برغوث في قرية وبلدة طيبة مباركة هي قرية شعبة الزيتون دائرة رأس العيون ولاية باتنة منطقة الأوراس الأشم بشرق الجمهورية الجزائرية يوم 20 أفريل 1951م.

وهي ودائرة يعرف أهلها بالتواضع والتدين وحب العمل اليدوي. فولد من أبوين مؤمنين متواضعين يحبان العلم جاهدا جهادين، جهادا علميا إذ حرصا على نجاح أولادهم في الدراسة بتفوق فهم إطارات ونخبة منهم المفتش في الرياضيات والأستاذ الجامعي في الاقتصاد ومنهم العالم المفكر الطيب صاحب نظرية التدافع والتجديد الحضاري.

وجاهدا ضد الاستكبار الفرنسي طيلة الثورة التحريرية الكبرى وما بدلوا بعد ذلك تبديلا، فقد ساهما في الثورة التحريرية وفي الثورة الثقافية فساهما في تحرير الحقول ثم في تحرير العقول وما نظرية الطيب بن المبارك إلا نموذج من ذلك.

- 2- تلقى تعليمه الأولى في القرية: شعبة الزيتون ورأس العيون كأبناء البلدة في مدرسة.
- 3- بعد ذلك انتقل إلى مدينة باتنة فدرس مرحلتي التعليم المتوسط والتعليم الثانوي اختصاص العلوم الشرعية حتى نال شهادة البكالوريا:

بكالوريا التعليم الأصلي سنة 1975م.

- 4- سجل في جامعة قسنطينة قسم علم الاجتماع.
- 5- تخرج من جامعة قسنطينة متحصلا على شهادة الليسانس تخصص علم الاجتماع سنة 1979م بمذكرة قدمها تحت عنوان:



- 6- سجل في قسم الدراسات العليا علم الاجتماع بجامعة الجزائر وأنهى المرحلة النظرية
   بحث تحت عنوان: نظرية مالك بن نبي في الثقافة سنة 1981م.
- 7- توجه إلى جامعة الجزائر، قسم الدراسات العليا وأصول الدين فدرس الدراسة النظرية وقدم بحثا تحت عنوان التدابير الوقائية من الطلاق في الإسلام سنة 1984م.
- 8- وهكذا فقد درس الدراسات العليا في فرعين هما علم الاجتماع وعلوم إسلامية لكنه أكمل فيما بعد في العلوم الإسلامية وفلسفة الحضارة من منظور إسلامي.
  - وكانت القراءة والكتابة والأفكار هوايته منذ صغره.
- 9- ثم عاد إلى قسنطينة ليكمل دراسة في الماجستير علوم إسلامية ويبدأ تدريسه في الجامعة فعين أستاذا في جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية بقسنطينة سنة 1987م. فعمل أستاذا في مجموعة من المقاييس هي: مناهج الدعوة، فقه السيرة، وتاريخ الدعوة ورجالها، والفكر الإسلامي المعاصر، مدخل إلى علم الإعلام.
- 10- تولى بجامعة الأمير إلى جانب التدريس مهام علمية وإدارية منها إلى جانب كونه أستاذ محاضر ومطبق:
  - أ- عضو دائم بالمجلس العلمي للكلية.
  - ب- نائب مدير معهد الدعوة وأصول الدين مكلف بالدراسات العليا.
- ج- كان عضوا مؤسسا لجمعية أصدقاء جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة.
- د- وكان عضوا بالمجلس العلمي بمديرية الشؤون الدينية بولاية قسنطينة وهو مؤسسه أكاديمية مهمتها التوجيه الثقافي والفكري والتربوي والاجتماعي من منظور شرعي متكامل.
  - 11 وفي سنة 1990 أسس وترأس الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.
- 12- تحصل على شهادة الماجستير في مناهج الدعوة وفقه التغيير سنة 1992، بعد إنجازه لبحث تحت عنوان: المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها خلال الفترة المكية.

الباب الثاني: ـ



- 13- بقي في هذه المهام العلمية والإدارية إلى جانب المهام الدعوية داخل وخارج الجامعة في الجزائر كلها غاية سنة 1996م.
- 14-و إلى جانب المهام العلمية والإدارية التي كان يؤديها في جامعة الأمير عبد القادر بقسنطينة فقد كان يؤدي مهاما أخرى دعوية قبل وأثناء وبعد تواجده في جامعة الأمير وإلى يومنا هذا فهو صاحب رسالة يدعو إلى الله ويحمل هم قضايا أمته ويساهم ويبحث دائما في كيفية هداية الناس إلى دين الله الصحيح وفق المنهج النبوي الصحيح وبالتالي البحث عن كيفية الفهم الحقيقي للأزمة الحضارية التي تمر بها الأمة الإسلامية وكيف يكون الخروج منها عن طيق التجديد الحضاري بالمساهمة في بناء الحضارة الإسلامية العالمية الثانية: التي وردت البشائر بها في القرآن والسنة وبحثها العلماء تحت عناوين المبشرات بانتصار ولكن كيف ولماذا؟ وعليه فقد ساهم بفعالية في المواكبة الفكرية والتربوية المباشرة لمسيرة الصحوة الإسلامية المعاصرة بالجزائر لحوالي أربعة عقود من الزمن ثم واصل بعد ذلك في الخارج لأن فكره سنني كوني عالمي ورسالته في الدنيا إسلامية سننية كونية عالمية حضارية.

## 15- وفي هذا الإطار:

- أ- شارك في الإرشاد الديني كخطيب جمعة متطوع منذ بداية السبعينات من القرن الماضي إلى يومنا هذا يقوم بذلك حتى في الغرب.
- ب- شارك في النشاط الثقافي الوطني منذ أن كان طالبا بالمعهد الإسلامي حيث كانت له كتابات صحفية وتأليفيه متنوعة.
- ج- بدأ الكتابة الصحفية الإعلامية في مرحلة التعليم المتوسط حيث نشر مقالات في جرائد ومجلات جزائرية مختلفة.
- د- اشتغل بالدعوة إلى الله: في مجال الإعلام والتوجيه الثقافي بوزارة الشؤون الدينية بالجزائر منذ أن أكمل مرحلة الليسانس سنة 1979م حتى 1996م.
- ه- أشرف على مجلة الرسالة وكان عضوا في هيئة تحرير جريدة العصر ومجلة الأصالة.





و - وساهم في البناء والوعي الثقافي للطالب الجزائري في مختلف الجامعات بما في ذلك تنظيم دروس، ومحاضرات وندوات وملتقيات الوعي والبناء الحضاري وحتى المخيمات الترفيهية الثقافية البناءة في إطار قانوني وبالحكمة والتثبت.

وعليه فقد كان له دور فاعل في الحركة الطلابية الإسلامية الجامعية منذ التحاقه بها سنة 1975م حتى هجرته إلى الغرب سنة 1995 - 1996.

ي- وأصدر سلسلة مفاتيح الدعوة في هذه المرحلة.

#### الفرع الثاني: الطيب برغوث من قسنطينة إلى سوريا:

في عام 1996 خرج الطيب برغوث من الجزائر مهاجرا لأسباب ذاتية وموضوعية حقت فيه سنة الله في العلماء الكبار بل والأنبياء، فالأنبياء هاجروا كما هاجر سيدنا موسى لأسباب، وسيدنا إبراهيم وسيدنا محمد. والعلماء قديما وحديثا، هاجروا كما فعل ابن خلدون، ومالك بن نبي وسيد قطب وابن باديس والإبراهيمي .. هكذا نلاحظ أن سنة الهجرة في حياة هؤلاء الأنبياء والعلماء والمفكرين لها دلالات منها:

- 1. تعبر عن لحظات من ابتلاء شاق فيه تزكية للنفس وتربية لقوة الإدارة.
- 2. تؤدي إلى التوحيد الخالص لله في نفس المهاجر إذ يترك الأوطان والمتاع والراحة وربما تكون الهجرة عادة عن إكراه ويكون الخروج عن خوف وترقب ودعاء فيعلم المهاجر أنه لا إله إلا الله وما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده.
- 3. ترفع شخصية المهاجر لتكون ذات صبغة عالمية، فيتسع عقل الإنسان لما يسمع ويرى ويتسع فكره ويزداد إيمانه وعلمه وتجرده شه.
- 4. يصبح المهاجر عالميا فيعلم أن رسالة الإسلام عالمية وأن الهداية الربانية في الوحي إنما هي نعمة من الله وطابعها عالمي كالشمس والقمر والسحاب والبحار والمحيطات فيجد نفسه يبلغ رسالته للعالم..
- 5. وتكون الهجرة في نهاية المطاف بركة ونجاحا عظيما في حياة المهاجر إلى ربه قبل أن يهاجر من أجل وبسبب رسالة ربه...





وهكذا نجا ونجح موسى عليه السلام وعاد نبيا في الطريق. وهكذا عاد محمد رسول الله إلى مكة فاتحا لها. وهكذا يعود العلماء في النهاية وبركة كبيرة في حياتهم وأعمالهم وآثارهم تصحب عودتهم وتلحقها وتبقى بعد موتهم فيما بعد.

ومن هؤلاء عبد الحميد بن باديس عاد من مكة والمدينة، ومالك بن نبي عاد من فرنسا، وسيد قطب عاد من أمريكا، والشيخ محمد الغزالي عاد من الجزائر وقد فتحو أدى دور عقبة بن نافع مرة أخرى، قال تعالى: { وَمَن يُهَاجِر فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِد فِي الأَرْضِ مُرَاغَماً كَثيراً وَسَعَةً } أ.

## ومن مميزات ومنجزات هذه المرحلة... ما بعد الهجرة:

- إكماله لأطروحة الدكتوراه في نظرية التدافع والتجديد من خلال الحركة النبوية في بناء الدولة وذلك سنة 1997 تحت عنوان: "المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها خلال مرحلة بناء الدولة".
- وناقشها في عودة استثنائية إلى الجزائر سنة 2009، بجامعة الأمير عبد القادر قسنطينة.
- وهذه الرسالة من الأعمال التي اكتشف وأعلن من خلالها على نظريته في فلسفة الحضارة.
  - أنجز بعض كتبه مثل سلطة المنهج في الحركة النبوية.

#### الفرع الثالث: الطيب برغوث من سوريا إلى النرويج:

ثم واصل الطيب برغوث الهجرة بعد الهجرة ليستقر بعد ذلك في النرويج شمال قارة ؤربا. ومن خصائص ومنجزات هذه المرحلة:

- ازدیاد عتبة الابتلاء بوفاة زوجته التي بقیت في الجزائر ثم لحقت به وفي الطریق توفیت وذلك في مرحلة تواجده ما بین سوریا والنرویج.
- وهي التي رضي عنها كثيرا وأهدى إلى روحها بعض كتبه بعد ذلك وهي أم أولاده الثلاثة: عائشة، وصهيب وعقبة.

<sup>1-</sup> سورة النساء، الآية: 100





- استمر في أداء مهمته الدعوية الرسالية على مستوى عالمي في المجال الفكري والتربوي، وحوار الحضارات والثقافات فهدى الله به مهاجرين معه فازدادوا إيمانا وعلما وهدى الله به إلى الإسلام أناسا على غير دينه في أوربا فأسلموا تأثرا بمنهجه في الدعوة و التأسي برسول الله بطريقة موضوعية والملتزم بمفاتيح الدعوة التي كتبها ودعا إليها قبل ذلك.
- يدير جمعية مهتمة برعاية قضايا الجالية المسلمة المتكونة من عشرات الجنسيات المسلمة المختلفة.
- تواصل مع العالم من خلال موقع الشهاب ومقالاته البناءه وكان يخاطب من خلاله الصحوة الإسلامية العالمية والجزائرية.
  - أسس وترأس منتدى الدراسات الحضارية السننية:

وهو « مؤسسة فكرية ثقافية تربوية اجتماعية مستقلة يشرف عليها الدكتور الطيب برغوث وتهدف إلى بناء وتجديد الوعي بالثقافة والخبرة السننية المتكاملة التي ترتبط بها على الدوام أية نهضة أو مداولة حضارية في التاريخ، حيث يرى المنتدى بأن النهضة أو المداولة الحضارية ترتبط جذريا بمدى فاعلية المرافعة الحضارية وأن فاعلية المدافعة الحضارية ترتبط بدورها جذريا بمدى أصالة وتكاملية واطرادية حركة التجديد الفكري والثقافي والروحي والسلوكي والاجتماعي، فحركة المدلولة الحضارية التي تطبع التاريخ البشري يحكمها منطق أو قانون المدافعة والتجديد هذه هي النظرية أو الرؤية الفكرية والمنهجية الكلية التي يقوم عليها مشروع المنتدى ويعمل من أجل تأسيس وتعميق وتعميم الوعي بها لدى أجيال الأمة والإنسانية».

- أعلن عن سلسلة " آفاق في الوعي السنني" التي يطرح من خلالها بصفة عامة الجانب النظري لنظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ.. نظرية التدافع والتجديد، صدر منها ثمانية عناوين عن دار قرطبة الجزائر.
- « يهتم ويطرح مشروعا فكريا يهدف إلى صياغة النظرية الإسلامية للبناء الحضاري مرزك ا فيه على الأبعاد المعرفية والمنهجية والفكرية والثقافية والحضارية التي تساهم

<sup>1 -</sup>assounania@yahoo.com.





في إحداث النقلة الحضارية الضرورية للوعي المعرفي والروحي والسلوكي والعمراني الإسلامي ودفعة باتجاه التوافق مع سنن الهداية وسنن الأفاق وسنن الأنفس، كما يرى ضرورة بناء منهج لصناعة الفقه الدعوي الحضاري»1.

#### المطلب الثاني: مؤلفات وجهود الطيب برغوث:

1- إذا كان الطيب برغوث قد مارس عمليا أنشطة وأدوار ثقافية علمية إصلاحية تربوية تغييرية داخل وخارج الوطن لأكثر من أربعين سنة بما يلي:

- أ- نشاطه الإعلامي الصحفي الإصلاحي الإسلامي.
  - ب- وتدريس مقاييس كثيرة في الجامعة.
  - ج- وتوليه مهام إدارية متنوعة في الجامعة.
- د- وتأسيس للعمل الجمعوي مثل الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري ومنتدى الدراسات السننية.
  - ه وإشرافه على ندوات ومحاضرات ومعارض وملتقيات البناء الحضاري والثقافي.
    - و ممارسة الخطابة في تنسيق مع وزارة الشؤون الدينية.
- ز وأدائه مهام الدعوة والبناء الثقافي وطرح المشروع الإسلامي وفق الرؤية السننية الحضارية مع الجالية المسلمة في العالم.

2- فإن الطيب برغوث قد ألف أكثر من أربعين كتابا بين مطبوع ومخطوط. وطبعها من خلال ثلاثة سلاسل متدرجة في البناء الفكري في اتجاه بناء الوعي السنني في نظريته.. وهذه السلاسل هي:

- أ- سلسلة مفاتيح الدعوة.
- ب- سلسلة آفاق في الوعي السنني.
- ج- سلسلة آفاق في الخبرة القيادية.

سأصوغها من خلال العناوين التالية:

<sup>1-</sup> الوعي الحضاري، العدد الأول، مارس 2005، ص 7، وهي مجلة تصدر عن جمعية الأحرار للثقافة والتتمية، باتتة.





#### الفرع الأول: من سلسلة المقالات والأبحاث إلى سلسلة مفاتيح الدعوة:

#### أولا: نشأة هذه السلسلة وذكرها:

أ- ولقد كانت هذه المرحلة الأولى من فك ه إنتاجا وممارسة دعوية، ولقد سبق وأن أشرت في نشأته إلى بدء إنتاجه الفكري بالمقالات والأبحاث والخطب والعمل الصحفي في جرائد ومجلات جزائرية مختلفة منذ كان طالبا في التعليم المتوسط إضافة إلى المحاضرات والندوات والملتقيات التي كان يحضرها متدخلا ومشاركا وذكرت نماذج من مجلات كتب بها.

ب- فتكامل كل ذلك النشاط الفكري إضافة إلى نشاطه الدعوى ليكون التتويج النهائي لهذه المرحلة الأولى من فكره بظهور واكتمال سلسلة مفاتيح الدعوة التي لم تظهر دفعة واحدة وإنما كانت هذه المفاتيح تظهر من حين لآخر أحيانا بينها سنوات لأن الطيب كان فكره واقعيا فركز الخطاب الدعوي والفعل الدعوي باستمرار وكلما رأى إشكالية في ذلك الطريق تفكر في مفتاح علمي وشرعي لحل هذه الإشكاليات.

- وهذه السلسة الأولى: سلسلة مفاتيح الدعوة ومنها:
  - 1. القدوة الإسلامية.
  - 2. الواقعية في الدعوة الإسلامية.
  - 3. الدعوة الإسلامية والمعادلة الاجتماعية.
  - 4. التغيير الإسلامي خصائصه وضوابطه.
  - 5. معالم هادية على طريق الدعوة إلى الله.
- 6. الخطاب الإسلامي المعاصر وموقف المسلمين منه.
  - 7. الأبعاد المنهجية لإشكالية التغيير الحضاري.
  - 8. الأبعاد المنهجية للفعل الدعوي في الحركة النبوية.
- ظروف ميلاد هذه السلسة، وكيفية البدء فيها، وأصولها المنهجية الكبرى:



#### ثانيا: ظروف ميلادها والتعريف بها:

أ. «كنت قد وفقني الله تعالى للشروع منذ منتصف سبعينيات القرن الماضي في كتابة مجموعة من الرسائل الفكرية الحركية في إطار ما أسميته آنذاك سلسلة مفاتيح الدعوة استهدفت من خلالها المساهمة في مواكبة وتأطير مسيرة الصحوة الإسلامية المباركة التي كانت تشهد في الجزائر انطلاقة كبيرة وتعيش تحولات سريعة»1.

#### ب. التناقض بين الإسلامية الأصلية والإسلامية المظهرية والاستلائية الحضارية:

« وقد كان التتاقض بين الإسلامية الأصلية من جهة والإسلامية المظهرية والاستلابية الحضارية من جهة أخرى من أصعب الإشكالات التي واجهتها الصحوة الحضارية للأمة وأخطرها على الإطلاق والتي اتخذ الموقف منها اتجاهات شتى تراوحت بين المسايرة والمقاطعة والمقاومة وكان لها تاثير سلبي كبير على ناتج المردودية الحضارية لحركة النهضة، وستتضاعف وتائره السلبية الخطيرة ما لم يحدث تعديل عميق في اتجاه تقليص مفعول كل من الإسلامية المظهرية والاستلابية الحضارية وتعزيز دور الإسلامية الأصلية في حياة الأمة»<sup>2</sup>.

# ج. كيفية البدء في هذه السلسة مع اعتمادي هنا أصولها الفكرية المنهجية في العناوين:

«من هذه الظروف والمخاوف والقناعات والطموحات انطلقت سلسلة مفاتيح الدعوة التي أصدرت منها ثمانية كتب ونشرت وألقيت في إطارها مئات المقالات والمحاضرات الفكرية والدعوية والأكاديمية منذ ما يقرب ربع قرن»<sup>3</sup>.

1- وقد استهللت هذه السلسة بكتاب القدوة الإسلامية الذي بنيته على فكرة جوهرية في فلسفة التغيير الحضاري.. ألا وهي ضرورة الوعي بالدور الحيوي الحاسم للنموذج في أبعاده الفكرية والبشرية والاجتماعية في حركة التغيير والتجديد الحضاري، فحركة التغيير يكتب لها من النجاح بقدر ما تتمكن من تقديم القدوة النموذجية للآخرين على مستوى

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 16.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 17.





التنظير الفكري ثم على مستوى التمثل الذاتي لذلك التنظير ثم مستوى التجسد الاجتماعي فالحضاري للنموذج<sup>1</sup>.

2- ثم أردفته بكتاب الواقعية في الدعوة إلى الإسلام، الذي بنيته على فكرة جوهرية في فلسفة التغيير الحضاري ألا وهي ضرورة الوعي بالدور الحيوي الحاسم للواقعية أو المرونة الحركية المنضبطة في حركة التغيير والتجديد الحضاري إذ التغيير يكتب له من النجاح بقدر ما تتسم حركة عرض فكرته وتمثلها السلوكي وتجسيدها الاجتماعي، والحضاري بالواقعية الحركية أو الانجازية المنضبطة<sup>2</sup>.

3- تلوته بكتاب: الدعوة الإسلامية والمعادلة الاجتماعية بنيته بدوره على فكرة جوهرية في فلسفة التغيير الحضاري ألا وهي ضرورة الوعي بالدور الحيوي الحاسم لمعادلة الواقع الاجتماعي واستيعاب معطياته في حركة التغيير والتجديد الحضاري باعتبار الواقع الاجتماعي كان معقد التركيب ومتشابك التفاعلات ودائم التحولات يجب وعي ثوابته ومتغيراته وإدراك المؤثرات الذاتية والموضوعية المؤثرة في صيروراته الثقافية والاجتماعية والسياسية ووضع اليد على كافة مفاتيح شخصيته ضمن كل السياقات التاريخية والآتية والحضارية المحيطة به 8.

4- ثم أعقبته بكتاب التغيير الإسلامي خصائصه وضوابطه: الذي بنيته كذلك على فكرة جوهرية في فلسفة التغيير الحضاري ألا وهي ضرورة الوعي بأن الفعل التغييري عملية كلية مركبة لها دورة إنجازية متكاملة يكتسب الفعل أصالته وفعاليته وقابليته للإطراد ضمن استيفاء دورته الانجازية لكل أبعادها المطلوبة وتتضاءل أصالة وفعاليته وقابليته للاطراد بحسب ضعف استيفاء دورته الانجازية لهذه الأبعاد بشكل متكامل ومتوازن 4.

- ويختم قوله بالتركيز على أهمية هذه الأصول الفكرية المنهجية التي كانت قامت عليها السلسة، سلسلة مفاتيح الدعوة:

<sup>1-</sup>المصدر نفسه، ص 17.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 18.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 19.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ص 19.



« جاءت بقية الكتبو المقالات والدراسات معمقة لهذه الأصول الحركية أو المنهجية الكبرى التي تتأسس عليها فلسفة التغيير الحضاري وترتكز عليها أصالته وفعاليته وقابليته للاطراد باعتبارها مقومات أساسية للاقتدار على تلبية حاجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها المتلاحقة المهيمنة على الصيرورة الاستخلافية على الدوام» ألدوام .

#### ثالثا: الأهداف المرجلية لتأليف كتب هذه السلسلة:

- « لقد وفقني الله سبحانه وتعالى لأكون من أوائل كتاب الحركة الإسلامية في الجزائر الذين نبهوا منذ وقت مبكر من أوائل سبعينيات القرن الماضي:
  - 1. ضرورة الواقعية في الدعوة إلى الإسلام في أبعادها النظرية والإجرائية أو المنهجية.
- 2. وضرورة الوعي بالمعادلة الاجتماعية لمضغ التغيير في أبعادها الفردية والمجتمعية والحضارية العامة.
- ضرورة استناد عملية التغيير بعد ذلك على القدوة النموذجية المنهجية والبشرية والحضارية.
- 4. وضرورة ارتكاز عملية التغيير قبل ذلك وبعده على المنهج والانضباط المنهجي الذي يرافق كل مراحل الدورة الانجازية للفعل التغييري ليؤسس لها معرفيا ويؤطر عمليات إنجازها والمحافظة على منجزاتها منهجيا أو إجرائيا» 2.
- ثم يضيف مبينا كيف كانت الكتابة في هذه السلسلة مواكبة لقضايا الدعوة وحلا لمشكلاتها كلما ظهرت:

« وقد كانت هذه المحاور الأربعة الأساسية عناوين لأوائل الكتب التي نشرتها في بداية ثمانينات القرن الماضي بالجزائر مساهمة مني في تدعيم بناء منظومة الوعي بسنن التغيير الحضاري تأصيلا لحركة الدعوة والبناء والمواجهة وتحصينا لها من الأمراض الفكرية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 20.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، المصدر سابق، ص 06.



والنفسية والسلوكية وتفعيلا لأدائها الانجازي ورقابة لمنجزاتها البشرية والمادية والمعنوية من الهدر والتبديد أو التبذير »1.

5. وعندما لاحظت أن هناك إنزلاقات متنامية نحو التأسي أو الاقتداء الآلي الذاهل عن المقاصدية والمنهج في علاقات فئات كثيرة من أجيال الصحوة بالسنة والسيرة النبوية خاصة وأدركت العواقب الوخيمة لذلك على منجزات الصحوة ومستقبلها بادرت إلى استباق الأحداث وكتبت رسالة عن "الأبعاد المنهجية لإشكالية التغيير الحضاري".

نبهت فيها إلى الإشكاليات الكبرى التي تطرحها عملية التغيير والبناء الحضاري والتي يجب أن تكون أجيال الصحوة على وعي عميق بها في أية خطوة تخطوها على طريق الدعوة والبناء والمواجهة حتى لا يستسهل الناس تحديات التغيير وخاصة العامة منهم ومن لا خبرة لهم بسنن التغيير الاجتماعي من بعض القيادات ولا يفتروا على هذه التحديات نحو المجاهيل وينتبهوا جيدا إلى الأهمية الحيوية لمسألة المنهج في ذلك كله ويعملوا على تعميق الوعى بها فهما وممارسة<sup>2</sup>.

6. « ثم أردفتها برسالة أخرى عن "الأبعاد المنهجية للفعل الدعوي في الحركة النبوية" أصلت فيها مسألة حيوية المنهج في عملية التغيير وقدمت الحركة النبوية التي يحرص الجميع على استلهام منهجها في الدعوة والبناء والمواجهة وإصرار البعض على المحاججة بالاتباعية أو التسنين كنموذج تطبيقي على ذلك لإقامة الحجة على كل جهد اقتدائي انتقائي تلفيقي مميع أو آلي استساخي مضطرب أو ذاتي خرافي معطل وإلفات الأنظار إلى ضرورة تجاوز ذلك كله إلى الاقتداء أو التأسي الموضوعي الذي لا يمكن أن يتحقق إلا عبر المنهج والوعى المنهجي المتكامل».

7. «منع تسارع الأحداث وتتامي الاتجاهات الانتقائية والآلية والخرافية وتعاظم الأخطار المحدقة بالدعوة والمجتمع والدولة حثثت الخطى في تقديم قراءة منهجية شاملة ومتوازنة للحركة النبوية ووضعها أمام صفوة أجيال الصحوة كنموذج تطبيقي متكامل للتغيير المتوازن

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 07.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 07.

الباب الثاني: ـ



لتأطير عملية التأسي والاقتداء التي يحرص عليها الجميع الدعوة ومنجزاتها في مرحلة التأسيس العقدي والفكري للمجتمع الإسلامي بمكة التي قدمتها لنيل شهادة الماجستير...

8- رسالة المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها في مرحلة بناء الدولة التي أنجزتها لنيل شهادة دكتوراه الدولة<sup>1</sup>.

الفرع الثاني: من سلسلة مفاتيح الدعوة إلى سلسلة آفاق في الوعي السنني:

أولا: خصائص فكر الطيب برغوث في هذه المرحلة:

وكانت هذه المرحلة الثانية من فكره، التي واكبت تواجده في المهجر خارج الجزائر، وفي هذه المرحلة برزت المعطيات والخصائص التالية:

1 - بقي فكره بنفس الدقة ولكن أكثر شمولا في الطرح وأوسع آفاقا.

2- انتقل فكره من البناء الحضاري على مستوى الدولة الواحدة والأمة الواحدة إلى فكر فقه الاسخلاف البشري وعلومه على مستوى الإنسان والإنسانية (سنن الصيرورة الاستخلافية).

3- وتحول فكره من الحديث عن منهج الإخلاص والصواب إلى الحديث عن الوعي السننى العام.

4- وظهرت معالم رؤيته الفلسفية من حيث منهجه المستقل ومقولاته المستقلة وأطروحته الجديدة في فلسفة التاريخ والحضارة.

وهنا ظهرت آراؤه في المحاور الكبرى لفلسفة التاريخ الحضاري تجلى ذلك في: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات وأسباب سقوط الحضارات، وكيف تقع الأزمات الحضارية وما أسباب ومظاهر وآثار الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيف يكون الخروج منها بالتجديد الحضاري الإسلامي، إضافة إلى انتقاده للمدارس الفلسفية الغربية والمدارس الفكرية والحركية الإسلامية، وكنت بتوفيق من الله وحده بينت كل آرائه بدقة فيما كتبته من قبل عن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها في المرحلة المكية، المصدر سابق، ص 8.

الباب الثاني: ـ



5- إضافة إلى ظهور آرائه في كل محاور فلسفة الحضارة والتاريخ ظهرت في كتاباته خلال هذه المرحلة أيضا رؤيته كعالم مسلم وكفيلسوف مسلم، من حيث المعرفة ومن حيث الوجود (العقيدة) ومن حيث الأخلاق وتلك هي المحاور الكبرى للفلسفة العامة منذ القدم.

وكنت بتوفيق من الله قد بينت ذلك كله بدقة في الحديث عن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة فبينت رؤية الطيب برغوث في العقيدة وفي الإسلام وفي الوجود وفي المعرفة وفي القيم.

6- وإلى جانب اتضاح رؤيته في فلسفة التاريخ والحضارة في محاورها الكبرى، واتضاح رؤيته في المباحث الكبرى للفلسفة العامة كما أشرت من قبل ظهرت في هذه المرحلة من فكره نظريته المستقلة في فلسفة الحضارة والتاريخ والتي أسماها نظرية التدافع والتجديد وهي التي سأوضحها إن شاء الله فيما بعد.

7- في كل المعطيات الستة السابقة التي ذكرتها كان الطيب برغوث ينطلق من شيء هو الوعي السنني الذي هو أكبر خاصية تميز فكره في هذه المرحلة فبنى علي الوعي السنني رؤيته في الوجود والمعرفة والقيم، وفي صياغة نظريته في فلسفة الحضارة نظرية التدافع والتجديد فظهرت في هذه المرحلة سلسلة آفاق في الوعي السنني 2004م.

#### ثانيا: ذكر سلسلة آفاق في الوعي السنني:

سنة 1425ه الموافق لـ 2004م ظهرت لأول مرة في العالم سلسلة آفاق في الوعي السنني عن دار قرطبة للنشر والتوزيع طريق المندرين المحمدية الجزائر في طبعتها الأولى وهي:

- 1. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية.
  - 2. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية.
- 3. الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية.
- 4. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية.
  - 5. الفعالية الحضارية والثقافة السننية.
- 6. التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية.





- 7. محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي.
  - 8. الأسرة المسلمة على طريق النهضة الحضارية.
- 9. المنهج النبوي في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاتها في المرحلة المكية.

ثالثا: التعريف بسلسلة آفاق في الوعي السنني وعلاقتها بمفتاح الدعوة من خلال ما قاله الطيب برغوث:

## 1. التعريف بسلسلة آفاق في الوعي السنني:

« من أجل المساهمة في بناء الوعي السنني لدى أجيال الأمة ستحاول سلسلة دراسات في الوعي السنني المشاركة في وضع بعض اللبنات على هذا الطريق الطويل طريق النهضة والاستخلاف والتمكين الذي لا نهاية له من غير أن تدعي احتكار الحقيقة أو حيازة الحق أو تتورط في الزهد في رشد الخبرة البشرية التي هي ضالة كل عاقل من بني البشر، ناهيك عن المؤمنين منهم الذين { إِذَا ثُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِّهُم لُم يَخرُوا عَلَيْهَا صُمّاً وَعُمْيَاتاً} لم يعتبرون الحقيقة والصواب ضالتهم أني وجدوها أخذوها ودعوا لأهلها بالهداية ودوام التوفيق وحسن الخاتمة ليقينهم أن "فوق كل ذي علم عليم" وأنه قد يوجد في النهر ما لا يوجد في البحر »2.

## 2. مفهوم وأهمية الوعى السننى:

« فالوعي السنني بما هو استيعاب معرفي ومنهجي وتسخيري أو وظيفي متكامل للسنن الإلهية الفاعلة في الصيرورات الحضارية لحركة التاريخ، ظل يعاني في منظومتنا الثقافية من الجزئية والحدية والتتافرية والذاتية والاستئنافية والاستلابية المزدوجة. ولم تتح له بشكل واسع ودائم إمكانية التكامل والمراجعة والاستدراك والتجدد والتراكم الذي يبني ويعمق لدى الصفوة والمجتمع معا الإحساس بسلطان السنن الإلهية وهيمنتها المطلقة على الحياة البشرية بلا محاباة لأحد أو تحيز ضد أحد فيتعزز الاهتمام بالثقافة السننية بحثا واكتشافا وتوطينا من جهة كما تتعزز الخبرات التسخيرية أو الاستثمارية بشكل فعال من جهة أخرى».

<sup>1-</sup> سورة الفرقان، الآية: 73.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، المصدر سابق، ص 22.





# 3. حاجتنا أفرادا وأسرا ومجتمعا إلى الوعي السنني والثقافة السننية من أجل التجديد والبناء الحضارى:

« وبالرغم من أن هذا الوعي السنني المتكامل هو قمة ومنتهى النضج في الوعي البشري وأنه لا يدرك إلا بجهد معرفي وتربوي ممتد وجهد اجتماعي وحضاري متصل فإنني أرى من موقع الخبرة والتجربة أن هذا الوعي السنني هو أول ما ينبغي أن تؤسس عليه ثقافة الأجيال الإسلامية عامة والرسالية منها خاصة في الأسرة والمدرسة والجمعيات وكل المنظمات والمؤسسات التربوية والثقافية والاجتماعية والسياسية في المجتمع» أ.

فالأمة في حاجة ماسة إلى ثقافة سننية متكاملة تستوعب بشمول وتوازن كل مراحل الدعوة والبناء والمواجهة في الدورة الانجازية للفعل الاجتماعي والحضاري للصحوة، فذلك وحده هو مدخلها المكين إلى أصالة وفعالية واطرادية حركة الدعوة والبناء والمواجهة في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد التي تتحرك ضمن سننها الماضية في الخلق بلا تغير ولا تبدل ولا تأخر كما نبه إلى ذلك القرآن بكل وضوح وحسم "، قال تعالى: { فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنْتَ اللَّهُ وَلَينَ فَلَن تَجَد لسُنْتَ اللَّه تَحْويلاً } ".

## 3. علاقة سلسلة آفاق في الوعي السنني بسلسلة مفاتيح الدعوة:

مفاتيح الدعوة كانت تعالج بعدا واحدا من أبعاد الدورة الانجازية للفعل الحضاري وهو الدعوة في حين آفاق الوعي السنني اهتمت بالدعوة والبناء والمواجهة، فهي أوسع وأشمل...

« فسلسلة المفاتيح ولظروف وملابسات واعتبارات تاريخية ثقافية وسياسية واجتماعية خاصة وعامة تمحورت حول بعد أساسي واحد من أبعاد الدورة الانجازية للفعل الحضاري وهو بعد الدعوة باعتبارها حركة تعريف بالخيرية والبشرية ومحاولة تاسيس للوعي بسننهما العامة وشحذ لإرادة الاستجابة لدى الفرد والمجتمع ودفع مستمر لهما نحو الاستقامة على منهج الله في الاستخلاف والتمكين ...

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 21.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، المصدر سابق، ص 22.

<sup>3-</sup> سورة فاطر، الآية: 43.



ولا يخفى أن حركة التغيير في جانب من جوانبها السننية الأساسية العامة تقوم على ثلاثة أبعاد أساسية متكاملة هي الدعوة والبناء والمواجهة»<sup>1</sup>.

ثم يؤصل هنا بضرورة تكامل الدعوة والبناء والمواجهة فيقول: «بينت الخبرة التاريخية لحركة الاستخلاف البشري أنه لا يمكن لأية حركة استخلاف أو تغيير حضاري أن تؤدي ثمارها وأن تحقق أهدافها في النهضة أو التجديد أو التمكين ما لم تتكامل في دورتها الانجازية الأبعاد الثلاثة بشكل أصيل وفعال ومطرد فتدعو إلى الخيرية وتؤسس الوعي بها، وتبني النموذج البشري والاجتماعي والحضاري البديل المعبر عن هذه الخيرية وتواجه الأخطار والتحديات التي تعترض عملية الدعوة والبناء وهكذا داوليك تطرد الدورة الانجازية للفعل التغييري المجدد»<sup>2</sup>.

## 4- وفي النهاية يبين كيف جاءت الآفاق السننية:

« ونظرا للتحولات الكبيرة والتراكمات الكثيرة التي حدثت خلال العقود الثلاثة السابقة من مسيرة الحركة الإسلامية ومست في العمق وعي وأوضاع الحركة والمجتمع والأمة والعالم فقد رأيت أن أطور هذه السلسلة من الدراسات وأنتقل بها من إطار سلسلة مفاتيح الدعوة إلى إطار سلسلة دراسات في الوعي السنني لأستجيب لبعض طموحاتي المعرفية والتزاماتي الرسالية من جهة ولأساهم في تأصيل وتفعيل وحماية حركة النهضة والتجديد والتمكين الحضاري الذي تطمح إليه أمتنا الإسلامية العظيمة من جهة أخرى»3.

ثم يقدم خلاصة: « من هذه المنطلقات الفكرية والوظيفية والرسالية ستتحرك سلسلة دراسات في الوعي السنني نحو آفاق أوسع وأدق وأشمل رؤية إلى مقتضيات التغيير كمنتوج لحركة الدعوة والبناء والمواجهة بشكل دائم لتساهم في تعميق الوعي بسنن الدعوة وسنن البناء وسنن المواجهة من منظور منهجي أصولي تكاملي منفتح» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، المصدر سابق، ص 20.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 21.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 21.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ص 25.



#### الفرع الثالث: من سلسلة آفاق في ال عي السنني إلى سلسلة آفاق في الخبرة القيادية:

## 1. التعريف بسلسلة آفاق في الخبرة القيادية:

« سلسلة فكرية تربوية جديدة هي "آفاق في الخبرة القيايدية" التي عزمت على إصدارها لتجمع ما كتبته وما أكتبه عن قادة الفكر والدعوة والإصلاح والتجديد الاجتماعي والحضاري في المجتمع والأمة سائلا الله تعالى أن يبارك لي فيها وأن يعينني على إتمام ما خططته لها وأن ينفع بها أجيال الحركة والصحوة والمجتمع والأمة والإنسانية» أ.

## 2. أهمية هذه السلسة في فلسفة الحضارة والتاريخ:

« والقيادة كما لا يخفى ليست محصورة في المجال السياسي أو الإداري أو العسكري كما يتبادر إلى الذهن حسب الشائع بل هي مفهوم شمولي متكامل وإني أزعم أن القيادة الفكرية والروحية هي أهم وأخطر أنواع ومجالات القيادة لأنها قيادة مرجعية مؤسسة للرشد العقدي والروحي والسلوكي لدى بقية أنواع ومستويات القيادة الفنية أو التقنية الإدارية الأخرى وهو ما تثبته الدراسات المعمقة في فلسفة التاريخ والحضارة التي تؤكد بأن حركات التغيير والإصلاح والتجديد الاجتماعي ذات النفس أو المدى الحضاري تتهض على كواهل قيادات فكرية وروحية ورسالية كبرى تشحذ وعي المجتمعات وتبث فيها روح النهضة وتتجز شروطها الفكرية والنفسية وتضعها على طريق النهوض والإقلاع الحضاري الصحيح»2.

## 3- علاقة سلسلة آفاق الخبرة القيادية بسلسلة آفاق الوعى السننى:

«إن سلسلة آفاق في الخيرة القيادية التي أضيفت إلى سلسلة آفاق في الوعي السنني لا تستهدف التأريخ للقيادات الرسالية في التاريخ بل تستهدف استخلاص ما في تجارب هذه القيادات والحركات من خبرات قيادية ووعي سنني تسخيري قابل للاستصحاب وإعادة الاستثمار بشكل مستمر باعتباره وعيا وهديا سننيا متجددا يدخل في نطاق سنن الله العامة

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، دار قانة للنشر والتوزيع، باتنة، الجزائر، ط1، 2008، ص 15.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 16.





في الاستخلاف البشري التي لا تعرف التبديلو لا التحول كما نبه إلى ذلك قوله تعالى: {فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُئَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُئَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِد لِسُئَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً} 3 ...

# 4. ذكر كتب هذه السلسة مع بيان كيفية اختيارها:

« فهذه السلسلة من الدراسات الخاصة بالفقه الحضاري في الحركات الرسالية كنت قد عزمت على إصدارها منذ أواخر 1989 حينما شرعت في تدريس مادة تاريخ الدعوة ورجالها ... بجامعة الأمير عبد القادر بالجزائر والتي كان يدرسها قبلي شيخنا الجليل محمد الغزالي رحمه الله عليه...

وقد اخترت في البداية دراسة خمس شخصيات نبوية هي نوح وإبراهيم ويوسف وموسى وعيسى عليهم السلام ثم شخصيات من عصر الصحابة وأخره من عصر التابعين ثم غيرها من عصور الإسلام التالية حتى مشارف العصر الحديث ورعيت في ذلك التوزيع الجغرافي فاخترت شخصيات من مناطق إسلامية مختلفة من أجل.. الانفتاح على تجارب دعوية إصلاحية تجديدية متنوعة تبين .. قدرا هاما من المرونة الفكرية والمنهجية والحركية المنضبطة التي تتمتع بها حركة التفاعل مع الإسلام عبر البيئات والأزمنة والأوضاع الفكرية والاجتماعية والسياسية والحضارية المختلفة.

وركزت على دراسة التجارب النبوية وأنجزت فيها مذكرات والتي أحاول اليوم نشرها لتستفيد منها جماهير الصحوة الحضارية للمجتمع والأمة لما في الحركات النبوية من نفس مرجعي يرتقي إلى مستوى العصمة من ناحية ولما تمثله من خصوبة غير عادية في تأسيس الوعي النظري والتسخيري بسنة التدافع والتجديد التي تحكم حركة الاستخلاف البشري في الأرض وتتحكم في صيرورته الحضارية بشكل مطرد من ناحية أخرى»<sup>3</sup>.

ومن العناوين الواردة في هذه السلسة:

أ- قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام.

<sup>1-</sup> سورة فاطر، الآية: 43.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، المصدر السابق، ص 16

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 06.



ب- أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون.

المطلب الثالث: شهادات حية عن الطيب برغوث.

شهادات حية عن العالم المجدد الفيلسوف الطيب برغوث:

الفرع الأول: التهامي ماجوري وطه جابر العلواني:

1. التهامي مجوري: قال في تقديمه كتاب: أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون لمؤلفه الطيب برغوث:

« صاحب الدراسة الأستاذ الطيب برغوث رجل و صاحب قدم راسخة في الدراسات السننية، له قدرة متميزة في استطاق النصوص والسلوكات وفق منهجية علمية وشرعية ومن ثم كانت دراسته التحليلية هذه لشخصية أحمد سحنون بمثابة العرض لخطة نموذجية مثالية لمرجعية المجتمع وكيف تكون هذه المرجعية؟ وما الصفات التي يجب أن تتحلى بها؟ وما هي السلوكات التي ينبغي أن تلتزمها؟ وكذلك واجب المجتمع نحو هذه المرجعية؟ وكل ذلك مصحوبا بنظرة نقدية فاحصة لواقع مجتمعنا الجزائري وعلاقته برجاله ودعاته وأثر ذلك في مسيرة البلاد التاريخية الدعوية والسياسية والاجتماعية» أ.

#### 2. طه جابر العلواني رئيس المعهد العالمي للفكر الإسلامي

تقديمه لكتاب المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها للطيب برغوث

« إن المؤلف الفاضل هو من أبناء الجزائر ومن حملة الهم الإسلامي في ذلك البلد الكريم، ينتمي إلى ذلك الفصيل الذي تبنى توجهات فكر العمران والبناء الحضاري وعالمية الإسلام وأسلمة المعرفة وذلك كله جعله من القلائل الذين يدركون أبعادا قد لا يدركها ولا يلتفت إليها سواهم ممن لم يتعرضوا لمثل الخبرات التي تعرض لها أخونا الأستاذ الطيب برغوث...» 2.

<sup>1-</sup> التهامي مجوري، تقديم كتاب أسرار القوة والقدوة، .... ص 08.

<sup>2-</sup> طه جابر العلواني، تصدير كتاب المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، للطيب برغوث، ص 33.



#### الفرع الثاني: الطاهر سعود ومحمد فراح.

1. الطاهر سعود: «الطيب برغوث أحد القيادات الفكرية والحركية في جماعة البناء الحضاري حيث يعده البعض منظر الحركة»<sup>1</sup>.

2. محمد فراح: في تقديمه لكتاب بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية الطبعة الرابعة، محمد فراح صاحب مكتبة الإحسان التي تشرف على إصدار سلسلة كتاب الإحسان وتنظيم سلسلة ندوات الإحسان:

« يشرفنا أن يكون باكورة هذه السلسلة، سلسلة الدراسات الحضارية كتاب شيخنا وأستاذنا الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية والأستاذ الطيب برغوث من الدعاة المخلصين المثابرين المنتجين المهتمين بشؤون مجتمعهم وأمتهم الحريصين على تقديم النصح والتوجيه والتأطير لكل فئاته خاصة منهم الشباب الذين هم عماد المجتمع ونخبته المؤمنة الواعية المحتسبة.

كما لا يفوتنا أن ننصح الشباب المثقف والمتعلم بالانكباب على كتب ور سائل الشيخ الطيب برغوث قراءة وفهما لأنها تساهم فعلا في بناء شخصية رسالية مؤمنة واعية محتسبة ومق ازنة قائمة بواجبها الحضاري في مختلف مواقع المجتمع والأمة»2.

#### الفرع الثالث: عبد العزيز شوحةو عبد السلام الهراس:

1. عبد العزيز شوحة: « الأستاذ الطيب برغوث حفظه الله، كان له الفضل في فتح أعيننا وبصائرنا على أولئك العلماء والرجال، والشيخ قد كتب وحاضر وهو غني عن التعريف...

والشيخ الطيب برغوث واحد من القلائل من مثقفي الصحوة الإسلامية المعاصرة في الجزائر الذين نذو ا أنفسهم لمهمة نبيلة رابط فيها دهرا من الزمن ورفض مغادرة موقعه وهو العمل الثقافي الفكري ولم تجذبه كل الإغراءات والجواذب إلى مواقع أخرى وكان يردد دائما أن المرابط على ثغر يجب أن لا يغادره حتى لا يؤتي المسلمون من قبله بدأ الكتابة والتأليف في مطلع الثمانينات وصدرت له عدة مؤلفات التي تعكس سعة اطلاعه ورحابة الأفق

<sup>1-</sup> الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، ص 456.

<sup>2-</sup> محمد فراح، تصدير سلسلة كتاب الإحسان رقم 1، بناء الأسرة المسلمة للطيب برغوث، ص 5.





الثقافي والفكري الذي ينهل منه وقد كان متميزا بشكل كبير سواء من حيث المواضيع التي يطرقها أو من حيث الشواهد العلمية التي آتاه الله مقدرة وبسطه في ضمها وتتسيقها»1.

2. عبد السلام الهراس: يتحدث عنه الطيب برغوث قائلا: « التقيت مرة بأستاذي الفاضل الدكتور عبد السلام الهراس في منتصف عقد الثمانينات من القرن الماضي فأخبرني بأن بعض الإخوة الأفاضل في الكويت وموريتانيا والمغرب ممن اطلعوا على بعض رسائلي المبكرة في مناهج الدعوة وفقهها يبلغونني السلام، وقد تفاجأو أبعد أن علموا بأن كاتب هذه الرسائل لا يتجاوز سنه الخامسة والثلاثين سنة بعد أن كانوا يعتقدون بأنه من شيوخ الجزائر الطاعنين في السن والخبرة، وهو ما كان له وقع قوي في نفسي دفعني إلى المزيد من المجاهدة والجدية والطموح في المساهمة في إغناء تجربة الصحوة بالأفكار والتجارب الخصبة» 2.

الفرع الرابع: مدير مركز التفاهم الحضاري والتربية الذي أشرف على نشر سلسلة أفاق في الوعى السننى للطيب برغوث طباعة دار قرطبة للنشر والتوزيع، الجزائر، 2004م:

« ولما كانت جهود الأستاذ الطيب تدخل ضمن أهداف المركز ... وجهود الأستاذ الطيب من هذا النوع العميق الذي ينبغي أن يطلع عليه أبناء الأمة أخذًا وعطاءً، فالمركز إذ ينشر جهود هذا الفكر فهو ينشد أمرين على الأقل: أولهما؛ الإسهام في بناء المنظور السنني في الاستخلاف والتجديد الحضاري، ثانيهما؛ التعريف بجهود مفكرنا الفاضل ونشرها بين أبناء الأمة.

إن القارئ سيعثر في هذه الدراسة على جهد رائد ومركز ودقيق ومن هذا المنطلق ينبغي أن يتعامل مع أفكاره ومفاهيمه ومصطلحاته بكل ما تستحقه من العناية والصبر والتركيز حتى يحقق الاستفادة القصوى منها»3.

<sup>1-</sup> عبد العزيز شوحة، مقال بعنوان: من شيخ الدعوة الإسلامية في الجزائر، الموقع: http://chihab.net

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقال بعنوان: محمد السعيد والفرصة التاريخية الضائعة على المجتمع الجزائري.

<sup>3-</sup> تصدير كتاب: مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية للطيب برغوث، ط، دار قرطبة، المحمدية، الجزائر، ص ص 12، 14.





وللتوضيح إذا كان مركز التفاهم الحضاري والتربية اعتبر جهود الأستاذ الطيب برغوث تعتبر ضمن أهدافه، فإن أهداف المركز هي:

- 1. صياغة مشاريع ونشاطات الحوار والتعارف الحضاري بين الأديان والثقافات والحضارات.
- 2. الإسهام في تطوير وصياغة المنظور الحضاري المتكامل في الاستخلاف والتجديد الحضاري.
- الإسهام في ترسيخ دور التربية والتعليم والثقافة في صناعة الأمة وتجديد حيويتها الحضارية.
- 4. التعريف بإسهامات مفكري وعلماء الإسلام والحضارة الإنسانية في ميدان الفكر الاستخلافي الحضاري اللازم لمشروع الحضارة العالمية المعاصرة.

# الفرع الخامس: موقع حول الطيب برغوث، وضعه بعض أقطاب المدرسة الحضارية. مما جاء فيه:

إذا أردنا أن نلخص جهود الأستاذ الطيب برغوث وأفكاره وأطروحاته الأساسية في عبارة واضحة ومعبرة فإننا لا نجد أكثر تعبيرا عن "مشروع البناء الحضاري". وكثيرا ما يستخدم الأستاذ مفهوم البناء الحضاري في كتاباته ومؤلفاته، وكامتداد لتيار البناء الحضاري الذي أسهم فيه علماء الأمة سواء القدماء أو المعاصرين فإن الأستاذ الطيب يحاول تعميق بعض أبعاد مشروع البناء الحضاري، وإنضاج مقولاته الكبرى، وإكمال حلقاته المتكاملة. ومن أهم ما يميز تصورات الأستاذ الطيب عن مشروع البناء الحضاري تركيزه الشديد على مسألة "المنهج" واعتباره بمثابة الحد الفاصل بين الفوضى والارتجال والعفوية والسلبية والتجزيئية والتراوح المزمن واللافعالية، وبين النظيم والتخطيط وإمساك زمام المبادرة والإيجابية والتكاملية والفعل المتنامي والفعالية في جهود البناء الحضاري.

ويقدم الأستاذ الطيب مفهوما للمنهج يلتزم فيه بالأصالة القرآنية ويصدر فيه عن المرجعية النبوية، ويكامل فيه بين محددات الوحي/ ومتطلبات الواقع وضرورات المشروع المستقبلي القادر على بناء الأمة المؤهلة حضاريا. فنجده حين يتحدث عن المنهج يربطه مباشرة بالسنن الإلهية والقوانين العامة التي تحكم حركة الوجود. وبالتالي فإن أي بناء





حضاري للأمة ينبغي أن ينطلق من ما يسميه "الثقافة السننية" باعتبارها المدخل الطبيعي والمنهجي الأساس لتحقيق التكامل والتوازن والفاعلية في حركة الفعل الحضاري. كما يرى الأستاذ كذلك أن السنن باعتبارها هي جوهر المنهج ومداره المركزي ينبغي أن تفهم وتستثمر وتوظف في مشاريع البناء الحضاري بصورة شمولية متكاملة تجمع فيها بين سنن الأنفس وسنن الآفاق وسنن الهداية وسنن التأييد الرباني؛ بحيث نبني ثقافة سننية متكاملة، ومن هذا المنطلق فالمنهج المؤسس على الوعي السنني ينبغي أن يواجه مشكلة بناء الثقافة، وبالتالي لابد من بناء الإنسان السنني القادر على تحقيق ذلك، ومن ثم فإن التربية السننية تصبح مركز الاهتمام في كل المنظومة المتعلقة بالبناء الحضاري. ولكن ينبغي أن لا نقصر التربية السننية على الوسط التعليمي والمدرسي والمعرفي عموما ولكن ينبغي أن تكون شاملة لكل وسائط المجتمع من المجتمع المدنى والإعلام والاقتصاد والسياسة والثقافة ومختلف الوسائل والوسائط القادرة على المساهمة في بناء الثقافة السننية التي تشرط عملية البناء الحضاري برمتها. ولبيان هذا المنزع عند الأستاذ الطيب فإننا ننقل قوله: «ونحن إذ نعتبر الفعل التربوي فعلا أسيا حاسما، يشرط عملية التجديد الحضاري برمتها، فإننا لا نقصر الفعل التربوي على الفعل التعليمي فقط، لأن ذلك جزء من العملية التربوية الكلية المطلوبة، بل يمتد الفعل التربوي ليستوعب كل الوسائط الثقافية والاجتماعية والسياسية.. التي من شأنها أن تؤثر بطريقة أو أخرى في عملية التكييف الفكري والروحي والسلوكي للفرد والمجتمع.. ومع الوظيفة الوجودية للإنسان بصفة عامة، ومع الوظيفة الحضارية المتميزة للأمة بصفة خاصة، والتي تقوم كما أسلفنا - على إستراتيجية: الدعوة: كحركة تأسيس للوعي بالخيرية، وانفتاح معمق ومتجدد.. على سننها في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد من جهة، وفي الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد من جهة أخرى. والقدوة: كحركة تمثل ذاتي متواصل لهذه الخيرية، وتحويل دائب لقيمها ومفاهيمها. إلى واقع سلوكي واجتماعي وحضاري نموذجي، والقيادة كحركة تعميم للخيرية، وتأطير للحضارة الإنسانية بها. والقوامة: كحركة إقرار لموازين الخيرية في العالم، ومحافظة على التوازن الحضاري في سير العلاقات بين الأمم والحضارات، تدعيما للعدل الاجتماعي، وحماية لمكتسبات الخبرة البشرية الراشدة، وتعميما لمنافعها بين كل بنى البشر دون تمييز. والشهادة: كحركة تأدية لواجب الدعوة والحوار أو

الباب الثاني: ـ



التعارف الحضاري، كما يسميه القرآن الكريم، وكحركة إقامة للحجة على البشر كلهم، بالقدوة والقيادة والقوامة».

« بهذا العمق والفهم المستوعب والناضج ينظر الأستاذ إلى مشروع البناء الحضاري الذي يعتبره المدخل الطبيعي والأساسي لإعادة الحيوية الحضارية للأمة. وينطلق الأستاذ في بيانه لقسمات وأبعاد مشروع البناء الحضاري من تشخيصه الأولى لأزمة الأمة ثم يقترح المداخل الرئيسية لمعالجة ظاهرة الضعف والتخلف» أ.



# المبحث الثالث: عوامل التأهيل الرسالي والنضج العلمي:

- إذا كان الطيب برغوث عالما من علماء الهداية الشرعية، ومفكرا إسلاميا مجددا في فهم وصياغة العلوم الإسلامية صياغة جديدة، وفيلسوفا بامتياز في فلسفة الحضارة والتاريخ لما يستقل به من رؤية في الوجود والمعرفة والقيم، ومباحث فلسفة الحضارة ومنهج ومقولات إضافة إلى نظريته المستقلة في فلسفة الحضارة والتاريخ .. نظرية التدافع والتجديد..

- وباعتباري أبحث في هذا الشخص وفكره ومؤلفاته التي تجمع بين العلم والتجديد والفلسفة، وفي اللحظة نفسها أستقريء في ذهني تاريخ العلم والعلماء باعتباري باحث منذ مدة طويلة ومختص في الشريعة من جهة، وفي الفلسفة من جهة أخرى وفي العلوم القانونية من جهة ثالثة فذهبت أتأمل لأجد من من العلماء جمع بين هذه الأنواع من الإبلاع مثل الطيب برغوث عالم ومجدد وفيلسوف، فوجدت أن قلة في التاريخ هم الذين أوتوا مثل هذه الموسوعية في الفكر مثل ابن خلدون الذي كتب في المقدمة علوما كثيرة وابن رشد الذي كتب في الفلسفة والحكمة والتوفيق بينها..

- لذلك ذهبت أتأمل بعمق ما هي العوامل الذاتية والموضوعية التي جعلت من الطيب برغوث عالما ومجددا وفيلسوفا من هذا الطراز؟ تجلت فيه الأكاديمية المنظمة مع العصامية المنهجية، والقراءة المنفتحة على المعرفة السننية المتجددة، والبصيرة في فهم كليات وجزئيات الدين، والمبدئية الرسالية المستثمرة الواقعية بالحكمة والإحسان، والانفتاح على الهم الاجتماعي والرسالي داخل وخارج الوطن والزهد في الاهتمامات في القيادة السياسية أو الحركية مركزا على القيادة الفكرية، والارتقاء المتواصل بالكتابة والجهد والدعاء أن يجعله الله للمتقين إماما، والثبات وطول النفس الدعوي والتواضع والمشاركة في الاستقلالية الفكرية التكاملية...الخ عن الوعي السنني وتكاملية السنن، أو حين يتحدث عن المراجعة والتقيم والتشخيص للحركات التجديدية في الأمة الإسلامية.

فخلصت إلى أن هذه العلمية والتجديدية والفلسفية التي اتصف بها الطيب برغوث تعود لعوامل كثيرة اختار منها ما يلى وهو أهمها:





#### المطلب الأول: المرجعية المعصومة والهم الرسالى:

الفرع الأول: المرجعية الاسلامية المعصومة.

وأقصد بها القرآن والسنة والسيرة النبوية، فهو قرأني وسني وباحث في السيرة وفي المنهج النبوي والحركات النبوية الرسالية كلها.. والوعي السنني بالمنظومات السننية التي يتحدث عنها جزء منها هو سنن الهداية متمثلة في القرآن والسنة.

فعن القرآن مثلا يكتب تحت عنوان: الرؤية القرآنية للإشكالية، فيقول:

« والموقف الموضوعي من هذه الإشكالية المعقدة التي اضطرب فيها الفكر البشري ولا يزال اضطرابا كبيرا يجب أن ينطلق من الرؤية القرآنية التي تطرح إشكالية التغيير الحضاري طرحا منهجيا جذريا شاملا، يتسق مع سنن التسخير التي تحكم وتوجه الفعل الاستخلافي أو الحضاري كما يبدوا ذلك من هذا النص التأسيسي البالغ الأهمية الذي ورد في قوله تعالى: {إِنَّ الله لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهُم } سواء تعلق الأمر بتغيير ما بهم من نعمة أو من نقمة، فكل ذلك مرتبط بقانون قاعدي مطرد هو تغيير ما بأنفسهم من أسباب القصور والخور والذلة والضعف أو القوة والعزة والمناعة، فالتغيير الاجتماعي أو الحضاري من المنظور القرآني السنني هو باستمرار صدى لطبيعة ونوعية وحجم التحول الذي يحدث في المحتوى الداخلي للفرد والمجتمع أي في عالمهما الثقافي بالتجديد وفي منظوماته الأساسية بالذات»2.

## الفرع الثاني: الهم الرسالي الرباني الواقعي الفعال المستمر المحسن:

فمن يتتبع حياة الطيب وفكره يجده، ليس فقط عالما في الشريعة مجردا عن الواقع أو مجددا في مجرد فرضيات يطرحها أو فيلسوفا يدعو إلى بناء أية حضارة وكفى بل هو عالم ومجدد وفيلسوف حضارة، رسالي رباني واقعي بما يقتضيه ذلك من الفعالية والاستمرارية بمنهج الحكمة والإحسان.

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية: 11.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 30.



قال تعالى: { الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشُوْنَهُ وَلَا يَخْشُوْنَ أَحَداً إِلَّا اللَّه} أ، وقال: { كُونُواْ رَبَّانِيِينَ بِمَا كُنتُم تَعُلِّمُونَ الْكِتَابَ وَيِمَا كُنتُم تَدُرُسُونَ } فهو يحمل منذ الصغر همة حمل وتبليغ رسالة الإسلام بما يتماشي مع خصائص المنهج النبوي من المبدئية والربانية والواقعية والاستمرارية والإحسان وبدأ ذك منذ الصغر.

قال الطيب برغوث: « فأنا ومن خلال نشأتي في أحضا الصحوة الإسلامية المباركة تلميذا فطالبا جامعيا فمشاركا متمرنا في النشاط الدعوي الرسمي والشعبي فأستاذا بالجامعة فمشاركا في تأطير النشاط الفكري والتربوي للاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية بالجزائر خاصة عرفت من الداخل الكثير من هموم الصحوة ومشكلاتها وأمراضها كما عرفت مكامن القوة والخير والبركة فيها و هو ما أزعم أنه يعطي كتاباتي بعض مصداقيتها لدى نوعية خاصة من النخبة الرسالية التي عرفتها في تيارات الصحوة المتعددة والتي أسميتها بتيار الاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية الذي أعتبره بكل موضوعية مضغة ومصب حركة التغيير في المجتمع والأمة والإنسانية». ولذلك قلت في كتابي الرسالي في علوم الشريعة:

"لتعيش سعيدا، تشعر بذوق الحياة، تساهم في بناء جدار الحضارة الإسلامية المنشود للأمة، عسى أن يكون ذلك طريقا لك إلى الجنة عليك بما يلى:

- عش لرسالة في الحياة بناء الجيل الرسالي ولا تعش لنفسك فقط أو لأهلك فقط أو للشهادة العلمية فقط...
- ولكن اجعل تلك الأهداف الجزئية كأنها مأكولات لذيذة تتتاولها فوق مائدة جميلة ومتسعة هي: العيش لرسالة.
- شعارك في ذلك الحديث القائل (لئن يهدي الله بك أحدا خير لك .من الدنيا وما فيها) والمؤمن كالغيث أينما حل نفع.
- منهجك الحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن أي الإخلاص لله والصواب الذي هو موافقة العلم في كل عمل.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية، مصدر سابق، ص 114.

<sup>2-</sup> سورة الأحزاب، الآية: 39.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية 79.





ذلك شعار ودرب الأنبياء، والمرسلين، والمصلحين، والخالدين على مر التاريخ.

• ولتكون مؤهلا لما سبق عليك أن تحفظ من الوحي ما استطعت أولا، وأن تكثر من المطالعة فتقرأ للعلماء جميعا. وهكذا فالمنهج النبوي هو بناء الإنسان وتغيير ما بالنفس أولا.

وتستفيد من كل الخيرات الإنسانية من غير تمييع أو تطرف (فالحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق بها).

يقول سيد قطب -رحمه الله- في رسالة أفراح الروح: " عندما نعيش لذواتتا فحسب تبدو لنا الحياة قصرية وضئيلة، تبدأ من حيث بدأنا نعي، وتتتهي بانتهاء عمرنا المحدود. أما عندما نعيش لغيرنا أي عندما نعيش لفكرة فإن الحياة تبدو طويلة عميقة، تبدأ من حيث بدأت الإنسانية، وتمتد بعد مفارقتنا لوجه هذه الأرض، إننا نربح أضعاف عمرنا الفردي في هذه الحالة نربحها حقيقة لا وهما".

يقول الشيخ محمد الغزالي في كتابه مائة سؤال في الإسلام: "المدرسة التي أعتبر نفسي رائدا فيها تقوم على الاستفادة التامة من جميع الاتجاهات الفكرية والمذاهب الفقهية في التاريخ الإنساني، كما أرى الاستفادة من كشوف الفلسفة الإنسانية في علوم النفس والاجتماع والسياسة والاقتصاد والتاريخ، ومزج هذا كله بالفهم الصحيح للكتاب والسنة"1.

# المطلب الثاني: طبيعة (تميز) نشأته العلمية ونشأته الحركية:

الفرع الأول: النشأة العلمية للطيب برغوث: لقد نشأ نشأة علمية متوازنة رسمية وعصامية فدرس علوم الإسلام ودرس الفكر الإسلامي بمدارسه وتاريخه، ودرس فلسفة الغرب بمدارسها وكبار فلاسفتها هكذا تعلم من جميع العلماء والحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق بها من غير تميع أو تط ف..

يتحدث الطيب برغوث عن قراءاته في تفاسير الوحي وفي الفكر الإسلامي وفي الفكر الغربي وفلسفة الحضارة فيقول:

<sup>1-</sup> صالح سمصار، الرسالي في علوم الشريعة ، شركة باتنيت، 2003.ص2.



# 1. عن قراءاته في التفاسير يقول:

الباب الثاني:

« إنني مدين في هذه الدراسة والتي سبقتها وفي غيرهما إلى القراءات الثمينة في كتب التفسير كالطبري والرازي وابن عطية والقرطبي ودقائق التفاسير لابن تيمية والتفسير القيم لابن القيم والمنار لرشيد رضا وروح المعاني للآلوسي ومحاسن التأويل للقاسمي والتحرير والتتوير لابن عاشور ومجالس التذكير لابن باديس وفي ظلال القرآن لسد قطب.. وغيرها.

وفي شروح السنة كشرح ابن حجر العسقلاني لصحيح البخاري، والنو ي لصحيح مسلم وابن العربي لسنن الترمذي.. وغيرهم»1.

# 2. وعن قراءاته في الفكر الإسلامي القديم والحديث والمعاصر والجديد يقول:

« ودراسات فكرية كثيرة أخص بالذكر منها مقدمة ابن خلدون وكتابات الإمام الغزالي، والعز بن عبد السلام وابن الجوزي والشاطبي وابن الأزرق وابن تيمية وابن القيم والإمام الدهلوي وابن باديس والبشير الإبراهيمي ومالك بن نبي والمودودي وسيد قطب ومحمد قطب ومحمد الغزالي وجودت سعيد ويوسف القرضاوي وعماد الدين خليل وطه جابر العلواني وعبد الحميد أبو سليمان وحسن الترابي وعمر عبيد حسنة وحسن الدسوقي ومحمود صفر وراشد الغنوشي . وغيرهم»<sup>2</sup>.

#### 3. وعن قراءاته في الفكر الغربي وفلسفته يقول:

« وكتابات فكرية غربية كثيرة لتوينبي وغوستاف لوبون و إلكسيس كاريل وويل ديورنت ورينيه دوبو وديل كارنيجي وكورتوا وبييرداكو... وغيرهم من الكتاب المرجعيين الكبار في الثقافة الغربية المعاصرة بالخصوص، وبالإضافة طبعا إلى كتاب كثيرين في علوم الاجتماع والنفس وفلسفة الحضارة كان اتصالي بهم مكثفا بحكم دراساتي الجامعية الرسمية التخصصية».

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية الثقافية السننية، مصدر سابق، ص 13.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 14.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 15.



# الفرع الثاني: النشأة الحركية للطيب برغوث:

كانت نشأته الحركية ضمن الاتجاه الحضاري للحركة الإسلامية الجزائرية فكان بهذا النبوغ من أقطاب ومنظري المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة .. هذا الاتجاه الحضاري الذي أشار إليه من قبل واعتبره بكل موضوعية مضغة ومصب حركة التغيير في المجتمع والأمة ويعتز أشد الاعتزاز بالانتماء إليه وبمنهجه وبالكتب التي درسها في إطاره وبالأساتذة الذين تعلم منهم أو تأثر بمصاحبتهم أو بقراءة كتبهم ومجمل كتاباته موجهة للاتجاه الحضاري العالمي.

# 1- فعن انتمائه لحركة البناء الحضاري وتعريفه بها يقول:

«... وللأمانة التاريخية ألاحظ هنا أن سلسلة مفاتيح الدعوة وإن كانت من إنتاجي الخاص فإنها كانت تعبر في مجمل توجهاتها الفكرية والمنهجية العامة عن بعض الخطوط العريضة لفلسفة التغيير لدى تيار حركة البناء الحضاري الذي تشرفت بتبني رؤيته العقدية والفكرية والمنهجية في التغيير منذ أن كنت طالبا في المرحلتين الإعدادية و الثانوية من التعليم الشرعي وعكفت على قراءة مقدمة ابن خلدون وآثار الإمام عبد الحميد بن باديس والعلامة البشير الإبراهيمي ومؤلفات مالك بن نبي والمودودي وسيد قطب ومحمد قطب وتراث حركة الإخوان المسلمين عامة»1.

# 2- وعن نشأة حركة البناء الحضاري يقول:

« فتيار الاتجاه الحضاري الذي عبر عن وجوده الفعلي في حركة البناء الحضاري التي ظهرت في الجامعة الجزائرية منذ البدايات الأولى للاستقلال بفضل النشاط الفكري لمالك بن نبي رحمه الله خاصة، الذي أخذ يستقطب صفوة ممتازة من طلبة الجامعة التي سرعان ما التأم وجودها في تيار فكري وحركي منسجم، شق طريقه بحكمة وصبر وثبات نحو النخبة والمجتمع معا»2.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 05.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 06.



#### 3- وعن جذور هذا الاتجاه الحضاري يقول:

« هذا التيار الفكري والحركي الذي ظهر في الجامعة الجزائرية حرص أن يكون امتدادا طبيعيا متجددا للاتجاه الحضاري في الحركة الوطنية الجزائرية عامة الذي يعود بجذوره الثقافية والسياسية والاجتماعية الحديثة إلى حركة الأمير عبد القادر الجزائري في القرن التاسع عشر وحركة جمعية العلماء المسلمين وحركة مالك بن نبي الفكرية في القرن العشرين» أ.

# 4- وعن رؤية هذا الاتجاه الحضاري إلى كيفية ومنهج التغيير الحضاري يقول:

« التي تؤمن بأن التغيير الحضاري حركة شمولية متكاملة وأن التغيير الثقافي الذي يمس الأبعاد العقدية والفكرية والروحية والمنهجية والسلوكية في الإنسان هو مرتكز عملية تغيير وتحول اجتماعي ذي أبعاد حضارية شاملة وممتدة كما نبه إلى ذلك القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: { إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم}<sup>2</sup>.

5- وعن كون علمه وتجديده ونظريته في فلسفة الحضارة موجهة إلى حركة البناء الحضاري الإسلامية العالمية بالدرجة الأولى يقول:

« لقد حاولت في مجمل كتاباتي أن أكون معبرا مستقلا غير رسمي عن اتجاه حركة البناء الحضاري في الحركة الإسلامية خاصة والحركة الوطنية عامة وأن أربط ذلك كله بالاتجاه الحضاري في الحركة الإسلامية العالمية باعتبار النهضة والتجديد والتمكين أمرا مرتبطا بالأمة كلها أي بحضارة كاملة وليس بزعامة أو جماعة أو فئة أو قطر أو جيل كما تعتقد بذلك حركة البناء الحضاري التي أتشرف بالتعريف ببعض أطروحاتها الفكرية والمنهجية في فلسفة التغيير والتجديد الحضاري»<sup>3</sup>.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 07.

<sup>2 -</sup> سورة الرعد، الآية: 11.

<sup>3 -</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 08.





المطلب الثالث: القراءة السننية المتكاملة والايمان بالاستقلالية النوعية التكاملية:

الفرع الأول: القراءة المتواصلة المنفتحة على آفاق السننية.

#### 1- على مستوى فعل القراءة:

فهو منذ نشأته يحب القراءة فيقرأ دائما وأثمن ما كان يملكه مكتبة، فكان يقرأ كثيرا ويقرأ دائما للعلماء جميعا من غير تميع أو تطرف، فيقرأ في الفكر الإسلامي وفي الفكر الإنساني العام من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الوسيطية إلى الفلسفة الإسلامية إلى الفلسفة الغربية الحديثة والمعاصرة إلى فلسفة الحداثة وما بعد الحداثة.

« وكانت القراءة والكتابة والكتاب والأفكار حبه وهمه ومتعته الكبرى منذ صغره حيث يمضي أكثر من 12 ساعة يوميا في القراءة والكتابة والعمل الفكري والتربوي والدعوى المتواصل» 1.

ولذلك نجد الطيب برغوث في دراساته الأكاديمية مختصا في أكثر من فرع وبحث في أعمال أكاديمية لأكثر من فرع منها مثلا: علوم إسلامية، علم الاجتماع، وأعماله الآن في فلسفة الحضارة والتاريخ وسعيه إلى التفسير السنني للقرآن والسنة. الخ.

# 2- على مستوى انفتاح قراءته على الآفاق السننية:

أ- فإذا كان الطيب برغوث كما أوضحت من قبل يقرأ دائما وكثيرا وللعلماء جميعا.

- فإن قراءته كانت هادئة وهادفة منذ الصغر إذ باستقراء أبحاثه ودراساته نجدها في إطار الكتب الثلاثة التي خلقها الله وجعلها متكاملة ويفسر بعضها بعضا، ومفتاحها جميعا القراءة كفعل وهدفها تحقيق مرضاة الله وبناء الحضارة الطيبة في الدنيا ودخول الجنة يوم القيامة:

وهذه الكتب الثلاثة هي:

- الكتاب المسطور "الوحى".

<sup>1 -</sup> موقع الطيب برغوث



- الكتاب المنظور " الكون".
- الكتاب المستور "النفس والمجتمع".
- لذلك نجد الطيب برغوث يعبر بلغة الوعي السنني، والسنن بمعنى قوانين وضعها الله سواء في الوحى أو في الكون أو النفس والمجتمع.

ولذلك يبحث وينظر في كيفية اكتشاف وفهم وتسخير سنن الله كلها من أجل بناء الحضارة ودخول الجنة، ومن هذا الوعي السنني انبثقت نظرياته في الدعوة الإسلامية وفي فلسفة الحضارة والتاريخ.

- ومن بحثه وقراءته المتواصلة في سنن الله (الوعي السنني) نجده كتب عن السنن وقسمها إلى مجموعات وحدد العلاقات الاستلزامية التي وضعها الله فيما بينها. الخ ودورها مجتمعة ومتكاملة في بناء الحضارة ودخول الجنة.

ب- ومن كتبه التي خصها لبحث هذه السنن:

- 1. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية.
  - 2. الفعالية الحضارية والثقافة السننية.
- 3. المنهج النبوي في حماية الدعوة بجزأية المرحلة المكية والمرحلة المدنية.
  - 4. الواقعية الإسلامية على خط الفعالية الحضارية.
  - 5. النظرية الإسلامية في فلسفة الاستخلاف البشري في الأرض.
- ومن خلاصات ما بحثه الطيب برغوث في الدراسات السننية أن قسمها إلى مجموعات:

فكتب تحت عنوان: خريطة المنظومات السننية الكبرى لحركة الاستخلافي في الأرض: « وإذا تساء لنا الآن ما هي طبيعة ومحتوى هذه المعرفة السننية التي تشرط أصالة وفعالية واطرادية حركة الاستخلاف في الأرض؟ سنرى بأن هذه المعرفة تتوزع في مجموعة



منظومات كلية متكاملة تشكل فيما بينها خريطة شاملة توفر للإنسان كل ما تتطلبه أصالة وفعالية واطرادية خلافته في الأرض»1.

ج- ثم يقسمها فيقول: تتشكل هذه الخريطة من مجموعتين أساسيتين في المنظومات السننية الكلية المتكاملة:

أولا: المجموعة السننية الكلية الأولى: وتتمثل في منظومة سنن الابتلاء ومنظومة سنن التدافع ومنظومة سنن التداول ومنظومة سنن التجديد التي تمر عبرها حركة الاستخلاف البشري في الأرض بشكل حتمي لا محيص عنه باعتبارها المنظومات السننية الكلية الناظمة لصيرورات الوجود البشري في الأرض كما اقتضته المشيئة الإلهية الحكيمة<sup>2</sup>.

# - ثم يشرح هذه المجموعة شرحا مختصرا فيقول:

• فالوجود البشري في هذه الدنيا يحكمه قانون الابتلاء الحتمي الذي لا مفر منها لأحد من البشر كما يؤكد ذلك القرآن في قوله تعالى: { تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا وهو العزيز الغفور }.

وقوله سبحانه: { إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبوهم أيهم أحسن عملا} 4.

• وحركة الابتلاء يحكمها قانون تسخيري أو وظيفي آخرو هو قانون التدافع الذي تسري مفاعيله في كل شيء في حياة الإنسان الفردية والجماعية، وبناء على موقفه العملي من تلك التدافعات الذاتية والاجتماعية والحضارية يتحدد موقعه ودوره ومركزه على خريطة الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف البشري في الأرض من ناحية ووضعه ومكانه وموقعه في بقية المراحل التالية من دورته الوجودية الكبرى التي تعقب المرحلة الدنيوية من هذه الدورة الوجودية الكلية.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 32.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 33.

<sup>3 -</sup> سورة الملك، الآيتان: 1- 2.

<sup>4 -</sup> سورة الكهف، الآية: 7.





- وحركة التدافع يحكمها قانون التداول الاجتماعي والحضاري باعتباره مقصد التدافع ومنتهاه على مستوى عالم الشهادة، فالبشر كأفراد تتدافع في ذواتهم نوازغ الشر والخير والصلاح والفساد والقوة والضعف وأيها تغلب كانت له السيطرة والهيمنة على بناء شخصياتهم وتحديد طبيعة فاعليتهم الثقافية والاجتماعية والحضارية بعد ذلك ونفس الشيء ينطبق على البشر كجماعات ومجتمعات وأمم وحضارات تتدافع بدورها من أجل النهوض أولا ثم المواكبة ثانيا ثم المنافسة ثالثا ثم ينتهي بها المطاف إلى الهيمنة والريادة الحضارية رابعا، وفي تأصيل هذا القانون جاء في القرآن قوله تعالى: { ولو لا دفاع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين}، وقوله: { ولو لا دفاع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز }.
- وحركة التداول الحضاري يحكمها قانون التجديد الذاتي والاجتماعي المطرد باعتباره الشرط الوظيفي الأساس لفاعلية التدافع ومن ثم لفاعلية إمكان المداولة الحضارية وصولا إليها أولا، ومحافظة عليها ثانيا، فكل ذلك مرتبط بشكل جذري بمدى شمولية وأصالة وفاعلية وتكاملية واطرادية التجديد الذي يحدثه المجتمع أو الأمة في منظومة وعيه العقدي ابتداء ثم في منظومة وعيه الثقافي ثانيا ثم في منظومة وعيه الاجتماعي والحضاري الوظيفي أو التسخيري ثالثا، وفي تأصيل هذا القانون التسخيري الكلي جاء في القرآن قوله تعالى: { إن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا بحب الظالمين} 6 4.

<sup>1 -</sup> سورة البقرة، الآية: 251.

<sup>2 -</sup> سورة الحج، الآية: 40.

<sup>3 -</sup> سورة آل عمران، الآية: 140.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة، مصدر سابق، ص34.



# 2. المجموعة السننية الكلية الثانية:

الباب الثاني:

« وتتمثل هذه المجموعة السننية الثانية في منظومة سنن الآفاق ومنظومة سنن الأنفس ومنظومة سنن الهداية ومنظومة سنن التأبيد التي يتضمن كل منها شبكات من المنظومات السننية الفرعية التي لا حصر لها، وهذه المنظومات السننية الكلية الأبعة هي التي تتحكم في مدى أصالة وفعالية وتكاملية واصطرادية حركة الابتلاء والتداول والتجديد الحضاري في نهاية المطاف باعتبارها المنظومات التي توفر للبشر إمكانات وشروط التسخير أو الانجاز الذي تتطلبه خلافتهم في الأرض "».

# 3. الطيب برغوث كفيلسوف يدعو إلى معنى جديد للمعرفة والعلم كونه أساسا للتجديد الحضارى:

فباعتبار الطيب برغوث عالم ومجدد وفيلسوف فهو يحدد هنا جزءا من رؤيته إلى المعرفة والعلم التي تكون القراءة الدائمة الكثيرة المتنوعة المتكاملة السننية في مضمونها طريقا إليها.

# أ- تحديد معنى المعرفة والعلم وفق السنن أكثر شمولية وتكاملية:

« ومن خلال هذه الخريطة الكلية للمنظومات السننية الكبرى لحركة الاستخلاف في الأرض يتضح لنا مدى سعة وشمولية وتكاملية خريطة علوم الخلافة وكيف أنه لا يمكن لأي قطاع أو مجال أو مساحة في خريطة علوم الخلافة أن يستقل بنفسه في توفير الشروط الضرورية لتلبية حاجات حركة الاستخلاف ومواجهة تحدياتها، بل إن كل قطاع أو مجال من هذه المجالات في حاجة أكيدة إلى خدمات غيرة في أدائه الوظيفي الذاتي فما بالك بحاجة حركة الاستخلاف فإنها في حاجة أكيدة إلى كل علوم وخبرات وإمكانات هذه القطاعات والمجالات جميعا لاستكمال أصالتها وتحقيق فعاليتها وضمان اطرادية تجددها وتوفير الوقاية الذاتية لنفسها من أمراض التخلف والاستضعاف والاستكبار والضنكية الحضاربة»<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص35.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه، ص 35.





# ب- انتقاده للفلسفات الأخرى في تقديم وتجزيء مجال المعرفة:

« وعلى هذا الأساس ينبغي أن يحدد مفهوم العلم والمعرفة لنتجاوز التعريفات التجزيئية المتنافرة التي يغرق بعضها في المادية المقرفة ويسترسل بعضها الآخر وراء الإجرائية المتشظية ويتيه آخر وراء الميتافيزيقيا والذوقيات الموغلة في الذاتية والخرافة لنصل إلى التعريف العلمي المتكامل الذي يمكن البشر من استثمار كل معطيات وإمكانات المسخرات اللامحدودة التي وضعها الله سبحانه وتعالى بين يدي البشر في عوالم الآفاق وعوالم الأنفس وعوالم الهداية وعوالم التأييد وأن لا يبقوا حبيسي عالم من هذه العوالم فحسب أو جزء من جزئياته كما هو حال البشرية مع كل التجارب الحضارية المادية والخرافية عبر التاريخ» أ.

ثم يصل إلى خلاصة تقييمية في ذلك الانتقاد قائلا:

« ومن هنا يتضح لنا مدى خطأ وتهافت وقصور وعي المنطق الذي يفاضل أو يضارب بين معطيات هذه المنظومات السننية الكونية الأربعة بل ومدى جنايته على تاريخ وحاضر ومستقبل ومصير المجتمع والأمة والإنسانية»2.

ج- تأكيده على أن قانون التدافع والتجديد الحضاري قائم على مدى الاستفادة في إطار تكاملي بين سنن التسخير (الأفاق، والأنفس، والهداية، والتأييد):

• « تتأكد لدينا القاعدة الأساسية في الوعي الاستخلافي وهي أن أصالة وفعالية واطرادية دورات الاستخلاف والتداول الحضاري بين البشر ترتبط دوما بنسبة وحجم وكيفية الاستفادة من منظومات سنن التسخير الكونية الأربعة، فإذا اضطربت العلاقة التسخيرية الوظيفية بأية منظومة من هذه المنظومات انعكس ذلك سلبا على نسبة وحجم الأصالة والفعالية والتكاملية والاطراد في دورة الأداء الاستخلافي للجماعة والمجتمع والأمة»3.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 36.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 37.

<sup>3 -</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 38.





• وهكذا فبعد أن ربط بدقة العلاقة بين الاستفادة المتكاملة من السنن + الأصالة والفعالية والاطراد + الأداء الاستخلافي يصوغ بعد ذلك النتيجة النهائية منظرا في فلسفة الحضارة والتاريخ فيقول:

« فالصيرورات الحضارية للتاريخ تحكمها باستمرار معادلة أو سنة المدافعة والتجديد، فمن طور وحسن مستوى أصالة وفاعلية وتكاملية واطرادية مدافعته الثقافية والاجتماعية والحضارية سارت نهضته الحضارية قدما نحو آفاق الإقلاع أو المواكبة أو المنافسة أو الريادة الحضارية وكانت له الدولة أو الهيمنة والمتعة الحضارية ومن تراجع وضعف مسودى أصالة وفاعلية وتكاملية واطرادية مدافعته الثقافية والاجتماعية والحضارية سيجد نفسه حتما بتقهقر ليترك مكانه للقوى البشرية الأخرى ذات الدفع الثقافي والاجتماعي والحضاري الأقوى والأفضل» 1.

#### الفرع الثاني: إيمانه بالاستقلالية التكاملية النوعية:

1- من أكبر العوامل التي ساهمت في بناء وتميز الشخصية العلمية والتجديدية والفلسفية للطيب برغوث أنه لا يدعي الاستحواذ على ملكية الحقيقة ومتواضع بعيد عن الأضواء إلا ما كان ضرورة..

كل ذلك لأنه يؤمن ويدعو إلى قانون الاستقلالية النوعية التكاملية في التغيير الاجتماعي والحضاري، أي يؤمن ويدعو إلى الوعي بمنطق الاستقلالية الفكرية والتنظيمية ومنطق النوعية الوظيفية ومنطق التكاملية الاجتماعية بين جميع الحركات العاملة في الأمة بمختلف مناهجها طالما أنها إصلاحية إسلامية خيرية.

ولقد كنت أشرت وعرفت المقصود بهذا القانون في حديثي عن عوامل بناء الحضارة لدى الطيب برغوث.

- وفي إطار هذه الاستقلالية النوعية التكاملية أختار منهج جمعية العلماء المسلمين وهو منهج الأنبياء والمرسلين، ومنهج القرآن والسنة، ومنهج الوعي السنني العام.. هذا المنهج يتمثل في اختيار العمل بصفة مستقلة، في إطار التنوع من خلال الساحة الفكرية

الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص

الباب الثاني: ـ



الثقافية التربوية المنهجية في إطار الوعي السنني، وذلك كله في تكامل مع الحركات الإصلاحية الإسلامية العاملة في الأمة سواء كانت سياسية أو أخلاقية أو رسمية...الخ.

# 2- فعن أهمية هذا القانون والالتزام به يقول:

« إنني ومن خلال قراءاتي المتواصلة في تجارب التغيير والإصلاح والتجديد المختلفة وتأملاتي في واقع الصحوة والأمة ومشاركاتي المباشرة في حركة الصحوة مدة طويلة وصلت إلى قناعة راسخة كانت وراء هذه النظرية التي استخلصها اليوم وهي أن ضعف بل وانعدام الوعي أحيانا كثيرة بمعادلة الاستقلالية النوعية التكاملية في الالتزام والدعوة والبناء والمواجهة كان وراء جل النكسات والإخفاقات التي تعرضت لها حركات التغيير والإصلاح والتجديد على امتداد العالم الإسلامي، فقد تحطمت جل جهود النهوض الحضاري فوق صخرة هذه المعادلة الخطيرة» 1.

# 3- وعن كيفية الوعي القانوني يقول:

«ولم يتمكن أي منها حتى الآن من اجتيازها بسلام لأن الاجتياز يقتضي وعيا فكريا واستعدادا نفسيا وقوة روحية واقتدارا منهجيا في إواة حركة بل معتركات الاجتياز وفي مقدمة هذا الوعي، الوعي بقانون الاستقلالية النوعية التكاملية والقدرة على تمثله فكريا ونفسيا ومنهجيا وسلوكيا واجتماعيا في حركة التغيير والإصلاح والتجديد التي يقوم بها الأفراد والجماعات والمؤسسات والهيئات على مستوى المجتمع والأمة»2.

# المطلب الرابع: صبغة المنهج والمنهجية في دعوة وكتابات وفلسفة الطيب برغوث:

- من المحاور الكبرى في فكر الطيب برغوث والتي كانت من عوامل بناء شخصيته العلمية والتجديدية والفلسفية المتميزة قضية المنهج..

فنجده منهجيا في تفكيره ومنهجيا في تأليفه ومنهجيا في ممارسة الدعوية والإصلاحية ويتبنى الوعي المنهجي ويعتبره عاملا من عوامل بناء الحضارة ويعتبره جوهر النجاح والنموذجية في دعوات الأتبياء من قبل وفي سيرة وسنة محمد صلى الله عليه وسلم.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 05.

<sup>2 -</sup> الممصدر نفسه، ص 06.



- وكنت بتوفيق من الله قد بينت في هذا البحث من قبل كيف تحدث الطيب برغوث عن المنهج من حيث معناه ومكوناته وأهميته ودوره في بناء الحضارة .. الخ، كان بيان ذلك عندما تحدثت عن علاقة المدرسة الحضارية بالمدارس الأخرى وأيضا عند حديثي عن الوعى المنهجى كعامل لبناء الحضارة لدى الطيب برغوث.

- وسأقدم هنا خلاصات مركزة أراها ضرورية هنا ثم أتتاول نماذج من المنهج في تفكير وتأليف وممارسات الطيب برغوث.

# الفرع الأول: خلاصات منهجية مركزة:

# 1- مفهوم المنهج في الحركة النبوية:

« المنهج رؤية كونية عقدية متماسكة ونسقية معرفية متكاملة تتحكم في توجيه التفكير وضبط السلوك وصياغة أساليب وطرائق تلبية الحاجات ومواجهة التحديات وتحقيق الطموحات، يعتبر سلطة كبرى وقوة ضاربة في الحركة النبوية.. فالمنهج روح عامة تسري في كل جزئية من جزئيات الحركة النبوية التي لا يمكن الاستفادة منها في الأفعال والتصرفات والمواقف الجزئية الكثيرة جدا التي كثيرا ما يتوقف الفكر التجزيئي عند عتباتها وينحبس في تفاصيلها وأشكالها المبهرة فلا يقوى على الوصول إلى مراحل استكشاف ما وراء تلك الأفعال والتصرفات والمواقف من روح وقوة منهجية متكاملة تمكنت من صياغتها وإخراجها بذلك الشكل الفعال التكاملي المؤثر»1.

# 2- كيف يكون التأسى المنهجى بالحركة النبوية:

«فالحركة النبوية وهي تتجه بكل طاقاتها نحو تحقيق هذه الإستراتيجية الكونية كانت محكومة بسلطة منهج متكامل بل يقوم على مراعاة الأبعاد الخمسة، وهو ما يجب أن ينتبه له ويلتزم به ويحققه كل جهد فكري أو سلوكي أو اجتماعي يريد أن يتحرك في ظلال أو سياق الاقتدائية والاتباعية البصيرة للسنة النبوية الشريفة ويهتدي بأنوار بركاتها السننية»<sup>2</sup>.

ثم يذكر هذه الأبعاد الخمسة في موطن آخر وهي:

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 257.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 160.



- أ- المبدئية التي تمتد لتستوعب مجمل منظومات سنن الله في الح عي العقدي والتسخيري والاستخلافي.
  - ب- الوعى بحاجات الواقع وتحدياته وتطلعاته سواء كان الواقع كونيا أو بشريا.
- ج- فاعلية الانجاز على مستوى التغيير الثقافي والإصلاح الاجتماعي والتجديد الحضاري.
  - د- المحافظة على ديمومة الفاعلية والكفاءة الانجازية في الحركة النبوية.
    - هـ سلطة الحماية للمنجزات المحققة.

# 3. علاقة التأسي الموضوعي بأبعاد الدورة الانجازية للفعل الدعوى التجديدي:

« ويتمثل كون التأسي الموضوعي بالمنهج النبوي ومن ثم ضمان أصالة الفعل التجديدي وفعاليته واطراده لا يمكنه أن يتحقق إلا عبر استيفاء الدورة الانجازية لهذا الفعل الدعوي أو التجديدي للأبعاد المنهجية الأربعة:

- أ- البعد المرجعي الموجه: في ثوابته ومتغيراته وأصوله وفو عه.
- ب- البعد الواقعي: في جانبه الفطري الثابت أو في جانبه المعيش المتغير.
- ج- البعد الانجازي: بما يحتاجه من وسائل وأساليب.. ضبط للأولويات، استعانة بالخبرات.
- ه- البعد الاطرادي: الذي يضمن تواصل الفعل التغييري وديمومته من جهة وحماية مكتسباته من جهة أخرى تحقيقا لشرط التراكم الذي تستلزمه عمليات الالتزام والدعوة والبناء والمدافعة أو المواجهة»<sup>1</sup>.

# 4. نماذج من التأسى المنهجى في شخصية الطيب برغوث:

بداية انطلق من القناعات التالية:

« كل حياة لا تتأسس على المعرفة فهي بلا روح وكل معرفة لا تتأسس على المنهج فوضى وكل منهج لا يتأسس على سنن الله في خلقه فهو تخبط، وكل حياة أو معرفة

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 188.

الباب الثاني: .



أو منهج أو سنة لا تستهدف تحقيق الترقي التربوي النوعي المستمر في حياة الإنسان فهي هدر للوقت وتبديد للجهد وتكريس للاختلال وتعميق للضعف في حياة الأفراد والمجتمع والأمة وتنكب عن طريق ومنهج الاستخلاف الذي كرم الله به بني البشر»1.

حين انطلق من هذه القناعات كان رائدا في التأسي المنهجي في الفكر الإسلامي: ومن صور ذلك:

# الفرع الثاني: الطيب برغوث منهجي في تفكيره:

ويتجلى ذلك من خلال معطيات منها:

1- آمن بالمنهج وكتب فيه كتبا وعرفه وبين أهميته وأنه موضع التأسي في العمل الدعوى في السيرة النبوية، وأكد أن الوعي المنهجي من عوامل بناء الحضارة وانتقد الحركات الإسلامية التجديدية في الأمة أن من أسباب ضعف مردودها الحضاري غياب الوعي المنهجي في فكرها وممارساتها.

2- منظم ومرجح للأولويات في تفكيره، من ذلك مثلا أن صياغته لأفكاره في أبحاثه اتصفت بمنهجية دقيقة في طرح الإشكال دائما وفي الانطلاق من فرضيات والتحليل وفي النماذج التطبيقية التي يطبق بها وفي صياغة خلاصات ومخططات لمجل أفكاره.

3- وباعتباره عالم ومجدد وفيلسوف فلكل فيلسوف منهج مستقل ينطلق منه ويبني عليه مقولاته ويصوغ به رؤيته... فمنهج الطيب برغوث الفلسفي هو منهج المعرفية أو السننية التربوية:

« أحرص باستمرار على أن أستثمر منهج المعرفية أو السننية التربوية في مساهماتي الفكرية وأرجو أن أكون قد وفقت ولو جزئيا في استثمار هذا المنهج في هذه الدراسة وغيرها، فأعطيت الجانب الفكري المعرفي بعض حقه ولم أقصر في وصل هذا الجانب المعرفي

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 07.

الباب الثاني: ـ



للدراسة بمقصده التربوي الأساس الذي يساهم في عملية التأطير الفكري والمنهجي والروحي والسلوكي لجهد الفرد والمجتمع وح كة الأمة من أجل النهوض الحضاري»<sup>1</sup>.

# الفرع الثالث: الطيب برغوث منهجى في تأليفه وفكره الفلسفى.

يتجلى المنهج والمنهجية في تأليف الطيب برغوث في معطيات منها:

#### 1- صاغ فكره من خلال سلاسل وهي:

- سلسلة: مفاتيح الدعوة.
- سلسلة: آفاق في الوعي السنني.
- سلسلة: آفاق في الخيرة القيادية.
- سلسلة: لبنات في المسار الحضاري (ساهم فيها).
- سلسلة: البناء الحضاري (كتاب الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري).

2- في كل سلسلة قدم عشرات ومئات المحاضرات والندوات والملتقيات والمقالات تخدم الأطر نفسها.

3- بعض كتبه في أصلها أعمال أكاديمية ومذكرات علمية لكنه يطورها وينقحها ويصوغه صياغة نهائية ثم يطبعها ضمن السلسلة المناسبة.

4-و أكبر موقع تجلى فيه منهجه ومنهجيته في التأليف كان ضمن صياغته لنظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ، فقد صاغها بمنهجية عجيبة وخصها بكتب معينة وذكر نظريته وحدد اسمها ومحاورها الكبرى وتطبيقاتها ومنهجه فيها...الخ.

صاغ كل ذلك بأسلوب منظم وطيلة بحثي في الفلسفة العامة وفلسفة الحضارة لم أجد ولا فيلسوفا واحدا إسلاميا أو غربيا صاغ نظريته كذلك. بل أجد عند الفلاسفة كلاما مبثوثا موزعا في كتب أو في كتاب وبعد جهد كبير من الباحث قد تتضح له معالم نظريته وقد

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 07.





يصوغها خطأ مما يخضع الأمر لتأويل.. فتتميع النظرية بسبب غياب المنهج والمنهجية لدى ذلك الفيلسوف.

# الفرع الرابع: الطيب برغوث منهجى في جهده التجديدي الدع ي:

ويتجلى ذلك أيضا في معطيات منها:

1- آمن منذ صغره بمنهج جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في المرابطة على الثغر الثقافي من خلال بناء الإنسان عقديا وفكريا وروحيا وسلوكيا ومنهجيا على مستوى الفرد والأسرة والمجتمع والدولة والأمة. وأن التغيير الثقافي بتلك الأبعاد على هذه المستويات هو طريق البناء الحضاري، انطلاقا من قوله تعالى: { إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم}1.

وبقي صامدا ثابتا إلى الآن ولم تغره فتنة التحزب أو الظهور أو تزعم الجماعة علنا، برغم اللعاب السياسي الذي وقع لدى الكثيرين من أقطاب الح كات الإسلامية والإصلاحية في نهايات القرن الماضى وإلى الآن.

2- وفي هذا الإطار يقيم في دراسة نقدية لحركة البناء الحضاري الجزائرية وتجربة الحركة الإسلامية في الجزائر بصفة عامة فيما يتصل بالموقف من العلاقة بين الدعوى والعمل السياسي وأيهما كان ينبغي أن يحضى بالأولوية والرعاية في الفترة الانتقالية الحرجة التي مر بها المجتمع الجزائري منذ مطلع الثمانينيات من القرن العشرين والتي انزلقت فيها الأوضاع بسبب طغيان أولوية السياسة على أولوية الدعوة واستكمال البناء الفكري والتربوي والثقافي والاجتماعي المتأنى للحركة والمجتمع والدولة.

« فقد تبين لي من خلال تتبعي النقدي لمواقف الحركة بصفة عامة أن المرابطة في مواقع الدعوة والتربية وبناء النفوذ الاجتماعي للدعوة كان يجب أن يكون باستمرار وهي محك قياس عمق ووعي وقوة وصدقية الجماعات والحركات والمجتمعات وقد أوتينا نحن كحركة فكرية وتربوية واجتماعية وأوتي غيرنا كحركة سياسية وأوتيت الحركة الإسلامية في الجزائر برمتها وأوتي المجتمع والدولة و الأمة عندما حدث اختلال في ميزان القوى والأولويات والأداءات

<sup>1 -</sup> سورة الرعد، الآية: 11.





لصالح السياسة وربما البوليتيك إن أردنا الصراحة والدقة والموضوعية على حساب الدعوة والتربية وتأسيس النفوذ الاجتماعي للصحوة ومَأْسَسته وتأمينه ولم نعلن حالة الطوارئ أو لم نصغ لإنذارات الطوارئ التي دقت منذ وقت مبكر من اندلاع الأزمة الوطنية ومازالت تدق»1.

ثم يؤكد فيقول: « فالانحياز لصالح الدعوة والتربية وَمأْسسة النفوذ الاجتماعي انحياز لصالح الحاضر والمستقبل معا بينما الانحياز لصالح السياسة ليس دائما انحيازا لصالح الحاضر والمستقبل بل كثيرا ما كان انحيازا لصالح الحاضر الآني على حساب الحاضر والمستقبل معا وما نتائج تجربة جماعة البناء الحضاري مع جبهة الإنقاذ وتجربة حركة حماس والنهضة وغيرهما مع السلطة في السنوات الأخيرة عنا ببعيدة»<sup>2</sup>.

3- فقهه و فكره الدعوى الإصلاحي وسطي يركز على الأولويات ولا يهمل الفرعيات، ينظر إلى الظواهر الاجتماعية والدعوية بمنظار الاستقصاء والتحليل ومراعاة مختلف الجوانب من غير تميع أو تطرف أو ركون إلى الذين ظلموا أو تغير كلي بدعوي مصلحة الدعوة أو غيرها .. بل نادى والتزم بالمبدئية والواقعية والفعالية والإحسان والاستمرارية...

4- آمن وانطلق ونظر لفكرة قانون الاستقلالية النوعية التكاملية في العمل الدعوي والتجديد الحضاري بمعنى أن الحركات التي تتشد التغيير كلها تعمل ولابد من الاستقلالية فيما بينها، القائمة على التتوع الذي يؤدي إلى التكامل بين المجهودات في النهاية، فحركة ترى أن الأزمة سياسية والحل كذلك وأخرى ترى أن الأزمة فكرية والحل فكري وأخرى ترى أخلاقية... الخ.

• فنجده يقيم الحركات التجديدية الإسلامية في تجاربها حيث خالفت العمل بقانون الاستقلالية النوعية التكاملية والأخذ بالشوري والمصلحة العامة للدعوة فذكر سبع مبادرات، قام بها أشخاص أو حركات إسلامية، فذكر خمسة وقعت في الجزائر واثنتين من خارج الجزائر وبعد ذكرها بدقة مع تحديد الاسم والمبادرة والسنة في كتابه

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 53.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 56.





التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، ص 58. فبعد ذكرها قيمها فقال:

«إلى ما هنالك من مبادرات سابقة ولاحقة لا حصر لها على صعيد الحركة الإسلامية وعلى صعيد الحركة الوطنية وعلى صعيد الحركات القومية والإسلامية كثير من هذه المبادرات وغيرها تحكم فيها المزاج والتقدير الفردي الحدي التنافري فجاءت مبادرات ذاتية جزئية تنافرية ضيقة الأفق قصيرة النفس، محدودة النفع مشحونة بكثير من الأضرار والأخطار بغض النظر هنا طبعا عن سلامة المقاصد التي غالبا ما تكون حسنة لأن الذي يهم هنا هو التصرف الصحيح المحقق للمصلحة الاجتماعية الفعلية الآنية أو الإستراتيجية لما له من تأثيرات إيجابية أو سلبية متعددة بخلاف النية أو الإخلاص فإنه أمر ذاتي يخص علاقة الفرد بربه وقضيته» أ.

# ثم يطرح مشكلة أخ ي فيقول:

« والمشكلة أو المفارقة الكبرى هنا هو تحول كثير من هذه الأخطاء والإخفاقات والنكسات إلى نجاحات ومكاسب معنوية لدى أصحابها مع مرور الوقت، بحيث يحول ذلك الموقف النفسي والفكري والسلوكي المزيف أو المموه للحقيقة دون إمكانية المراجعة والتقييم والمحاسبة والتقويم، بل إن الكثير من هذه المواقف تضاف إلى الخبرة التراكمية وتتحول إلى رصيد مرجعي يعزز مواقف ومواقع أصحابها في معتركات التدافع والتداول الاجتماعي والسياسي»<sup>2</sup>.

# 6- الطيب برغوث يوصي باعتماد تدريس المنهج في مقررات للمنظومة التربوية:

« ومن هذا المنطلق فإن التأهيل المنهجي السنني يجب أن يظل في مقدمة الأولويات المعرفية الدائمة والمتجددة في منظومتنا التربوية والثقافية خاصة التي ينبغي لها أن تعطي للبعد المنهجي في مفرداتها الدراسة وفي مجالات البحث والدراسات العلمية عامة. وفي كل وسائط التأثير التربوي في المجتمع أهمية كبيرة حتى تتكون العقلية السننية المنظمة المنضبطة القائمة على قوة الانتباه ودقة الملاحظة والقدرة على الاستقراء والتحليل والنقد

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 59.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، التغير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 61.

الباب الثاني: ـ



والموازنة والاستنباط والتعميم الذي هو غاية المعرفة ونتيجتها حتى نفلت من مأزق الوصفية والتجزيئية والحرفية والأحادية الحدية المتنافرة التي هيمنت على مساحات هامة من منظومتنا المعرفية وامتدت للهيمنة على جوانب كثيرة من حياتنا السلوكية والثقافية والاجتماعية والسياسية»1.

# المطلب الخامس: النخبة العلمائية التي أثّرت في شخصية الطيب برغوث

لقد تأثر العالم المجدد الفيلسوف الطيب برغوث بعلماء ومفكرين كثيرين سبق وأن ذكرتهم في البحث، سواء تتلمذ عنهم مباشرة أو قرأ لهم أو رافقهم في الدنيا والدين والدعوة.. أذكر منهم عينات فقط:

- فأختار من الذين قرأ لهم ابن خلدون وبن باديس وجمعية العلماء المسلمين عامة.
  - وأختار من الذين تتلمذ عنهم مباشرة مالك بن نبى وشقيقه مولود برغوث.
    - وأختار من الذين رافقهم محمد التجاني ومحمد السعيد وأحمد سحنون.

وبصفة عامة اثنان منهما فلاسفة حضارة وهما ابن خلدون ومالك بن نبي والباقي علماء دعاة مجددون.

أ- وقبل أن أبدأ في الستعراض عينات من علماء ومجددين وفلاسفة مسلمين تأثر بهم وعبر عن ذلك أريد أن استهل ذلك بكلمة رائعة للطيب برغوث عن كل العلماء والمجددين والفلاسفة المسلمين... فيقول:

• « نحن في حاجة إلى التعريف برجال ونساء الصحوة والإصلاح والتجديد في مجتمعنا دون مغالاة أو تعصب أو مريدية حلولية تذهل عن النواقص والأخطاء أو حزبية تمجيدية موقودة، أو تواضعية زائفة تبخس نفسها حقها وتترك الهررة تحكي انتفاخا صولات الأسود.

- فنحن تعلمنا من شيوخ الدعوة عندنا وفي العالم أن نعتر بالحق والخيرية والصلاح وأهله وأن نتشرف بإعزاز أهل الصلاح والإصلاح وأن نقتدي بهم ونمضي على طريقهم دون أن

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 193.





نغفل عن نواقصهم إن وجدت أو نرث أخطاءهم إن حصلت بل من حقهم علينا أن نستدرك هذه النواقص وأن نصحح هذه الأخطاء وأن نتجاوزها وهو مذهب الأئمة العظام»1.

#### ثم يستطرد قائلا:

• « فنحن ماضون على طريق المحبة للرساليين جميعا والاحترام لهم جميعا والاعتزاز بجهادهم جميعا والانتفاع بتراثهم جميعا والاقتداء بهم جميعا والاستدراك عليهم جميعا والتصحيح لأخطائهم جميعا والاستكمال لجهودهم في الدعوة والتغيير والإصلاح والتجديد جميعا منطلقين من حيث انتهوا ومحافظين على مكاسب جهادهم جميعا وداعين لهم دائما بحسن المثوبة وعلو الدرجات والمقامات في الدنيا والآخرة وشعارنا الخالد قوله تعالى: { ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم} 3%.

# ب- وفي وصية منه لابنته عائشة التي أهدى إليها ولزوجها كتابه:

بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية فينطلق من الحديث القدسي من عادي وليا.. ليقول لها: « ولا شك أن العلماء الرساليين هم طليعة أولياء الله وأمناؤه على وحيه بعد أنبيائه عليهم الصلاة والسلام فمن آذا هم أو عاداهم فقد بارز الله بالحرب وإن الله منتقم منه لا محالة إن لم يتدارك نفسه بتوبة صادقة نصوح.. من هنا ينبغي لنا يا ابنتي أن نحترم كل العلماء العاملين وأن نحبهم ونوقرهم ونجلهم وأن نقدر جهودهم واجتهاداتهم وأن نأخذ من كل أحد منهم أحسن ما عنده بحسب فهمنا وتقديرنا وحاجتنا دون تعصب لأحد أو ضد أحد منهم خاصة وأن العلماء كالأطباء المهرة الحادقين يعطون لكل شخص ما يناسبه من الدواء فلا نسارع في التقليل من قيمة اجتهاداتهم إن لم نفهمها دون أن نحيط علما بالملابسات والمبررات الشرعية والاجتماعية التي حكمت تلك التوجهات الاجتهادية» 4.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، مقال بعنوان: محمد السعيد والفرصة الضائعة، ص 1.

<sup>2 -</sup> سورة الحشر، الآية: 10.

<sup>3 -</sup> الطيب برغوث، مقال بعنوان: محمد السعيد والفرصة الضائعة، مصدر سابق، ص 2.

<sup>4 -</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية، دار قانة للنشر والتجليد، باتنة، الجزائر، ط4، 2008، ص 51.





الفرع الأول: ابن خلدون ومالك بن نبى.

#### 1- عبد الرحمان ابن خلدون:

باعتبار الطيب برغوث فيلسوف حضارة وصاحب نظرية مستقلة فإنه يؤمن وينطلق من أن ابن خلدون بدأ في تأسيس نظرية في فلسفة التاريخ والحضارة ومالك بن نبي كان على درب ابن خلدون...

« فإذا كان الأئمة الكبار قد أسسوا مدارس فقهية وأصولية ولغوية وتربوية وفلسفية وتاريخية كبرى وبنو نظريات في المنهج والوعي والحركة فإن مالك بن نبي قد طمح إلى تأسيس مدرسة أو نظرية متكاملة في فلسفة التاريخ والحضارة محاولا بذلك استكمال ما قد بدأه العلامة ابن خلون في نظريته الشهيرة عن فلسفة التاريخ والحضارة وأظنه قد نجح في ذلك إلى حد كبير وشق لنفسه طريقا متميزا كانت له آثاره العميقة في الفكر الإسلامي المعاصر رغم الحصار والتهميش اللذين تعرضت لهما أفكاره ردحا من الزمن قبل أن يتمكن النفس السنني العميق فيها من كسر ذلك الحصار والوصول إلى عقول ونفوس أجيال كثيرة في الصحوة والمجتمع والأمة فتقبل على الاستفادة منهما بحيوية كبيرة» أ.

فنلاحظ في هذه الفقرة أن الطيب برغوث قد أشاد: الفيلسوفين معا ابن خلدون وابن نبى، وهما فعلا صاحبا نظريتين في فلسفة الحضارة والتاريخ وهما:

- نظرية التعاقب الدوري عند ابن خلدون.
- نظرية الدورة الحضارة عند مالك بن نبى.
- ثم نظرية التدافع والتجديد عند الطيب برغوث.

# 2 - مالك بن نبى:

فإذا كان مالك بن نبي يوصف بأنه ابن خلدون الثاني لأنه تتلمذ على كتبه ومنها المقدمة.. فإن الطيب برغوث قد تتلمذ حقيقة على مالك بن نبي، فهو تلميذ مالك بن نبي، وتأثريه أيما تأثر يتأثره تلميذ بأستاذ يرى فيه القدوة الإسلامية بكل مستوياتها فاستوعب فكر

<sup>1 -</sup> الطيبرد غوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري، مصدر سابق، ص 57.





أستاذه، ثم شرحه في مختلف المستويات الاجتماعية وقدمه في محاضراته ونو اته وملتقياته وعمله الإعلامي وعمله الجمعوي... وألف فيه رسالة جامعية "الثقافة عند مالك بن نبي".. وأصدر فيه كتبا منها: موقع المسألة الثقافية في إستراتيجية التجديد الحضاري للأمة ط 1990 ضمن سلسلة لبنات في المسار الحضاري، ومحورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي ط 2012 ضمن سلسلة آفاق في الوعي السنني.

وبعد أن فهم الطيب برغوث فكر مالك بن نبي وقام بنشره والتأليف فيه بنى على ما فيه من أطروحات وتجاوزها وطور نظرية البناء الحضاري الإسلامي بصفة عامة فصاع نظرية التدافع والتجديد.

وهكذا نصل إلى أن ثلاثية الفكر السنني الحضاري هي عبد الرحمان بن خلدون ومالك بن نبى والطيب برغوث.

وأختار مما قاله الطيب في أستاذه مالك بن نبي ما يلي:

# أ- اعتبره رائد المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة المستقلة:

« لقد تمكن مالك بن نبي بإيمانه العميق وبثقافته الواسعة وبعمق صلته بذاتيته الثقافية والحضارية وبرساليته المنفتحة على هموم وطموحات الأمة والإنسانية وبجديته وثباته وبفعالية تتمية واستثمار عبقريته أن يكون رائدا متميزا للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة المستقلة»<sup>1</sup>.

# ب- تحديده لقيمة وأصالة ما طرحه مالك بن نبى من أفكار جديدة:

« تتجلى أصالة وقيمة ما طرحه مالك بن نبي من رؤى فكرية ومنهجية في فلسفة التاريخ والحضارة في كونه اهتدى إلى لب المشكلة البشرية وهي المشكلة الحضارية فركز على محاولة استخلاص قوانينها الكلية الناظمة لح كة صيروراتها الصاعدة والمتقهقرة وهو الهدف المحوري لكل الجهد البشري منذ الخليقة حيث اهتمت وتهتم كل الجماعات البشرية بالبحث عن أسرار ضعف وتخلف وتطور المجتمعات وتقدمها وهو الأمر الباعث على تأسيس جل العلوم والمعارف البشرية حتى وإن اتخذت طابع الجزئية والتخصصية الدقيقة

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 153.



لأنها تصب في النهاية في فهم أسرار القوة والضعف في حياة البشر وتمنح الإنسان القدرة على تلبية حاجات التدافع الاجتماعي ومواجهة تحدياته بفعالية»1.

#### ج- ضبطه للمضامين الكبرى لفكر مالك بن نبى:

وذلك من خلال إهداء استهل به كتابه: مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية وهو الكتاب الثاني في سلسلة آفاق في الوعي السنني فأهداه إلى أستاذه مالك بن نبي وهو إهداء عجيب قال فيه حرفيا:

- « إلى الرجل الذي علمنا وأقر في أذهاننا:
  - 1- أن المنهج هو روح المعرفة.
- 2- وأن المعرفة المنهجية هي أساس الأصالة والفعالية والاطراد في الجهد البشري.
  - 3- وأن الخطأ المنهجي خير من الصواب الفوضوي.
- 4- وأن الطريق غير المنهجي هو أطول الطرق نحو الغايات والأهداف باستمرار.
- 5- وأن المنهج العلمي المتكامل مصل واق ضد مرض الفوضى والثرثرة واللامنطق واللا فعالية التي تغيب الحقيقة في اللفظية والحرفية والمبلغة.
- 6- وأن تغيير ما بالنفس هو منطق حركة التاريخ ومنطلقها، وأساس التغيير الحضاري المنسجم مع سنن الله في الاستخلاف.
- 7- وأن غنى المجتمعات لا يقاس بكمية ما تملك من أشياء بل بقدر ما فيها من أفكار حية متجددة فهي الثروة الخالدة للمجتمع.
- 8- وأن التجديد الحضاري من ثم يبدأ ويستمر ويعظم عطاؤه بتجديد الأفكار وليس بتجديد الأشياء أو المظاهر.
- 9- وأن الحس القانوني أو السنني هو الهدف الذي يجب أن تتمحور حوله العملية التربوية لبناء العقل المنهجي المنظم القادر على الإبداع والإضافة والتجاوز.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 57.



10- وأن التربية يجب أن تعلم الأجيال الإسلامية أن التاريخ لا يصنع بالاندفاع في دروب سبق السير فيها وإنما بفتح دروب جديدة.

- إلى الرجل الذي علمنا أن نأخذ منه ما عنده من العلم وأن نأخذ من غيره ما عندهم من العلم وكان إذا سئل فيما ليس في مجال اهتمامه يقول: اذهبوا عند فلان أو فلان.
- إلى أستاذنا الكبير مالك بن نبي رائد الاتجاه الحضاري في الثقافة الإسلامية المعاصرة»1.

#### الفرع الثاني: مولود برغوث ومحمد التجاني.

#### 1 - مولود برغوث:

وهومن رجال الجزائر وبه دور في التربية الوطنية، كان أستاذا للأجيال ومن مؤسسي العلوم الدقيقة في جزائر الاستقلال، أستاذا فمفتشا عاما للرياضيات فكان له فضلا على الطيب إذ أنه شقيقه الأكبر فكان يرعاه منذ الصغر رعاية حميمية فكرية وروحية وسلوكية أخوية.

قال فيه كلمة مؤثرة في تقديم وإهداء كتابه: التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية:

«هذه الرسالة المتواضعة أهديها إلى أخي العزيز الأستاذ والمربي الكبير: مولود برغوث، لما له من فضل كبير علي وعلى كثير غيري من أجيال الصحوة والمجتمع فقد كان قدوة ملهمة لنا في تفكيره وسلوكه وأدائه الرسالي والوظيفي طيلة حياته، فجزاه الله عنا خير ما يجزي به أستاذا ومربيا مثله أخلص لرسالته وأتقن أداءها عن حب ووفاء للرسالة والوطن والأمة.

أخي وأستاذي العزيز، تقبل مني هذا الجهد المتواضع الذي أقدمه لك باسمي وباسم كل تلامذتك ومحبيك كعربون وفاء لرسالة اشتركنا فيها معا منذ أن وعينا طريقها مبكرا وكان لك فضل السبق إليها والصدق في حملها والحكمة في خدمتها فجزاك الله عنا خير الجزاء

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، صفحة الإهداء.



وجزى كل أمثالك من المربين الرساليين الشرفاء الأوفياء في أرض الجزائر وفي كل أرض الإسلام»1.

#### 2- محمد التجانى:

وهو من العلماء الذين تأثر بهم وهو طالب في المراحل المبكرة، تعلم منه أخلاق مهمة لكل داعية وباحث..

فيقول عنه: « مما حفظته من الشيخ محمد التجاني وأنا يعد طالب في المراحل المبكرة من التعليم الجامعي في منتصف السبعينات من القرن الماضي وزاد حبي واحترامي وتقديري له، وثقتي فيه أننا كنا مرة نعرض عليه بعض الصعوبات التي تعترضنا في إدارة شؤون الدعوة بالجامعات والتي كان مصدرها استمرار بعض الأخوة الذين يريدون افتكاك مواقع العمل منا بالقوة حينا وبالتشويش والتشويه حينا آخر وبتأليب العامة والناقمين على الأوضاع عموما علينا.. فكنا نسأله هل نوقف هؤلاء حتى لا يفسدوا علينا أعمالنا ويتجهوا إلى الاستثمار في مواقع وساحات أخرى شاغرة؟

فكان يقول لنا بلا تردد وبكل ثقة واطمئنان: ليس من حقكم أن توقفوا أحدا أو تحرموه من العمل أو تعاملوه بما يعاملكم به من الجفوة وروح التحريض ... اتركوا غيركم يعمل واطلبوا منه أن يترككم تعملون، وواجهوا صعوبات التشويش عليكم والتحريض ضدكم بالمزيد من العمل والالتزام بأخلاق الإسلام وروحه السمحة وسترون كيف يحبكم الناس وكيف تتبدد الإشاعات من حولكم وكيف تنفتح الأبواب أمامكم وكذلك كان الأمر فعلا»2.

#### ثم يعقب على ذلك فيقول:

«لقد تعلمنا من هؤلاء الفضلاء -محمد السعيد، ومحمد التجاني، وأمثالهم- كيف نحب العلماء والصلحاء وكيف نحترم الآخرين وكيف نتجنب المعارك الجانبية وكيف نكامل مواقفنا ومبادراتنا وحركتنا مع الجهد الوطني الكلي الذي لا يناقض ثوابت هوية المجتمع ومصالحة الإستراتيجية العليا وهي الخلفية التي حكمت مواقفنا في كل مراحل المحنة الوطنية بعد ذلك

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 03.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، مقال: محمد السعيد والفرصة الضائعة، ص 02.



وكانت وراء زهدنا في تكوين كتلة خربية إضافية تضاف إلى كتل النتافر السياسي والاهتلاك الاجتماعي الذي نجم عنها فيما بعد وفضلنا منطق المساهمة في الوقاية الإستراتيجية للصحوة والمجتمع والدولة الوطنية». 1

الفرع الثالث: محمد السعيد وأحمد سحنون.

#### 1- الشيخ محمد السعيد:

وهو رفيقه في الدعوة الإسلامية، وهو الرجل الأول في حركة البناء الحضاري في ثمانينيات القرن العشرين:

يقول الطيب برغوث في مقال تحت عنوان: محمد السعيد والفرصة الضائعة.

« إن الشيخ محمد السعيد رحمه الله عليه له دين كبير علينا نحن الذين استفدنا من علمه وتجربته وخبرته الغنية وتشرفنا بمرافقته في مشواره التربوي الدعوي الإصلاحي التجديدي الخصب، ويتمثل في ء من هذا الدين في التعريف بشخصيته وبجهده الكبير في بناء الصحوة المعاصرة في الجزائر، ورد محاولات التشويه التي تقودها دوائر معروفة ضد رموز الصحوة والمجتمع والأمة مستثمرة في ذلك بعض الظروف الاستثنائية التي عاشها المجتمع الجزائري، وبعض المواقف الاستثنائية التي اتخذها الأفراد والمؤسسات تجاه هذه الظروف»2.

# 2- الشيخ أحمد سحنون (1907- 2003):

وهو من أكبر علماء الجزائر، ومن علماء جميعة العلماء المسلمين، الذي ترك الشيخ عبد الحميد بن باديس أثره النفسي والفكري المنهجي فيه فبقي على الدرب حتى توفي سنة 2003م

لقد تأثر به الطيب برغوث تاثرا كبيرا، لدرجة أنه خصه بتأليف كتاب مستقل تحت عنوان: أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، ط 2011، ومما جاء فيه:

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، موقع الشهاب

<sup>- 2</sup> 





أ- إهداء الكتاب إلى أحمد سحنون وإلى كل علماء الجزائر بأسلوب يبدو من خلاله التأثر الكبير للطيب برغوث بكل علماء الجزائر ومنهم أحمد سحنون فقال:

# « هذه الرسالة المتواضعة أهديها:

- إلى علماء الجزائر الرساليين خاصة وإلى كل العلماء الرساليين في الأمة عامة الذين رابطوا ويرابطون على ثغور حماية هوية المجتمع والأمة وتأسيس الشروط الفكرية والنفسية والاجتماعية للدورة الحضارية الثانية للإسلام.
- إلى هؤلاء الرساليين والورثة الربانيين الأمناء على علم النبوة المعتزين بشرف الرسالية المؤدين لحقها عليهم، العاملين على تحقيق أصالة وفعالية نهضة المجتمع والأمة المحتسبين لأجرهم عند الله.
- إلى هؤلاء الذين كان الشيخ أحمد سحنون علما بارزا من أعلامهم الذين علمونا كيف يكون الثبات على خط الرسالية وكيف يكون الوفاء في الحياة.
- إلى هؤلاء الذين هم منارات تهدي خُطانا في المعترك الحضاري وتأخذ بأيدينا نحو مرضاة الله وجناته بإذن الله.
- إليكم أقدم هذه .. بين يدي هذا العالم الجليل من أئمة الرسالية الكبار في هذا العصر، الذي شرف العلم والعلماء ورفع قدر الدعوة والدعاة، وخط لنا بجهده الرسالي الطويل وصبره الجميل وحكمته البالغة طريقا متميزا في الرسالية المستبصرة التي مضى عليها من قبله نبلاء الدعوة وأشرافها ويمضي عليها كل الرساليين والأشراف من بعدهم جيلا بعد جيل بلا تغير ولا تبديل ولا فتور وإنا لنرجو أن نكون منهم أو نلحق بهم وأن لا نخون عهدهم وأن لانضيع أمانتهم وأن لا نحرم أجرهم وأن لا نفتن بعدهم وأن نحشر معهم فالمرء بحشر مع من أحب ونحن نحب العلماءو أثرهم» ألم

 $\mathbf{r}$  يبن هذه الأسرار التي كانت سببا للقوة والقدوة في مسيرة الشيخ أحمد سحنون وهي  $^2$ :

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، ص 04.

<sup>2-</sup> أنظر: الطيب برغوث، أسرار القوة والعقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون، مصدر سابق، من ص 127 إلى ص 241





- 1. السر الأول: مفتاح العصامية المنهجية المستنيرة.
- 2. السر الثاني: مفتاح القراءة المنفتحة على المعرفة السننية المتجددة.
  - 3. السر الثالث: مفتاح البصيرة في الدين.
  - 4. السر الرابع: مفتاح المبدئية الرسالية المستبصرة.
  - 5. السر الخامس: مفتاح الانفتاح على الهم الاجتماعي.
  - 6. السر السادس: مفتاح الزهد في الأولويات غير الرسالية.
    - 7. السر السابع: مفتاح الثبات وطول النفس الاجتماعي.
      - 8. السر الثامن: مفتاح التواضع الرسالي.
      - 9. السر التاسع: مفتاح الوقار والهيبة الرسالية.
  - 10. السر العاشر: مفتاح المحافظة على مسافة التوازن السلوكي.
    - 11. السر الحادي عشر: مفتاح الأناقة الجمالية الوقورة

# الفرع الرابع: عبد الحميد بن باديس ائد التجديد الحضاري الحديث في الجزائر 1889 (1940):

من أكبر من تأثر الطيب برغوث بهم رائد النهضة الجزائرية الحديثة الإمام المجدد عبد الحميد بن باديس، تأثر به من حيث هو عالم، ومجدد، ومركز على منهج الإصلاح والتغيير للنفس كطريق للتغيير الحضاري، وكنموذج أيقظ أمة..

فقال الطيب برغوث معلقا على إحدى محاضرات عبد الحميد بن باديس، التي صاغ رحمه الله عنوانها في سؤال وجواب: لمن أعيش أنا؟ أعيش للإسلام والجزائر.

#### فقال الطبيب برغوث:

• أ- « محاضرة قيمة للعلامة الإمام عبد الحميد بن باديس رحمة الله عليه كنموذج لنضج الوعي بعظمة الإسلام من جهة ونضج الاعتزاز به والانتماء إليه من جهة أخرى ونضج الوعي بمعادلة الاستقلالية النوعية التكاملية على صعيد منهج خدمة الإسلام والمجتمع والأمة والإنسانية من جهة ثالثة تكشف لنا عن بعض أسرار القوة والأصالة والفعالية والتوفيق في الجهد الضخم الذي اضطلع به هو خاصة طيلة الفترة





ما بين (1913- 1940) والجهد الاستثنائي الذي اضطلعت به جمعية العلماء المسلمين معه وبعده»1.

• ب- ثم أكد بعد ذلك على المنهج في دعوة عبد الحميد بن باديس ليقول:

« فمن يتأمل في فقرات هذه المحاضرة يرى مدى وضوح مفردات المنهج في ثوابته وأولوياته وخطواته وضوابطه في ذهن الرجل وفي خطة عمله وفي منهجية إنجازه وفي مقدمة هذا الوضوح وعيه العميق بمعادلة الاستقلالية النوعية التكاملية وتجسيدها في عمله بشكل نموذجي رائع» 2، ويقصد الطيب برغوث بالاستقلالية التكاملية النوعية هنا أن ابن باديس ركز على نوع من العمل وهو الإصلاح الفكري والروحي والسلوكي للفرد والمجتمع، وترك النصال السياسي مثلا للآخرين مع مراعاته للاستقلالية المتنوعة المتكاملة الجهود في النهاية لمواجهة الاستكبار الؤنسي وفعلا هذا قانون ثابت إذ بذلك التنوع بين الحركة الوطنية والإصلاحية واستقلال كل جهة منها بجبهة معينة مع تكاملها في النهاية كان خروج الاستكبار الفرنسي بنجاح الثورة وفق هذا القانون.

- ج- إضافة إلى اعتبار الطيب برغوث للشيخ عبد الحميد بن باديس.
  - نموذجا في الوعي بعظمة الإسلام ونموذجا في الاعتزاز بالإسلام.
- إضافة إلى وضوح مفردات المنهج في ذهنه وخطة عمله ومنهجية إنجازه.
  - يؤكد هنا على الوعى السننى لدى بن باديس فيقول:

«عبقرية ابن باديس وبعد نظره ورسوخ قدمه في الوعي بالسنن الاجتماعية الفاعلة في التغيير الحضاري! الذي كان يوصى إطارات الحركة الإصلاحية بالمرابطة في مواقع التوعية والتربية والتوجيه وبناء النفوذ الاجتماعي للدعوة وعدم الانشغال بغير ذلك من الأولويات الكفائية التي تقوم جهات اجتماعية أخرى بتغطيتها والحرص على تكاملية جهود البناء والبعد عن مواطن

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص69.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 68.



التنافر وأسبابها ويؤكد على أهمية الذوبان في أداء الواجبات والبلوغ في ذلك إلى التماهي مع المبدأ الإصلاحي الذي يجب أن يملك علينا حواسنا وأوقاتنا كما قال رحمه الله $^{1}$ .

#### ولعل هذه الفقرة تكون خلاصة وخاتمة:

«... متأثر بالإمام العلامة عبد الحميد بن باديس الذي يعتبره من جيل الصحابة المعاصرين في عمله وروحانيته ووطنيته ورساليته وجهاديته النموذجة وعبقريته الحركية الفذة وانجازيته المتميزة وبالإمام العلامة البشير الإبراهيمي الذي كان قمة شامخة من قمم العلم والفكر والإصلاح والرسالية في هذا العصر بحق»2.

# الفرع الخامس: جمعية العلماء المسلمين الجزائريين:

كما تأثر الطيب برغوث بالعلماء والأساتذة والفلاسفة، تأثر كذلك بالهيئات العلمية، وأكبر هيئة أثرت فيه وفي منهجه الفكري ورؤيته العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية والمنهجية في التغيير هي جمعية العلماء المسلمين الجزائريين.

أستعين بالله فأعرف هذه الجمعية ثم أبين كيف تأثر بها الطيب برغوث؟

أ- تعريفها: هي جمعية علمية إسلامية جزائرية خيرية إصلاحية ثقافية تربوية أسسها رائد النهضة الجزائرية المعاصرة الإمام الشيخ عبد الحميد بن باديس (1889- 1940) وبيان ذلك كالتالي:

1- جمعية: لأن الإمام عبد الحميد بن باديس كان مراعيا في تأسيسها أن تكون جامعة لعلماء من مختلف المناطق الجغرافية ومن مختلف التوجهات المذهبية والثقافية الموجودة في الجزائر.

فكان فيها المالكية والإباضية والعرب والأمازيغ والقبائل من الشمال والجنوب والشرق والغرب.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري، وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 54.

<sup>- 2</sup> 



الباب الثاني: .

- 2- جمعية علمية: لأن منهجها كان علميا بالدرجة الأولى وبامتياز، إيمانا منها بأن كل شيء يبدأ بالعلم ويتم وينتهي إلى علم. والدنيا تدرك بالعلم والآخرة تدرك بالعلم وكلاهما يدرك بالعلم.
- 3- جمعية إسلامية جزائرية: لأن اسم الجمعية: جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، فالإسلام الصحيح المستمد من القرآن والسنة بعيدا عن كل شرك، الإسلام الذي يقوم على الدين الصحيح الذي لا يتعارض مع العقل السليم فهذا الإسلام هو الذي كان يمثله علماء الجزائر في هذه الجمعية.
- 4- جمعية خيرية: لما كانت تحمله من الخير كفكرة وكممارسة في أوساط الشعب الجزائري لكل أنواع الخير المادي والمعنوي وعلى جميع المستويات الفردية والأسرية والاجتماعية وتكافل اجتماعي ورعاية للضعاف وقضاء شرعي مستقل بين الناس....الخ
- 5- جمعية إصلاحية: وذلك بإصلاح ما فسد من أفكار ومعتقدات وأخلاق فردية واجتماعية وأسرية لدى الشعب الجزائري والإصلاح كله منهج قرآني.

كما ذكر ابن باديس ذلك حين أكد أن صحة العقيدة واستنارة الفكرة واستقامة الخلق هي الإصلاح كله.

6- جمعية ثقافية: فهي ثقافية من حيث تركيزها على عقيدة الإنسان وفكره وروحه وسلوكه الفردي والأسري والاجتماعي فمجمل ذلك يشكل ثقافة مجتمع ما.

فبناء العقيدة وتصحيح الأفكار يتم بالعلم وبناء الروح يتم بالعبادة بما فيها أداء الشعائر من صلاة وزكاة وصيام وحج وتلاوة للقرآن وذكر شه... وبناء السلوك بالأخلاق الحسنة من خلال الدعوة إلى التحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل.

7- جمعية تربوية: فهي تربوية باعتبار التربية فعل محوري في بناء الفرد والأسرة والمجتمع ويستحيل تحقيق العلمية والخيرية والإصلاحية والثقافية إلا من خلال التربية المتكاملة للفرد فكرا وروحا وسلوكا وأسرة ومجتمعا، التربية التي تقوم على الوعي السنني.



#### فكيف تأثر الطيب برغوث بجمعية العلماء المسلمين الجزائريين؟

« يرى في التجربة التاريخية لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين نموذجا ناجحا في الوعي والفعل الحركي الفعال كان على الحركة الإسلامية في الجزائر أن نستثمره وتجدده في إطار إستراتيجية التكاملية المتجددة للخبرة الوطنية التأصيلية، انخط منذ وقت مبكر من دراساته بالجامعة في حركة البناء الحضاري الإسلامي التي رأى فيها امتداد تكامليا طبيعيا متجددا لتجربة جمعية العلماء خاصة ولخبرة الحركة الوطنية الغنية عامة ولرشد الخبرة الحركية الخصبة للصحوة الإسلامية في العالم بصفة أعم» أ.

# سأختار ثلاث محطات فقط مما تأثر به في جمعية العلماء المسلمين الجزائريين:

الأولى: منهج جمعية العلماء المسلمين في التركيز على بناء الإنسان في إطار قانون الاستقلالية التكاملية النوعية.

الثانية: القيادة الرشيدة لجمعية العلماء المسلمين.

الثالثة: تأسيسه للجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.

المحطة الأول: تأثر الطيب برغوث بمنهج التغيير الاجتماعي للجمعية

#### 1 - يحدد منهجها فيقول:

« وكان اختيارها للساحة الفكرية والثقافية والتربوية والاجتماعية كمضغة محورية للمساهمة عبرها في معركة التحرير والتجديد والبناء الحضاري هو أول مؤشر من مؤشرات الوعي السنني الإستراتيجي في هذه التجربة لأنه عمق يتحرك في عمق سنن التغيير والإصلاح والتجديد ويعرف كيف يستثمرها في تهيئة الشروط الموضوعية لأصالة وفعالية الأداء»2.

<sup>1-</sup> الموقع: tayeeb/masadirfikr.phtml/www.t-istratigiri.net//http

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 39.





# 2- ويبين أثر اختيارها لذلك المنهج فيقول:

« إن منهج التركيز النوعي التكاملي الذي اعتمدته جمعية العلماء مكنها من أن تشكل القوة الوطنية الرئيسية الأكثر اقتدارا على الحضور والتأثير العميق في كل مسارات الحراك الثقافي والسياسي والاجتماعي الوطني ولم يكن ليمر شيء أو لينجح بدون تزكيتها أو حضورها وهو ما أدركته الإدارة الاستعمارية في الجزائر أن حركة العلماء تمثل أكبر خطر على الفكرة الفرنسية في الجزائر فسعت إلى احتوائها أو اختراقها أو تدميرها بكل ما أوتيت من قوة فلم تفلح في ذلك إلا يسيرا» 1.

# 3 - وعن تأثيرها المحلى والعالمي بسبب منهجها فيقول:

وتأثير جمعية العلماء وإشعاعها الفكري والتربوي والروحي والاجتماعي والسياسي لم يقتصر على الساحة الجزائرية المحلية بل امتد بعيدا في أقطار المغرب العربي وأقطار العالمين العربي الإسلامي بفضل الكتلة أو المضغة العلمائية المتماسكة التي شكلت النواة الصلبة للنخبة الرسالية النوعية التي توفرت عليها الجمعية»2.

#### المحطة الثانية: تأثر الطيب برغوث بالقيادة العلمائية الرشيدة لجمعية العلماء المسلمين

وهنا يشيد بموقف عظيم للإمام ابن باديس كان له أثر كبير في نفس الطيب برغوث فيقول:

« وقيادة جمعية العلماء كانت على مستوى عال من الرسالية مكنها من الانحياز إلى المصالح العليا للدعوة والمجتمع والأمة على حساب مصالحا الذاتية كما يظهر ذلك على سبيل المثال في الموقف الرسالي الفذ للإمام ابن باديس من مساومة فرنسا له بإنقاذ عائلته من إفلاس اقتصادي ساحق وتعينه قاضي القضاة مقابل تخليه عن قيادة جمعية العلماء وضغط عليه ميرانت مدير الشؤون الأهلية بالولاية العامة في حضرة والده الذي قام يبكي ويتوسل إليه بأن يقدر الموقف وينقذ حاضر ومستقبل العائلة من هذا المأزق القاتل وهو الموقف الذي جعل الإمام ابن باديس يقول فيه: بأنه لم يدرك عمق سر يتم النبي صلى الله

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 41.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 43.





عليه وسلم إلا ذلك اليوم الذي وقف فيه ذلك الموقف الجدي الصعب الذي واجهه برسالة استعجالية قصيرة بعثها إلى ميرانت جاء فيها؛ اقتل أسيرك أما جاري فإني مانعه يقصد بالأسير أباه وبالجار جمعية العلماء»1.

المحطة الثالثة: تأثر الطيب برغوث بجمعية العلماء المسلمين الجزائريين في منهجها وقيادتها، جعله يؤسس الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري سنة 1990م، فاقتدى بذلك فعلا بجمعية العلماء المسلمين وبرئيسها من حيث المنهج والفكر ومن حيث الواقع فأسس الجمعية، الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري وشارك طيلة حياته في العمل الدعوى والصحفي والتعليمي... على خطى عبد الحميد بن باديس وكأنه امتداد من الطيب العقبي أحد مؤسسي جمعية العلماء إلى الطيب برغوث مؤسس الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية التكاملية، مصدر سابق، ص 44.





# المبحث الرابع: مدخل إلى علم فلسفة الحضارة والتاريخ بمنظار الطيب برغوث.

باعتبار الطيب برغوث صاحب نظرية التدافع والتجديد في فلسفة الحضارة والتاريخ وبغض النظر عن مضمون نظريته بالضبط وبغض النظر أيضا عن آرائه وفلسفته في رؤية المدرسة الحضارية وفي منهجها وفي روافدها وخصائصها وكل ذلك طبعا من فلسفته فإنه إلى جانب كل ذلك عرف فلسفة الحضارة والتاريخ وبين أهميتها، وعرف بالوعي التاريخي وذكر أهميته في القرآن.

كما أكد أنه يلتقي مع مالك بن نبي في فلسفة الحضارة والتاريخ، ... لذلك كله فقبل البدء في تفصيل نظريته لابد أن نعرف كيف ينظر إلى فلسفة الحضارة والتاريخ لنعرف بعد ذلك كيف صاغ نظريته ضمن فلسفة الحضارة والتاريخ. بسم الله أبدأ في ذلك:

المطلب الأول: أهمية فلسفة الحضارة والتاريخ ودور التنظير فيها.

# الفرع الأول: أهمية فلسفة الحضارة والتاريخ:

« فلسفة التاريخ والحضارة التي تعتبر قمة المعرفة البشرية بحق بما تهدف إليه من تأسيس للوعي بالسنن الإلهية النافذة في الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف البشري في الأرض لاستقاذ الجهد الدنيوي للإنسان من أخطار التنافرية الذاتية المنهكة أولا ومن دوامات الهدر والتبديد لمقدرات المجتمع والأمة والإنسان ثانيا، ومن مهالك الغثائية والتبعية والضنكية الحضارية المذلة ثالثا، ومن التبعات الأخروية الخطيرة المترتبة على ذلك رابعا»1.

# الفرع الثاني: أهمية وضرورة التنظير في فلسفة الحضارة والتاريخ:

« ولا يخفى الدور الحيوي البالغ للتقعيد والتنظير في عملية التأصيل المعرفي والتنهيج الفكري ومن ثم في فعالية الضبط السلوكي وحيوية الأداء الحركي والانسجام الاجتماعي لأن ذلك يمنح الإنسان الوعي الموضوعي المتكامل بقوانين وسنن وسير وتطور المجتمعات والحضارات البشرية فلا تختلط عليه الأمور ولا يرتبك في معرفة طبيعة الضعف والقصور

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي، مصدر سابق، ص 09.



والاختلال أو في تحديد طبيعة وحجم مسؤوليات الأطراف الفاعلة في العملية التغييرية وهكذا»1.

ثم يقدم خلاصة في ذلك فيقول: « وذلك كله إن توفر بالشكل المطلوب يمنح الإنسان القدرة المتزايدة على تحليل الظواهر وفهم طبائعها والتوقع لمآلاتها، والتحكم في صيروراتها وهي الشروط القاعدية التي ترتكز عليها الفعالية الحضارية باستمرار كما ينبه إلى ذلك القرآن في هذه الآية أو السنة التسخيرية العظيمة التي جاء التتويه إليها في قوله تعالى: { وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عَلّم إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَر وَالْفُوَاد كُلُّ أُولئكَ كَانَ عَنْهُ مَسْوُولاً }2%.

الفرع الثالث: القرآن الكريم يؤسس للوعي التاريخي الحضاري.

#### 1.معنى الوعي التاريخي:

« نقصد بالوعي التاريخي هنا الإدراك العميق للدور الحيوي للخبرة التاريخية الذاتية والإنسانية في بناء الوعي بسنن التسخير عامة وسنن الأنفس والهداية والتأييد منها خاصة وما يوفره ذلك لحركة التجديد من شروط ضرورية لضمان أصالة وفعالية واطرادية مبادراتها في الدعوة والبناء والمواجهة» 4.

# 2. الوعي التاريخي أحد المكونات الأربعة لميزانية التسخير:

« الوعي التاريخي هو الإمكان القاعدي الرابع من الإمكانات التكوينية الأساسية لميزانية التسخير التي وضعها الله تعالى بين يدي الإنسان فردا وجماعة ومجتمعا وأمة للاضطلاع بوظيفته الوجودية في الحياة وهي على التوالى:

- أ- الإمكان المادي أو الطبيعي أو التراب أو الأرض.
- ب- الإمكان الزمني أو الوقت الذي منحه الله للناس جميعا على السواء.
- ج- الإمكان الرسالي أو العقدي الذي منحه الله تعالى لكل الناس كذلك عبر الرسالات السماوية.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 13.

<sup>2-</sup> سورة الإسراء: الآية: 36.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 14.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 144.





د- الإمكان التاريخي الذي يحوي الخبرة البشرية العامة في ضعفها وقوتها ونجاحها وفشلها»<sup>1</sup>.

# 3. القرآن الكريم يدعو إلى تأسيس الوعي التاريخي باعتباره من عوامل تكوين الحضارة:

« من هذا المنطلق نجد القرآن الكريم يولي عناية خاصة لتأسيس الوعي التاريخي كما يتضح ذلك من المساحة الكبيرة التي يحتلها الحديث عن التجربة الإنسانية في تألقها وأقولها، فالقارئ للقرآن الكريم يلاحظ أن - جل صوره لا تكاد تخلوا من عرض لواقعة تاريخية أو إشارة سريعة لحدث ما أو تأكيد على قانون أو سنة تتشكل بموجبها حركة التاريخ - كما يرى ذلك عماد الدين خليل، ولم يكتف القرآن بتكثيف الحديث عن التجارب التاريخية للإنسانية بل دعا البشرية عامة إلى تأسيس الوعي التاريخي باعتوا ه مكونا من مكونات الحضارة وثروة إستراتيجية من ثروات التسخير كما يتضح من قوله تعالى: {وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّة رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ السَّافَوْتَ فَمَنْهُم مَّنْ هَدَى الله وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ في الأَرْض فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُكَذّبينَ}2.

وقوله سبحانه: { قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم سُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَهُ الْمُكَدَّبِينَ }<sup>3</sup>.

وقوله تعالى: { أَوَلُم يَرُوْا كَيْفَ يُبْدِئُ الله الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُه إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِير، قُلُ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ}<sup>4</sup>.

ثم يعلق الطيب برغوث على الآيات قائلا: « وهي إشارات إلى الآفاق البعيدة التي يذهب إليها الإسلام في الاهتمام بتأسيس الوعي التاريخي حيث يدعو الإنسانية إلى التوغل في أعماق التاريخ البشري وتتبع تطوره لاكتشاف السنن الفاعلة فيه واستثمارها في إصلاح حاضرها واستشراف مستقبلها» 5.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 145.

<sup>2-</sup> سورة النحل، الآية: 36.

<sup>3-</sup> سورة آل عمران، الآية: 137.

<sup>4-</sup> سورة العنكبوت، الآيتان: 19- 20.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث، حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 146.





# المطلب الثاني: تقسيمه للاتجاهات الكبرى في فلسفة الحضارة والتاريخ:

ويكتب في ذلك تحت عنوان: الاتجاهات الرئيسية لحركة الاستخلاف:

ويعتبرها اتجاهين هما: الاتجاه الوضعي الشركي النتافري والاتجاه التوحيدي الإيماني التكاملي: « وفي سياق الاهتمام البشري بسنن الخلق والتسخير والاستخلاف ظهرت نظريات كبيرة في فلسفة الخلق والتاريخ والحضارة والصيرورة الوجودية عامة تمحورت في اتجاهين رئيسيين لكل منهما هوامش ممتدة من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار »<sup>1</sup>.

# الفرع الأول: الاتجاه الوضعي الشركي التنافري:

# 1 - تعریفه:

« المادي المنكفيء على المحسوسات والعازف عن ما وراء المادة والواقع الموضوعي المعيش من معنى ومقاصديه وغائية وروحانية، والذي غالبا ما ينجرف في حركة الشرك بل الإلحاد وهو ما يدل عليه العدد الضخم من الرسل والأنبياء الذين تعاقبوا على مسرح التاريخ لتأسيس وتجديد الوعي الإنساني في فلسفة الخلق والتسخير والاستخلاف بحيث لم تخل أمة من مؤسس لهذا الوعي ومذكر به كما ينبه القرآن إلى ذلك في مثل قوله تعالى: {وإن من أمة إلا خلا فيها نذير} فاطر 24»2.

# 2- تقييمه: في مصادر المعرفة وفي الوعي السنني وفي آثار ذاك:

ثم يحدد بدقة كيف تعامل هذا الاتجاه باختلال مع السنن التي تقوم عليها فلسفة الحضارة.

حدد مصادر المعرفة لهذا الاتجاه وقصور وعيه السنني والآثار الخطيرة لذلك: « وهذا الاتجاه لا يستثمر من منظومات سنن التسخير غالبا إلا منظومتين هما منظومة سنن الآفاق ومنظومة سنن الأنفس فقط لمحدودية مصادر المعرفة عنده وانحصارها في الفطرة الخامية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، ص 39.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 31.



والعقل المؤطر بالغرائز وما يولدانه من خبرة تسخيرية تنافرية وهو ما يجعل فعاليته اهتلاكية هدمية في نهاية الموقف التسخيري الاستخلافي العام»1.

#### الفرع الثاني: الاتجاه الإيماني التوحيدي التكاملي:

#### 1- تعریفه:

الباب الثاني: .

« الذي يتجاوز وعية نطاق المادة والمحسوس إلى المعنى الروحي الكامن فيها وإلى الانفتاح على كل أبعاد ومراحل و دلالات الدورة الوجودية للإنسان فيعيش في تواصل حميم مع كل مفردات الكون ذات العلاقة التسخيرية به»2.

#### 2- تقييمه وذكر خصائصه:

« وهذا الاتجاه يستثمر كل المنظومات التسخيرية الموضوعة تحت تصرف الإنسان باستمرار وهي منظومة سنن الآفاق ومنظومة سنن الأنفس ومنظومة سنن الهداية ومنظومة سنن التأييد لشمولية مصادر المعرفة عنده لما هو في نطاق الفطرة الخامية وما هو في نطاق العقل وما هو في نطاق الخبرة الموهوبة أو الممنوحة التي تأتي عبر الوحي وهو ما يجعل فعاليته تكاملية بنائية في نهاية الموقف التسخيري الاستخلافي العام»3.

وفي تعقيب نهائي للطيب برغوث عن الاتجاهات الكبرى في فلسفة الحضارة والتاريخ وقد اعتبرهما اثنين فقط ولهما فروع فيقول: « فنحن عندما ندرس محاولات تفسير حركة التاريخ وصيروراته الحضارية المتعاقبة نجدها صدى لهذين الاتجاهين الكبيرين اللذين حاولا كل على ضوء أفقه المعرفي ومنهجيته المنسجمة مع ذلك استكشاف ما أمكنهما من سنن وقوانين هذه الحركة التاريخية وصيروراتها الاستخلافية أو الحضارية بغية استثمارها في إنجاز مشروعهما الاجتماعي أو الحضاري في الحياة» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 33.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 40.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 41.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 41.





الفرع الثالث: مالك بن نبي والطيب برغوث فيلسوفان من الاتجاه الثاني.

يقول الطيب برغوث في كتاب ألفه عن فكر مالك بن نبي وسماه هنا دراسة:

« وهذه الدراسة بالرغم من أنها في الأساس تستعرض نظرية مالك بن نبي في الثقافة وموقعها من إستراتيجية التجديد الحضاري للمجتمع والأمة والإنسانية بصفة عامة إلا أنها حاولت في الوقت نفسه أن تصوغ هذه النظرية بمنهجية حرصت كثيرا أن تقترب أكثر من عمق المنظور السنني الحضاري الذي ركز فيه مالك بن نبي جهده الفكري منذ البداية وحتى النهاية وقدم فيه أطروحات سننية مبكرة في غاية الأهمية شكلت حافزا كبيرا لي شخصيا لأمضى على نفس الخط الفكري السنني المنهجي» أ.

ثم يؤكد أنه استفاد من مالك بن نبي ليدخل إلى عالم التنظير في فلسفة الحضارة فيقول: « وأحاول المساهمة في استكمال ما انتهى إليه لبلورة إطار فكري ومنهجي لنظرية إسلامية سننية كونية كلية في فلسفة الاستخلاف البشري وصيروراته الحضارية عبر التاريخ أو مابات يعرف بفلسفة التاريخ والحضارة»<sup>2</sup>.

المطلب الثالث: نماذج من الابداع الفلسفي في أطلس مصطلحات الطيب برغوث.

الفرع الأول: نماذج من مصطلحات مفردة وثنائية.

- 1. الأصالة
- 2. الفعالية
- 3. الاطراد
- 4. الثقافة السننية.
- 5. الوعي السنني
- 6. الوعي الثقافي
- 7. الوعي التربوي
  - 8. كلية الابتلاء

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، مصدر سابق، ص 8.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 09.





- 9. كلية التدافع
- 10. كلية التداول
- 11. كلية التجديد
- 12. الترقي الروحي
- 13. الترقي السلوكي
- 14. الترقي العمراني
- 15. الترقى المعرفي
- 16. الفعالية التسخيرية
- 17. الفعالية الحضارية
- 18. الميزانية التسخيرية
  - 19. سنن الآفاق
  - 20. سنن الابتلاء
  - 21. سنن الأنفس
  - 22. سنن التدافع
  - 23. سنن الهداية
  - 24. سنن التداول
  - 25. سنن التأييد
  - 26. العالم الثقافي
  - 27. العالم المعرفي
  - 28. العالم الروحي
  - 29. العالم السلوكي
- 30. المشروع الاستخلافي
  - 31. الوعي التسخيري
  - 32. الوعي الاستخلافي
    - 33. الوعي العقدي
    - 34. الفقه الحضاري





- 35. الفقه الوقائي
- 36. التأسى الآلي
- 37. سلطة المنهج

# الفرع الثاني نماذج من مصطلحات مركبة ثلاثية فأكثر.

- 1. حركة البناء الحضاري:
- 2. المدرسة السننية المقاصدية التكاملية.
  - 3. قانون التدافع والتجديد
  - 4. قانون الاستقلالية التكاملية النوعية
    - 5. علوم الاستخلاف البشري
  - 6. الاتجاه الإيماني التوحيدي التكاملي
  - 7. الاتجاه الوضعي الشركي التنافري
    - 8. شحذ الفعالية الفكرية
    - 9. شحذ الفعالية الروحية
    - 10. شحذ الفعالية السلوكية
    - 11. شحذ الفعالية الانجازية
    - 12. الدورة الانجازية للفعل
    - 13. الدورة الوجودية للإنسان
    - 14. منظومة الخيرات الانجازية
      - 15. منظومة القدرات الوقائية
  - 16. الدورة المعرفية للفعل الاجتماعي
- 17. الدورة الاستثمارية للفعل الاجتماعي
  - 18. الدورة التكاملية للفعل الاجتماعي
  - 19. الدورة الوقائية للفعل الاجتماعي
    - 20. حماية الدعوة ومنجزاتها
    - 21. الوعى بالحركة الوجودية



- 22. قوانين الاستخلاف المنهجي
  - 23. أسرار القوة والقدوة
  - 24. التأسى الانتقائي المميع.

المطلب الرابع: نماذج فقط من المقولات والنصوص الفلسفية الفكرية الابداعية للطيب برغوث.

# الفرع الأول: نسقية الحياة والمعرفة والمنهج والسنن والوعي التربوي.

« كل حياة لا تتأسس على المعرفة فهي بلا روح، وكل معرفة لا تتأسس على منهج فهي فوضى، وكل منهج لا يتأسس على سنن الله في خلقه فهو تخبط وكل حياة أو معرفة أو منهج أو سنة لا تستهدف تحقيق الترقي الوردي النوعي المستمر في حياة الإنسان فهي هدر للوقت وتبديد للجهد وتكريس للاختلال وتعميق للضعف في حياة الأفراد والمجتمع والأمة وتتكب عن طريق ومنهج الاستخلاف الذي كرم الله به بني البشر» ألى .

# الفرع الثاني: أسئلة التخلف وأسئلة النهضة وأسئلة الحضارة.

« إن المتأمل في هم التخلف والغثائية الحضارية من جهة و هم النهضة والتجديد الحضاري من جهة أخرى وهم الاستكبار والاستبداد، وويلات الظلم الاجتماعي الذي خلفته وتخلفه الحركة الحضارية الاستكبارية باستمرار من جهة ثالثة يجد بأن هذه الهموم جميعا ظلت تدفع معاناة الصفوات الفكرية في المجتمعات البشرية المختلفة إلى التعمق في أسئلة التخلف وأسئلة النهضة وأسئلة الحضارة وأسئلة الاستكبار بحثا عن السنن الكونية والنفسية والاجتماعية الفاعلة في ذلك تمكينا للبشرية من نهضة حضارية عالمية إنسانية كونية يعم نفعها كل البشر ولا يحرم منها إلا أشقياؤهم الذين اختاروا لأنفسهم الضلال عن سنن الاستخلاف والصدام معها»2.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 07.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 07.



# الفرع الثالث: موقع الوعي السنني في قيام أو سقوط الحضارات.

1. أهمية الوعي السنني في قيام الحضارات: « أنا أعتقد بأن النهضات الحقيقية للمؤسسة الدورات الحضارية الكبرى ذات النفس العالمي والإنساني والكوني في التاريخ تبدأ انطلاقتها الصلبة عندما يتحول الوعي السنني المتكامل عند الفرد والمجتمع والأمة إلى مصب أو مستقطب تلتقي بقية روافد الوعي والحركة الأخرى في المجتمعو الأمة مع احتفاظ كل رافد بخصوصيته المعرفية ومهمته الوظيفية في إطار الوظيفة التكاملية العامة المعذية للوعي السنني الشامل الذي يدفع بحركة التطور والترقي الحضاري إلى آماده البعيدة في العالمية والإنسانية الكونية»1.

2. خطورة غياب الوعي السنني في سقوط الحضارات: « وأن التراجعات الكبرى في مسارات الحضارة يبدأ عدها العكسي المتقهقر عندما يأخذ الوعي السنني المتكامل عند الأفراد والمجتمع والأمة يخلي موقعه كمصب أو مستقطب لحركة التاريخ لصالح بعض روافده المعرفية والحركية المتضخمة لتتحول تدريجيا أو من خلال طفرات خاصة إلى مصب جديد لحركة التاريخ ولكن بطاقة أو سعة استيعابية ذات نفس غير عالمي أو إنساني أو كوني أو غير حضاري فتدخل في دوامات التنافرية والإقصائية والاهتلاكية المزمنة مع بقية الروافد الأخرى التي عجزت عن استيعابها وهو ما يؤدي إلى الإنهاك وتقلص إمكان النفوذ وشروطه والدخول مبكرا في مراحل الهامشية والغثائية والتبعية الحضارية المذلة كما حذر من ذلك القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: {وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُم وَاصْبُرُواْ إِنَّ من ذلك القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: {وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُم وَاصْبُرُواْ إِنَّ اللّه مَعَ الصَّابِرِينَ } 2 » 3.

الفرع الرابع: المشروع الاستخلافي الكبير (بناء الحضارة) واجب الانسان في الحياة الدنيا.

« لقد تبين لنا:

■ أن الاستخلاف هو الهدف المحوري للوجود الإنساني في عالم الشهادة.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية، مصدر سابق، ص 14.

<sup>2-</sup> سورة الأنفال، الآية: 46.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث، الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية، مصدر سابق، ص 15.





- وأن العبادة هي قوام هذا الاستخلاف وعموده بها يحقق الإنسان خلافته في الأرض عندما يضمن لنشاطه وحركته الإيمان الصحيح والوعي العميق والأداء التسخيري الفعال والوقاية المطردة لمنجزات حركته العبادية الشاملة في الأرض.
- وأن الإنسان لكي يؤدي مهنته الاستخلافية عبادة الله وعمارة الأرض وسيادة عليها زوده الله تعالى بمؤهلات فكرية ومادية وروحية ضخمة تمكينه من فهم رسالته ووعي ذاته وأداء دوره كعبد لله تعالى من جهة وسيد في الأرض من جهة أخرى.
- وأن الأبعاد الكبرى لمشروع الاستخلاف الذي أنيطت مهمة إنجازه بالإنسان تتمحور حول العمل على تحقيق:

الترقي المعرفي + الترقي الروحي + الترقي الأخلاقي + الترقي العمراني بصفة شاملة ومتوازنة ودائمة تمكن كل جيل من أجيال الإنسانية من تقديم عطائه الحضاري في سياق القيام بواجبه العبادي الاستخلافي تحضيرا لانتقاله إلى عالم الآخرة حيث وعده الله سبحانه وتعالى بوراثة الجنة إن هو وفق في أداء أمانة التكليف بإخلاص وكفاءة في عالم الشهادة.

■ فالإسلام هو منهج الاستخلاف الذي ارتضاه الله سبحانه وتعالى للإنسان لكي ينظم حياته الإرادية تنظيما متناسقا مع حياته الطبيعية على اعتبار أن التعاليم التي جاء بها الإسلام إن هي إلا قطاع من الناموس الإلهي العام الذي يحكم فطرة الإنسان وفطرة الوجود العام وينسقها كلها جملة واحدة تحقيقا للتوقف والانسجام في حركة الوجود الإنساني ومسيرته نحو أهدافه الدنيوية وغاياته الأخروية» أ.

# الفرع الخامس: عشرون عاما من الفعالية الحضارية والثقافة السننية.

« منذ ما يزيد عن عشرين عاما ركزت اهتمامي حول مسألة الفعالية الحضارية والثقافة السننية بعد أن تبين لي من خلال رصد استقصائي لتجارب حركة تجديد الحضاري للأمة سواء من خلال الكتابات النوعية التي تتشر من حين لآخر أو من خلال تجربتي الخاصة وتأملاتي في مناهج ومآلات حركة التغيير والإصلاح والتجديد في العالم الإسلامي أن الأسباب الجوهرية لضآلة مردودية هذه الحركة التجديدية يكمن الجزء الأهم منها في

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص170.



قصور الوعي السنني واضطرابه لدى الصفوة الفكرية والسياسية في ساحات الدعوة والدولة والمجتمع على حد سواء »1.

« لقد تبين لي بأن اضطرابا كبيرا يسود الموقف من منظومات الوعي السنني الأربعة التي تحكم الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف في الأرض وهو ما يؤثر سلبا على أصالة وفعالية واطرادية الانجازية الاجتماعية والحضارية الكلية للصحوة والمجتمع والأمة ويعمل على مضاعفة وتائر المديونية الحضارية أولا ويعمق الهوة بين الأمة وهويتها ثانيا، وبينها وبين تلبية حاجاتها الذاتية ثالثا وبينها وبين رسالتها في العالم رابعا وبينها وبين عصرها خامسا، وبينها وبين القوى الحضارية المنافسة لها والمناوئة على حد سواء سادسا»<sup>2</sup>.

1- الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 54.

2- الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ط1، 2004، ص 03.





# الفصل الثاني:

نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث.

المبحث الأول: التعريف بنظرية التدافع والتجديد

المبحث الثاني: الاطار النظري لنظرية التدافع والتجديد.

المبحث الثالث: الاطار التطبيقي لنظرية التدافع والتجديد





# المبحث الأول: التعريف بنظرية التدافع والتجديد.

سأتتاول إن شاء الله نظرية الطيب برغوث من حيث: الإشكال الذي طرحه ومن حيث المنهج الذي اتبعه ومن حيث الإطار النظري لنظريته، ومن حيث الإطار النظري لنظريته، ومن حيث إطارها التطبيقي.

# المطلب الأول: الإشكال الذي انطلق منه الطيب برغوث

انطلق الطيب برغوث من إشكالية، فتفكر وتأمل وتصور، وانطلق من منهج وصاغ نظرية مستقلة وجديدة في فلسفة الحضارة والتاريخ، فكان فيلسوفا متميزا من حيث الإشكال الذي طرحه والمنهج المتبع والمقولات التي أبدعها والصرح النظري الذي توصل إليه.

# الفرع الأول: تحديد إشكالية فلسفة الحضارة (إشكالية النهضة الحضارية)

ينطلق من فلسفة الحضارة والتاريخ ويطرح الإشكالية على هذا الأساس إن كلا من فلسفة التاريخ والحضارة كحقلين معرفيين مركزيين في المعرفة البشرية يبحثان عن الاستخلاف وقوانينه الكلية، ويؤكدان بأن مشكلة كل أمة في التاريخ هي باستمرار مشكلة نهضتها الحضارية.

- كيف نتأسس مرجعيتها؟
- وكيف تقوم عليها حركة النهضة؟
- وكيف تحقق أبعادها العالمية والكونية؟
- وكيف تعمق روحها الإنسانية والعبادية؟
  - وكيف يستمر عنفوانها الحضاري؟

 $^{1}$ وكيف تتلاقي أسباب الضعف والسقوط الحضاري  $^{2}$ »

<sup>-</sup> الطيب برغوث، بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية، مصدر سابق، ص 1.20



# الفرع الثانى: أسئلة التخلف وأسئلة النهضة وأسئلة استمرارية النهضة.

ما انفك الفكر البشري مشغولا بأسئلة الحضارة الأساسية الثلاث، ومنهمكا في مشكلاتها المعرفية والمنهجية والوظيفية أو التسخيرية؛ طارحا لها، ومصيغا أو بانيا لإشكالياتها، وباحثا عن مناهج دراستها وتحقيق الفهم الموضوعي لها، وتمكين حركات التغيير الاجتماعي من الاستفادة منها، في تأسيس الوعى المتكامل بسنن الدعوة والبناء والمواجهة:

- لماذا تضعف المجتعات وتنحط وتتخلف؟ هل وراء ذلك سننا مطردة؟ ما هي هذه السنن الفاعلة في ذلك؟ إلى أي حد تتسم هذه السنن بالموضوعية والقابلية للتعميم...؟
- وكيف تنهض وتتجد وتستعيد حيويتها الحضارية مرة أخرى؟ وهل لذلك سننا مطردة يمكن وعيها واستثمارها في تحقيق النهضة والتجدد؟ ما هي هذه السنن؟ وإلى أي حد يمكن أن تتسم بالموضوعية والقابلية للتعميم...؟
- وكيف تحافظ على هذا التجدد، وهذه الحيوية باستمرار، وتقي نفسها من أسباب الضعف والتخلف؟ وهل لذلك سننا مطردة؟ ما هي هذه السنن؟ وإلى أي حد يمكنأن تتسم بالموضوعية والقابلية للتعميم...؟

هذه بصفة عامة المحاور الكبرى التي يدور حولها الفكر الإنساني، والتي كانت أيضا في صميم الوعي الرسالي، الذي جاء به الأنبياء عبر الزمن، لدلالة البشر على المفاصل والمضغ السننية الكلية، الناظمة لحركة التاريخ وصيرورتها الحضارية المتعاقبة، التي لا يستقل العقل وحده بمعرفتها والإحاطة بها كلها، بل يحتاج دوما إلى الهداية المسددة، التي تجعله يشتغل بكل إمكاناته وطاقاته الهائلة الممنوحة له أصلا، والتي غالبا ما لا يتمكن من استثمارها كلها في غياب الهداية المسددة.

510

<sup>1-</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص35.



المطلب الثانى: المنهج الذي اتبعه الطيب برغوث.

# في تأمل الإشكالية وصياغة نظريته:

اتبع الطيب برغوث في تفكيره الفلسفي منهج السننية المعرفية العلمية التربوية.

# الفرع الأول: أهمية المنهج في فلسفة المدرسة الحضارية الإسلامية:

« وقد أكدت المدرسة الحضارية في الفكر الإسلامي الأهمية البالغة للوعي السنني في حركة الصيرورة الاستخلافية من خلال اتجاهها إلى البحث في المنهج ثم استثمار المنهج في استقراء منظومات سنن الخلق والتسخير و الاستخلاف والعمل على إدراجها تدريجيا في البناء الثقافي العام الذي يشكل وعي الفرد ويصوغ حياة المجتمع وفقا لذلك» 1.

# الفرع الثاني: تحديده لمنهجه الفلسفي (المعرفية أو السننية التربوية):

• «أما بخصوص المنهج الذي أحاول اعتماده في كل دراساتي ومنها هذه الدراسة فهو ما أسميته بمنهج المعرفية أو السننية التربوية، والذي أزعم أنه يمثل جوهر المنهج القرآني بل والرسالي عامة على اعتبار أن المعرفة روح الحياة وأن المنهج روح المعرفة وأن السنن روح المنهج وأن التربية هي روح ذلك كله ومقصده الأساس باستمرار لأنها هي التي تحول المعرفة إلى سلوك وثقافة وحضارة تؤثر بدو ها على المعرفة والتربية وهكذا دواليك تطرد حركة الحياة»2.

#### • ويؤكد في موطن آخر على خطوات منهجه الفلسفي فيقول:

« أما بخصوص منهجي في تتاول هذا الموضوع فإنني قد أشرت إليه في دراسات سابقة وهو منهج المعرفية أو السننية التربوية التي تحرص على ترجي المعلومة السننية الموثوقة في رصد المواقف والظواهر الفكرية والسلوكية والاجتماعية وتحليلها وتفسيرها واستثمار معطياتها المعرفية الصحيحة للتأثير على وعى الفرد ونفسيته وسلوكه وعلاقاته

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافي، مصدر سابق، ص 27.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 06.



الاجتماعية بحيث تتجه فعاليته الاجتماعية نحو الانسجام والتكامل والكفائية النوعية التي تغطي الحاجات الحيوية في المجتمع والأمة باعتبار المشاركة في تلبية فروض الكفايات من ذوي الوعي الرسالي وقممه الكبرى وهو المنهج الذي أرجو أن أكون قد وفقت فيه ولو جزئيا»<sup>1</sup>.

# الفرع الثالث: انتقاده للمناهج الأخرى التي لا تعتمد الوعى السنني:

« وهناك مناهج علمية كثيرة تقف عند اكتشاف المعلومة السننية وربما تتجاوز أو يتجاوز بعضها ذلك إلى مرحلة الحرص على التوصيل الجيد لهذه المعلومة للآخرين دون أن تهتم كثيرا بالبعد التربوي النفسي الروحي الأخلاقي السلوكي الاجتماعي في العملية المعرفية و هي المرحلة التي أحرص دوما على تغطيتها أو على الأقل الاقتراب منها في دراساتي قدر الإمكان تأسيا بالمنهج المعرفي القرآني الذي لا تنفصل فيه العملية التربوية عن العملية المعرفية بل يربط بينهما ربطا محكما ويجعلهما وجهين لعملة واحدة لا غنى لأي وجه منها عن الآخر  $^{\circ}$ .

#### الفرع الرابع: استفادته من المنهج الاستقرائي التحليلي التكاملي:

« فالمعرفة العلمية السننية مقدمة شرطية لنتيجة حتمية وهي تغيير وإصلاح وتجديد وعي الإنسان وروحه وأخلاقه وسلوكه والارتقاء بأصالة وفاعلية وتكاملية واطرادية حركيته الاجتماعية إلى أعلى مستويات نضجها وخيريتها ووفائها بحاجات وتحديات حركة التدافع والتجديد الماضية في البشر وتلك هي التربية التي تؤثر في مصائر الأفراد والمجتمعات عاجلا وآجلا $^{8}$ .

أما في جزئيات المواضيع فإنه يعتمد المنهج الاستقرائي التحليلي التكاملي، فيقول:

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 12.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 13.

<sup>3 -</sup> الطيب برغوث، قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص13.





 $^{1}$  بل حاولت الاستفادة .. من معطيات المنهج الاستقرائي التحليلي التكاملي  $^{1}$  .

المطلب الثالث: تقديم الطيب برغوث لنظريته وتعريفه بها.

# الفرع الأول: تحديد موقع نظريته في كتبه المختلفة:

لقد أشار الطيب برغوث إلى نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ من خلال كتبه الكثيرة مرارا، فأحيانا يذكرها مفصلة وأحيانا ذكرها شبه مفصلة، وفي كتب أخرى ذكرها مختصرة جدا، وحين نستعين بالله ونتتبع كتبه بدقة نجدها كالتالي:

#### أ. ذكرها مفصلة في كتب منها:

- 1. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية.
  - 2. الفعالية الحضارية والثقافية السننية.
- 3. نظرية الإسلام في فلسفة الاستخلاف البشري في الأرض.
  - 4. المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها بجزأيه.

#### ب. ذكرها شبه مفصلة في كتب منها:

- 1. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية.
- 2. أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ أحمد سحنون.
  - 3. سلطة المنهج في الحركة النبوية.
  - 4. الواقعية على خط الفعالية الحضارية.
    - 5. موقع السننية للدراسات الحضارية.

1 - الطيب برغوث، المنهج النبوي في حماية الدعوة ومعجزاتها، مكة، مصدر سابق، ص 51.



6. موقع الشهاب.

#### ج. ذكرها مختصرة جدا في كتب منها:

1. بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة الحضارية.

2. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام.

3.محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن بني.

فعن إقراره بأنه صاغ نظريته في مجموعة كتب وذكره لاستخلاصه وتسميته نظريته فيقول:

« وقد كانت نتيجة هذه التأملات في ظاهرة الأزمة الحضارية للأمة مجموعة من الدراسات أزعم بأنني تمكنت من خلالها من استخلاص نظرية الإسلام الكلية في فلسفة التاريخ والحضارة والتي أسميتها بنظرية التدافع والتجديد وشرحت أبعادها ومجموعة شبكة قوانينها الداخلية الفاعلة فيها في كتب عديدة أخص بالذكر منها: مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية والفعالية الحضارية والثقافة السننية والمنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها بجزأيه» أ.

# الفرع الثاني: ذكره لنظريته وتأكيده بأنها نظرية في فلسفة الحضارة.

ذكره لنظريته وتأكيده على أنها نظرية عامة في فلسفة الحضارة والتاريخ وليست متعلقة أو تخص المسلمين فقط فيقول:

« محاولة استخلاص ما اعتبره إطارا مرجعيا لنظرية إسلامية كلية في فلسفة التاريخ والحضارة تتلخص في كون حركة الخلافة البشرية في الأرض يحكمها قانون التدافع والتجديد»<sup>2</sup>.

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 04.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التحديد الحضاري عن مالك بن نبي، ص 09.



ثم يؤكد أنها نظرية موجهة للإنسانية كلها:

وأنا هنا عندما أتحدث عن نظرية إسلامية كلية في فلسفة التاريخ والحضارة فإنني لا أحصر المصداقية المعرفية لهذه النظرية في الدائرة الإسلامية بمعناها العقدي أو الجغرافي أو الثقافي التاريخي البحت، وإنما أطرحها كنظرية إنسانية كلية كما طرح الإسلام نفسه كرؤية عقدية وحضاريه كونية لا تخص المسلمين وحدهم، بل هي رؤية سننية كونية كلية موجهة للبشرية جمعاء لتفسير وتوجيه صيرورات حركة الاستخلاف البشري في الأرض نحو الخيرية والعبودية والعالمية والإنسانية والكونية والبعد عن الشرية والشركية والعنصرية والمادية والدنيوية المحدودة الآفاق المهتلكة الطاقات» أ.

# الفرع الثالث: تحديده لبعض الضوابط المنهجية في صياغتها:

وبودي أن أشير بين يدي الموضوع إلى بعض الضوابط المنهجية التي حكمت إنجازي لهذه الدراسة وفي مقدمتها التزام الخيرة المرجعية الإسلامية النظرية والتطبيقية بصفة خاصة في بناء هيكلية النظرية بالرغم من تسليمي بوجهاه الرؤية الفكرية والمنهجية التي قد ترى بأن بناء هذه النظريات الاجتماعية يحتاج باستمرار إلى استقرائية نظرية وتطبيقية واسعة للخبرة البشرية التي بدونها يغدوا التعميم الذي هو خاصة أساسية من خصائص النظرية مجازفة غير علمية»2.

ثم يدافع عن موقفه فيقول: « بالرغم من اقتناعي التام بوجاهه هذه الرؤية ووعيي العميق بها وبأهميتها إلا أنني حرصت على التزام الخبرة المرجعية الإسلامية بالدرجة الأولى لأنني أحاول هنا استخلاص نظرية الإسلام في فلسفة التاريخ والحضارة ابتداء ومن الطبيعي والموضوعي أن تشكل مرجعيته المعرفية والثقافية والحضارية المؤطر الرئيس للدراسة وإلا

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد الحضاري عند مالك بن نبي، ص 10.

<sup>2 -</sup> الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 12.



تورطت في التلفيقية التي جنت على كثير من الأعمال التي حاولت قراءة الإسلام من خلال منظورات مرجعية خارجية»<sup>1</sup>.

# الفرع الرابع: تأكيده على أهمية محتوى نظريته في نجاح عملية البناء الحضاري.

يربط نجاح التغيير الحضاري بمدى وعي النخب لمحتوى قانون التدافع والتجديد وهو لب نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ فيقول:

« فالنفس التاريخي لدورات التغيير الاجتماعي والحضاري يرتبط في المنظور الإسلامي السنني بمدى اتساع أفق النخب الرسالية في المجتمع ليستوعب قانون التدافع والتجديد وما يرتبط به من منظومات سننية متكاملة تدفع بحركة التداول الاجتماعي والحضاري في خط العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية وتبتعد بها عن الشرك والضلال والفسوق الأخلاقي والاجتماعي المنهك والمهلك»2.

2 - موقع الشهاب للإعلام، الصحوة وإشكالية الاحتياطي الإستراتيجي للتغيير...

516

<sup>1 -</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 12.



# المبحث الثاني: الاطار النظري لنظرية التدافع والتجديد.

حين نستعين بالله و نستحضر كل أوجل ما كتبه الطيب برغوث في مختلف الكتب والمواقع، و نتتبع بدّقة فلسفته الحضارية فإننا نجده بصفة عامة قد صاغ نظريته: نظرية التدافعو التجديد صاغها بصورة نهائية ضمن جانبين وهما الإطار النظري و الإطار التطبيقي:

#### ■ ففي الإطار النظري:

حدد الأبعاد الكبرى لنظرية التدافع والتجديد وحدد الطريق إلى النهضة الحضارية تبعا لذلك من خلال الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية وبين الأزمات الحضارية لتفادي أسبابها ودعا إلى التجديد الحضاري وأكد على محورية الفعل التربوي، ومقومات الفعل التربوي في العملية التجديدية ثم الأولويات الإستراتيجية الدائمة للاهتمام التربوي.

## ■ وفي الإطار التطبيقي:

جاء بنماذج تطبيقية لنظرية التدافع و التجديد من تاريخ الحركات الرسالية:

- من سيرة الرسول محمد صلى الله عليه و سلم.
- قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام.
  - و نماذج أخرى من حركات الأنبياء.

سأختار عينة أو أكثر منها وسأعتمد بالدرجة الأولى في صياغة هذه الهيكلية لنظريته على سلسلة آفاق في الوعى السنني طبعة دار قرطة الجزائر ط1. 2004.

# المطلب الأول: الأبعاد الكبرى لنظرية التدافعو التجديد:

 $^{1}$ ثلاثة وهي البعد العقدي و البعد الاستخلافي والبعد التسخيري

وباعتبار الطيب برغوث فيلسوف من الاتجاه الإيماني التوحيدي التكاملي يقول و في سياق محاولة استخلاص نتائج الاتجاه التوحيدي التكاملي الذي يمثل الإسلام قمة نضجه

<sup>1-</sup> لقد شرحت مع التمثيل و الدليل السنن التي تكون هذه الأبعاد الثلاثة بتوفيق الله في البحث من قبل مرة في المدرسة الحضارية عوامل بناء الحضارة لدى الطيب برغوث و مرة في التعريف بالطيب برغوث و عوامل تكون شخصيته.



ونهاية كماله في فلسفة التاريخ والحضارة والصيرورة الوجودية عامة « نحاول هنا عرض الخطوط الويضة لما نعتبره الإطار المعرفي والمنهجي العام لنظرية الإسلام في تحليل وتفسير وتأطير الصيرورة الاستخلافية أو الحضارية لحركة التاريخ بصفة عامة والتي يمكن تسميتها بنظرية التدافع والتجديد التي لامس أرنولد توينبي جوانب هامة منها في نظريته الشهيرة الهامة عن التحدي والاستجابة» 1

# الفرع الأول: البعد العقدي لنظرية التدافعو التجديد:

#### 1- مفهومه:

«و هذه النظرية تتأسس على صعيد الرؤية العقدية المؤسسة للموقف الوجودي الجذري من الله والكون والإنسان و الحياة على كليتين محوريتين كبيرتين تتبثق منهما منظومتان معرفيتان ومنهجيتان متناسقتان و متكاملتان هما:

- كلية الإيمان و منظوماتها المعرفية و المنهجية باعتبار الإيمان رؤية عقدية تؤسس وعي الإنسان بدورته الوجودية و تمنحه إرادة.
- كلية العبودية ومنظوماتها المعرفية و المنهجية: باعتبار العبودية حركة تجسيد عملي لمقتضيات الإيمان في واقع الحياة »<sup>2</sup>

#### 2- أهميته:

يتحدث عن الرؤية العقدية باعتبارها جوهر البعد العقدي فيقول:

« سنحدد بشكل جذري علاقة الإنسان بنفسه و بغيره من الكائنات الوجودية المختلفة وقبل ذلك وبعده نحدد علاقته بالله و من ثم موقف الإنسان من وظيفته الوجودية ومركزه في خضم معتركات الابتلاء والتدافع و التداول المهيمنة على الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف التي ستحدد بدورها وضعه المصيري في بقية مراحل دورته الوجودية التي تعقب

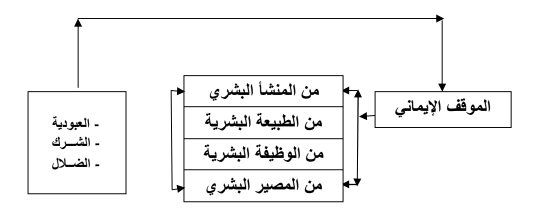
<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص14

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص42



الموت وتدخله عوالم الحياة البرزخية وما يتلوها من تطورات وأحوال وأوضاع تتتهي بعد آماد طوال إلى الجنة أو النار»<sup>1</sup>

- ثم يورد الطيب برغوث شكلا تصميميا تحت عنوان المداخل الكبرى لمركز الرؤية العقدية ثم يعلق عليه قائلا: « يين لنا بتركيز المحاور الكلية لمرتكزات الرؤية العقدية التي يؤسس عليها الإسلام تحليله وتفسيره وتأطيره لصيرورات الحركة الاستخلافية للبشر برمتها»<sup>2</sup>



الشكل التصميمي رقم (1) المداخل الكبرى لمركز الرؤية العقدية

- ثم يقدم توضيحات حول الشكل التصميمي منها:

#### أ- الموقف من المنشأ البشرى:

يحدد العلاقة بالله وهل هي علاقة عبودية؟ أم علاقة شرك؟ أم علاقة ضلال وتيه وازدواجية بين العبودية والشرك؟ وما يترتب عن ذلك من نتائج حاسمة على صعيد بقية الأبعاد العقدية و الاستخلافية التالية؛

فالبحث في المنشأ البشري يطرح أمام الإنسان مباشرة القضية الوجودية الأم في حياة البشر خاصة و بقية الكائنات الكونية عامة وهي قضية الإيمان بالخالق والإقرار له بوحدانيته

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص43

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص (3-4)



للكون و وحدانية ألوهيته له ور وحانية عبودية الكائنات الوجودية له دون سواه و إثبات كل الصفات التي وصف بها نفسه لخلقه من غير تشبيه ولا تمثيلو لا تعطيل»<sup>1</sup>

# - ثم يحدد أثر الإيمان بالله في الحياة الفردية والحضارية:

« فطبيعة الوعي بهذه القضية المركزية الأم هي التي ستحدد بشكل جذري حاسم حياة الإنسان و دوره في الكون فإن أحكمه و جاء متطابقا مع واقع الحال تعاظمت فعالية الإنسان في الكون واستمتع بحياته و هيأ شروط استمتاعه ببقية مراحل دورته الوجودية وإن اهتز ذلك الوعي واضطرب و جاء مناقضا لواقع الحال اضطربت فعاليته وتآكلت واختل توازن سيره و فاته من الاستمتاع بحياته بقدرة ذلك وصعب موقفه و وضعه في بقية مراحل دورته الوجودية بعد ذلك»<sup>2</sup>

#### ب- الموقف من الطبيعة البشرية:

« ينبني على نتائج الموقف من المنشأ البشري و يمتد عبر ذلك في آفاق العبودية أو متاهات الشرك أو تقلبات الضلال، فالإنسان إذا عرف خالقه حقاو عرف ما منحه من قدرات ووضعه بين يديه من إمكانات تسخيرية وعرف عبر ذلك موقعه من غيره من المخلوقات المحيطة به سيتحرر من كل أنواع الرهبة والخوف والضعف والغرور و النرجسية وتتحرك حياته في خط العبودية وإذا حدث أي خلل في قضية المنشأ البشري سيؤثر حتما على موقف الإنسان سلبا من نفسه ومن خالقه و من مفردات الكون المحيطة به كما يدل على ذلك الفحص أو التحليل الاجتماعي لظواهر الشرك والضلال المتكاثرة» 3.

- ثم يبين الطيب برغوث و يستشهد على أهمية هذا الموقف في القرآن: « لهذا لم يكن مستغربا أن تحتل قضايا خلق الإنسان وطبيعة الإنسان والقدرات والامتيازات الممنوحة للإنسان و علاقة الإنسان بغيره من المفردات الكونية الأخرى حيزا كبيرا في الاهتمامات

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 44

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 45

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 46



الرئيسية للقرآن الكريم الذي جعل من فقه أو وعي البدايات والمناشيء منهجا معرفيا متكاملا لوعى العلائق والمسارات والمصائر كما يتضح ذلك في قوله تعالى:

{ أَوَلْم يَرُوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّه الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُه إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيِّر، قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّه يُنشئُ النَّشْأَةَ الْآخَرَة إِنَّ اللَّه عَلَى كُل شَيْء قَدير }1 "2".

# ج-الموقف من الوظيفة البشرية في الحياة:

يبين الطيب برغوث كيف يتأسس؟

« يتأسس على ما سبق ويتحرك بالوجود البشري إما في إطار خط العبودية وإما في إطار خطوط الشرك وإما في إطار تذبذبات الضلال ومآلاتهما الضنكية المتصاعدة» 3.

- ثم يبين أهميته فيقول: « فمن تأسس وعيه بمأتاه وطبيعته ومأتى و طبيعة الكون المحيط به سيصل حتما إلى توحيد الربوبية وبالتالي توحيد الألوهية و من ثم توحيد العبودية لله وحده باعتبارها حلقات متسلسلة ومترابطة ينبني بعضها على بعض و يفضي بعضها إلى بعض بشكل حتمي.

ومن شاب وعيه بمأتاه وطبيعته ومأتى وطبيعة الكون المحيط به أي خلل فينعكس ذلك على أبعاد توحيد الألوهية وتوحيد العبودية وهو ما يؤثر بشكل مباشرة وحاسم على وظيفته الوجودية التي سيكون للشرك والضلال والضنكية حضور متميز في كل مباراتها ومنجزاتها الحضارية بعد ذلك»

- ثم يبين الطيب برغوث أن الخطاب القرآني يبين ذلك « ومن يتأمل البناءات المعرفية و المنهجية للخطاب القرآني يرى بوضوح كيف تشكل مفاهيم الربوبية والألوهية و العبودية من جهة أخرى المداخل المفتاحية الكبرى للتحليل والتفسير و البناء»<sup>5</sup>

<sup>1-</sup> سورة العنكبوت، الآيتين: 19- 20.

<sup>2-</sup>الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 46

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 47

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 48

<sup>5-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 47



#### د-الموقف من المصير البشرى:

يبين الطيب برغوث كيف يتحدد؟

« يتحدد بدوره بناء على الموقف العقدي من الأبعاد السابقة كلها ليمنح حركة الاستخلاف المزيد من الأصالة والفعالية والاطراد أو يدفع بها في متاهات الشرك والضلال والضنكية» 1

- و عن أهميته يقول: « فمن يدرك المآلات المتعاقبة للحياة البشرية ويستيقن بما ينتظره بعد نهاية علاقته بالحياة الدنيا سيجد غاية الجد في تعبئة كل قواه لإصلاح نفسه وكف شره وتتقية خيريته إلى أقصى ما تطيقه نفسه وظروفه أملا في أن يؤمن لنفسه أحسن المآلات و يجنبها أخطارا لا قبل له بها في بقية مراحل دورته الوجودية»<sup>2</sup>

- ومن ثم يبين الطيب برغوث موقف الإسلام من ذلك: « فالوعي بالمصير البشري مقوم جوهري للحياة البشرية لا معوض له، لذلك أولاه الإسلام عناية شديدة وعدّه الركن الركيز في المنظومة العقدية المؤسسة و المؤطرة للحياة إذ يلحظ المتأمل في اهتمامات القرآن كيف يأتي الحديث عن الإيمان بالله مقرونا باستمرار بالإيمان باليوم الآخر وكيف أفاض القرآن في الحديث عن حقائقه و أقام عليه من الأدلة و البراهين العلمية ما يجعله حقيقة كبرى من حقائق الوجود التي تشد غليها الاهتمام البشري وتستقطبه و تؤثر في مجريات عالم الشهادة بشكل جذري عميق و حاسم» 3

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 48

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 48

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 49



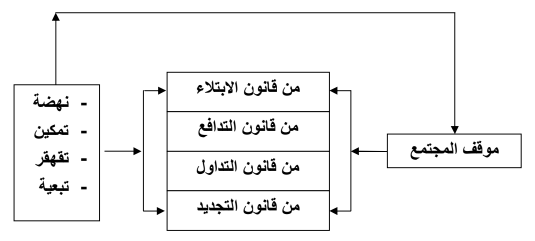
# الفرع الثاني: البعد الاستخلافي لنظرية التدافعو التجديد:

#### 1. مفهومه:

« تتأسس نظریة التدافعو التجدید علی صعید الصیرورة الاستخلافیة علی أربع كلیات محوریة كبری تتبثق منها أربع منظومات معرفیة و منهجیة متناسقة و متكاملة یؤدی كل منها دوره فی الصیرورة الحضاریة لحركة التاریخو هی علی التوالی:

- 1. كلية الابتلاء ومنظومتها المعرفية والمنهجية.
- 2. كلية التدافع ومنظومتها المعرفيةو المنهجية.
- 3. كلية التداول ومنظومتها المعرفيةو المنهجية.
- 4. كلية التجديد ومنظومتها المعرفيةو المنهجية $^{1}$
- 2- ثم يورد الطيب برغوث الشكل التصميمي التالي تحت عنوان المداخل الكلية لسنن الصيرورة الاستخلافية ثم يعلق قائلا:

«و الشكل التصميمي التالي يوضح لنا المداخل الكلية والآلية و المنهجية المترابطة لعمل هذا البعد من نظرية التدافع والتجديد »2



الشكل التصميمي رقم (2) المداخل الكلية لسنن الصيرورة الاستخلافية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 45

<sup>2-</sup> الطيب برغوث.المصدر نفسه، ص 45



#### المداخل الكلية لسنن الفعالية الاستخلافية

- ثم يقدم الطيب برغوث توضيحات الشكل التصميمي (2) فيقول:

« فالموقف العقدي والفكري والعلمي أو الوظيفي للفرد والمجتمع والأمة من قوانين الابتلاء والتدافع والتداول و التجديد المهيمنة على الصيرورات الاستخلافية أو الحضارية لحركة التاريخ هو الذي يحدد وضعيتها ومكانتها على خريطة معتركات العصر الذي تعيش فيه وتتفاعل مع تحدياته وأولوياته بالفعل فيه أو الانفعال به عبر النهضة وشق الطريق قد ما إلى المنافسة والريادة و التمكين الحضاري أو عبر منحدرات التقهقر التي تفضي بها إلى مستقعات التخلف والغثائية والتبعية الحضارية» 1

# الفرع الثالث: البعد التسخيري لنظرية التدافعو التجديد:

1- مفهومه: «بالإضافة إلى البعدين العقدي و الاستخلافي اللذين تتأسس عليهما نظرية التدافع و التجديد فإنها تتأسس كذلك على صعيد الإمكانات و الآليات التسخيرية على أربع كليات محورية كبرى أخرى تنبثق منها أربع منظومات إمكانية تسخيرية متناسقة ومتكاملة وهي:

أ- كلية سنن الآفاق ومنظومتها المعرفيةو المنهجية.

ب- كلية سنن الأنفس ومنظومتها المعرفيةو المنهجية.

ج- كلية سنن الهداية ومنظومتها المعرفيةو المنهجية.

د- كلية سنن التأييد ومنظومتها المعرفية والمنهجية»<sup>2</sup>

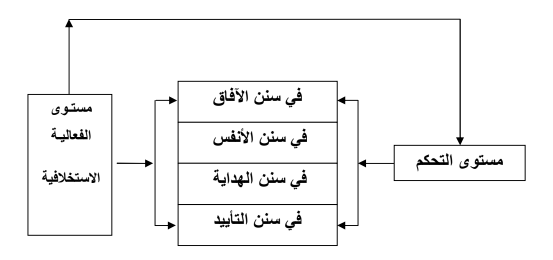
2 - ثم يورد الطيب برغوث الشكل التصميمي التالي تحت عنوان المداخل الكلية السنن الفعالية الاستخلافية و علق عليه قائلا:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 46

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 47



« الشكل التصميم التالي يوضح لنا المداخل الكلية والآليات المنهجية المترابطة لعمل هذا البعد من نظرية التدافع والتجديد!...لتكتمل الأبعاد الرئيسية الثلاثة في هذه الأطروحة المدخلية عن سنن الصيرورة الاستخلافية في الإسلام كما نتصورها» 1



# الشكل التصميمي رقم (3): المداخل الكلية لسنن الفعالية الاستخلافية

- بعد ذلك قدّم الطيب برغوث توضيحات حول الشكل التصميمي الثالث:

# فيقول مبينا علاقة مستوى التحكم بهذه السنن بمستوى الفعالية الحضارية:

« فمستوى التحكم المعرفي و الاستثماري الوظيفي الشمولي المتكامل للفرد و المجتمع في منظومات سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد هو الذي يحدد طبيعة و مستوى الفعالية الحضارية للمجتمع و الأمة في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد و من ثم اتجاه حركتها الاستخلافية نحو النهضة والمنافسة والتمكين و العزة الحضارية أم نحو التقهقر و التخلف والغثائية والتبعية و الذلة الحضارية»<sup>2</sup>

- ثم يربط ويؤكد العلاقة بين الوعي بهذه السنن والسنن التي تحكم سننا أخرى وهي سنن الابتلاء وسنن التدافع وسنن التداول و سنن التجديد فيقول: « فالصير ورات الاستخلافية المتعاقبة بلا انقطاع بين المنظومات الثقافية و نماذجها الاجتماعية والحضارية المتدافعة تتأسس كلها على طبيعة و مستوى الوعي بمنظومات سنن التسخير الأربعة و على فعالية

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية ، مصدر سابق، ص 47.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 47.



استشعار معطياتها المتنوعة في تلبية حاجات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ومواجهة تحدياتها المتعاظمة»<sup>1</sup>

# كلمة ختامية عن هذه الأبعاد الثلاثة الكبرى يقول:

« هذه هي الأبعاد الكبرى للإطار العقدي والمعرفي و المنهجي لما نعتبره نظرية اسلامية متكاملة في تحليل وتفسير وتأطير حركة الصيرورة الاستخلافية التي تمحور اهتمام الكتاب والسنة بصفة خاصة والتراث الفكري و الحضاري للأمة بصفة عامة حول تأسيس الوعي بها وسيظل الهمو الاهتمام البشري متمحورا حولها بكثافة شديدة إلى يوم الدين»  $^{2}$ 

#### المطلب الثاني: الطريق إلى النهضة الحضارية:

بعد أن بين الطيب برغوث القوانين التي تشكل الأبعاد الكبرى لنظريته أو د بعد ذلك الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية والعلاقة بينهما لأنهما طريق تحويل الوعي بالأبعاد الثلاثة إلى واقع اجتماعي وحضاري فهمتها من القوانين الأخرى التي تكون طريقا إلى بناء الحضارة والنهضة الحضارية وإذا كانت قوانين الأبعاد الكبرى للنظرية كانت نظرية فإن هذه القوانين المتبقية نظرية وعملية معا ولذلك سميتها الطريق إلى النهضة الحضارية أو الطريق إلى البناء والتجديد الحضاري، كما فهمت ذلك من فكر الطيب برغوث والله أعلم.

ومن هذه القوانين المتبقية: قانون الفعالية الاجتماعية وقانون ما يتعلق بالفعالية الاجتماعية والفعالية والمؤرمات الحضارية والتجديد الحضاري باعتبار الفعل التربوي التجديدي أولويات الاهتمام التربوي في العملية التجديدية.

# الفرع الأول: مفهوم الفعالية الاجتماعية وشروطها وأهميتها:

1- « الفعالية كما نرى تعني امتلاك القدرة الفكرية والمنهجية و التنفيذية المتجددة للتأثير الإيجابي المطرد في عالم الأفكار وعالم الأشخاص وعالم الأشياء وعوالم العلاقات الاجتماعية داخليا و خارجيا من خلال الحركة التنفيذية الهادفة المتقنة المشروعة المؤسسة

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية ، مصدر سابق، ص 48

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 47



على فقه تخطيطي عال وعلى فقه تتسيقي متقن وعلى فقه متابعة دائبة وعلى فقه تقويمي مستمر مع القدرة على الاقتصاد في الجهد والقدرة على سرعة الانجاز و القدرة على حماية دائمة للمنجز الاجتماعي الكلى وتعزيز احتياطاته و مدخراته  $^{1}$ 

- 2-و عليه فاستخلاصا من هذا التعريف فإن شروط الفعالية الاجتماعية هي:
  - 1. الهم التنفيذي أو المنطلق العملى
    - 2. الهدفية المنضبطة
    - 3. المشروعية المتوازنة
    - 4. فقه التخطيط التكاملي
      - 5. فقه النتسيق الفعال
      - 6. فقه الاتفاق النوعي
      - 7. فقه المتابعة الدائمة
    - 8. فقه المراجعة و التقديم
  - 9. فقه الاقتصاد في استعمال الإمكانيات
    - 10. فقه سرعة الإنجاز
    - 11. فقه الحماية للمنجز

#### 3. أهمية الفعالية الاجتماعية:

أ- الفعالية الاجتماعية من الفعالية و الفعالية تعتبر في فكر الطيب برغوث قانونا أساسيا من قوانين التغيير والإصلاح والتجديد الحضاري الثلاثة التي يرتكز عليها أي تغيير حضاري في التاريخ وهي قانون الأصالة وقانون الفعالية وقانون الاطراد.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 12



« فالتغيير يكون تجديديًا حضاريا حقيقيا بقدر ما يستجمع هذه الشروط الأساسية الثلاثة ويتضاءل نفسه الحضاري بقدر ما يذهل الفعل التجديدي عن بعض أوجل هذه القوانين الثلاثة حيث يتحول إلى فعل جزئي اهتلاكي سلبي لا مصداقية له هذه هي مقاييس التغيير الاجتماعي والحضواي وشروطه الثلاثة» 1

ب-و على مستوى التجديد الحضاري كحركة عملية: يقول الطيب برغوث: «حاجة حركة التجديد الحضاري باستمرار إلى الفعالية الاجتماعية باعتبارها قانونا أساسيا من قوانين التجديد الكلية من أجل تحسين الأداء الفكري والتربوي والسلوكي و الوظيفي للأفراد والجماعات والمؤسسات وتمكين المجتمع والأمة من مجابهة مهام وتحديات البناء الحضاري المتجددة خاصة في مثل هذه الظروف الدولية والمحلية التي جل ما فيها يتحرك في الاتجاه المعاكس لأهداف الإسلام وسير حركة تجديد سيرته في المجتمع والأمة و العالم»2

### الفرع الثاني: الفعالية الحضارية التسخيرية:

# 1. مفهوم الفعالية الحضارية:

« إنّ مركب الفعالية الحضارية نعني به الاقتدار التسخيري المتزايد الذي يمكن المجتمع من استثمار ميزانيته التسخيرية بدقة وشمول و توازن في مواجهة تحديات الابتلاء والتدافع والتداول و التجديد التي تشترطها الصيرورة الاستخلافية وتتحكم فيها باستمرار وتحكم على مصداقية الأفكار والأشخاص والمشاريع والمؤسسات والمجتمعات و الأمم في نهاية المطاف»<sup>3</sup>

#### 2. أهمية الفعالية الحضارية التسخيرية:

أ- تمكن الفردو المجتمعو الأمة من الإشباع الأمثل روحيا وماديا لكل الحاجات: « الفعالية التسخيرية المتوازنة هي التي تمكن الإنسان عندما يهتدي إلى الإمساك بشروطها ويتمكن

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 27

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 153

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية و الثقافة السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2004، ص 31





عبرها استثمار ما بين يديه من مسخرات في عوالم الآفاق والأنفس والهداية والتأييد و يحولها إلى فعالية تكاملية بنائية متزايدة تحقق الإشباع الأمثل لحاجاته الروحية والمادية له ولغيره بصورة شاملة ومتوازنة، و فقدان الفعالية التسخيرية بفقدان شروطها الموضوعية المتكاملة يحول الجهد التسخيري للإنسان إلى فعالية اهتلالية هدمية منهكة لا تساعد على شمولية الإشباع و توازنيته مما يؤثر بشكل سلبي على المهمة الاستخلافية للإنسان و يعرض وجوده لمخاطر جمّة في معتركات الابتلاء والتداول والتجديد و من ثمّ يعرض مصيره في كل مراحل دورته الوجودية بعد ذلك إلى مخاطر أشدو أفدح» 1

ب- تمنح الحضارة مداها العالمي والإنساني و الكوني: « فالاستخلاف يستازم الفعالية التسخيرية المتكاملة تمنح الصيرورة الاستخلافية مداها الحضاري المفتوح على العالمية والإنسانية و الكونية التي تصل الإنسان بأسباب التكامل الروحي مع بقية مفردات العوالم الكونية اللامحدودة وهو ما ينعكس بالإيجاب على الفعالية الاجتماعية أو الحضارية للإنسان في علم الشهادة بالضرورة» 2.

ج- تعتبر قاتون أساسي محرك للحضارة: « فإذا كانت الحركة الكونية و من ضمنها حركة الصيرورة الاستخلافية للبشر محكومية كلها بسنن مطردة في الخلق فإنه يغدو من نافلة القول التأكيد بأن الفعالية التسخيرية المتوازنة هي القانون الأساسي المحرك للصيروات الحضارية لح كة الاستخلاف البشري في الأرض، وليس هناك عامل آخر يؤثر بشكل مباشر و حاسم في هذه الصيرورات الحضارية مثلما تؤثر فيها الفعالية التسخيرية المتوازنة »3 د- طبيعة مستوى التحضر مرتبط بطبيعة ومستوى الفعالية التسخيرية: « كل ما يشاهد من منجزات علمية وفكرية واجتماعية وحضارية، متفاوتة القيمة والأهمية وما يلحظ من تفاوت و تباين في أقدار الأفراد والجماعات والمجتمعات والأمم البشرية هو أثر لطبيعة تفاوت و تباين في أقدار الأفراد والجماعات والمجتمعات والأمم البشرية هو

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية والثقافة السننية، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 2001، ص 43.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 39

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 40



ومستوى و حجم فعاليتهم التسخيرية لسنن الله في الآفاق و سننه سبحانه وتعالى في الأنفس والهداية و التأبيد» 1.

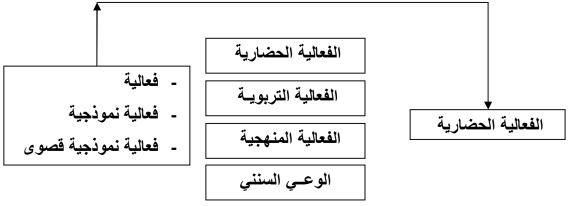
#### 3 - قوانين الفعالية الحضارية:

■ بعد أن استخلصت بتوفيق من الله كيف عرّف الطيب برغوث الفعالية الحضارية ثم كيف بين أهميتها، نجده في موطن أخ ى يحدد قوانين الفعالية الحضارية و هي:

الوعي الثقافي والوعي التربوي والوعي المنهجي والوعي السنني و من خلال تكامل فيما بينها تكون الفعالية الحضارية لأمة ما في زمان ما و مكان ما.

• وصاغ الطيب برغوث هذه القوانين من خلال التصميم البياني التالي:

#### قوانين الفعالية الحضارية:



الشكل التصميمي رقم (4) قوانين الفعالية الحضارية

ثم يعلق الطيب برغوث على هذا التصميم البياني قائلا:

« من هذه المقدمات الأساسية المتكاملة التي يؤثر بعضها في بعض ويتأثر بعضها ببعض بشكل مستمر تتضح لنا الأهمية البالغة لمعطى الثقافة و معطى التربية ومعطى المنهج و معطى السنن في فعالية الأداء الحضاري التي تتحقق بحسب أصالة وفعالية واطرادية الوعي المعرفي و التسخيري المتكامل بهذه المقدمات الكلية المفتاحية في حركة التغيير »<sup>2</sup>

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 43

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 95.





# الفرع الثالث: العلاقة التكاملية التراكمية بن الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية:

### 1. الفعالية الاجتماعية مقدمة ضرورية للفعالية الحضارية:

« من المنظور السنني المنهجي التربوي الوظيفي فإن الفعالية الاجتماعية تعتبر مقدمة ضرورية للفعالية الحضارية باستمرار، فالمجتمع الذي ينجح في بناء الشروط الموضوعية المتكاملة للفعالية الاجتماعية هو المجتمع الذي ينجح بعد ذلك في خوض معتركات التدافع والتداول الحضاري بكفاءة و اقتدار لأنه وضع القاعدة الفكرية والثقافية و الاجتماعية المتينة لانطلاقته الحضارية و هذا المعنى هو ما يختزنه القانون القاعدي الكلي للتغيير الحضاري الذي أرشدنا إليه القرآن { إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسهُم} المناهدي الذي الشهرة الله القرآن إلى الله القرآن عند المعنى المناهدي المن

# 2. الفعالية الحضارية التسخيرية هي تراكمات لفعاليات اجتماعية جزئية:

« فالفعالية الحضارية الكلية هي في الحقيقة مجموعة فعاليات جزئية أصيلة وفعالة ومطردة ينتجها الأفراد والجماعات والمجتمعو الأمة في سياق تكاملي متناغم تغذيه التنافسية الداخلية المشدودة إلى الخيرية وتعززه التدافعية الخارجية المؤطرة بدوافع المنافسة أو الريادة أو الصراع أو الاستكبار أو الغلبة»<sup>3</sup>.

# 3. حجم المنجزات الكبرى للفعالية الحضارية مرتبط بحجم المنجزات الكبرى للفعالية الاجتماعية:

« فالتحولات الحضارية الكبرى في التاريخ هي باستمرار محصلة تحولات اجتماعية كبرى مؤسسة على تحولات فكرية وثقافية وروحية وسلوكية عميقة تراكم التجارب والخبرات و الإمكانات التسخيرية التي ستتدفع بواسطتها حركة التتمية والتجديدو البناء الاجتماعي نحو

<sup>1-</sup> سورة الرعد، الآية: 11.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدر سابق، ص 10.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية و الثقافة السننية، مصدرسابق، ص 33.





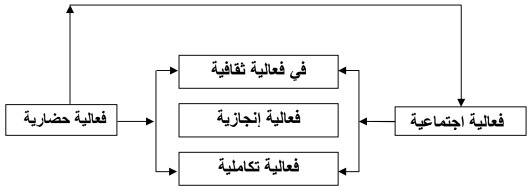
آفاقها الحضارية المعاصرة التي وهل الأمة لمواكبة حركة التدافع والتداول الحضاري و المساهمة فيها بفعالية أكبر 1.

# 4. واجب حركة التغيير والبناء الحضاري هي التأسيس للفعاليتين معا الاجتماعية والحضارية التسخيرية:

« وعليه فإن حركة التغيير والإصلاح والتجديد ينبغي لها أن تركز جهدها على بناء القاعدة الفكرية والثقافية والروحية و الاجتماعية المتينة التي تمنح المجتمع و الأمة شروط الفعالية الاجتماعية القابلة لأن تتحول تدريجيا إلى فعالية حضارية عالمية إنسانية كونية مواكبة أو منافسة أو مهيمنة على ضوء ما ترشدنا إليه سنن الفعالية الحضارية وقوانينها المطردة»2.

#### 5. مخطط دورة الفعالية الحضارية

أورد الطيب برغوث مخططا لبيان العلاقة بين الفعاليتين:



الشكل التصميمي رقم (5) دورة الفعالية الحضارية

يعلق الطيب برغوث على هذا المخطط قائلا: « دورة الفعالية الحضارية تتأسس على دورات الفعالية الاجتماعية الممتدة بلا انقطاع التي تصنعها حركة ثقافية متجددة تتحول باستمرار إلى حركة انجازية منتجة للخبرات و الامكانات و ملبية للحاجات الاجتماعية المتجددة ومستجيبة بكفاءة لتحديات حركة الابتلاء والتدافع والتداول و التجديد، كل ذلك في إطار

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدرسابق، ص 10.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 11.



تكاملي منسجم فعال يرتقي بشبكة العلاقات الاجتماعية للمجتمع إلى أعلى مستويات انسجامها وحيويتها تقترب من الأفق الذي رسمه الحديث النبوي الذي جاء فيه:

مثل المؤمنين في تادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهرو الحمّى)  $^{1}$   $^{2}$ .

المطلب الثالث: القوانين الكلية لتفسير الأزمات الحضارية:

بعد أن بين الطيب برغوث تعريف الأزمة الحضارية لأية أمّة ومظاهرها وكيف يكون مجتمع معينو أمة معينة في أزمة حضارية.<sup>3</sup>

فإنّه نظر في كيفية وقوع الأزمات الحضارية بالضبط من خلال صياغة قوانين ذلك.

لذلك فتماشيا مع استخلاص نظريته و تفاديا للتكرار فإني سأركز هنا فقط على القوانين الكلية لتفسير الأزمات الحضارية لدى الطيب برغوث و كيف تقع هذه الأزمات.

الفرع الأول: تحديده للهيكلية السننية لوقوع الأزمات الحضارية وتطورها.

1- قال الطيب برغوث: «من الضروري استخلاص القوانين الكلية العامة لتفسير حدوث الأزمات الحضارية في حياة المجتمعات و الأمم.. من خلال الصيغة التركيبة المتكاملة لشروط و قوانين نشوء الأزمات الحضارية وتطورها و تفاقمها »4.

2- ثم يصوغ هذه القوانين في شكل تخطيطي ثم في شكل تعبيري تنظيري:

<sup>1-</sup> رواه البخاري.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. حركة تجديد الأمة على خط الفعالية الاجتماعية، مصدرسابق، ص 13.

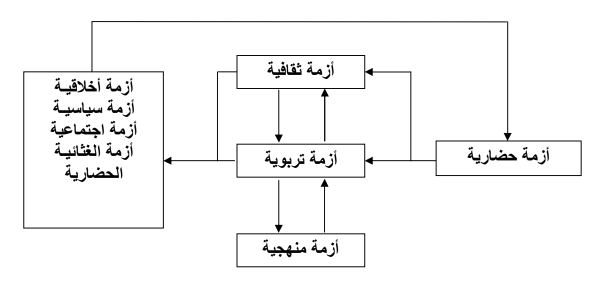
<sup>3-</sup> انظر تفصيل ذلك تناولته بالتفصيل و الحمد لله في المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة محور الأزمة الحضارية

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 22





#### أ- الصياغة التخطيطية:



الشكل التصميمي رقم (6) الهيكلية السننية العامة لصيرورة الأزمات الحضارية وفي تعليق ومحصلة يقدمها الطيب برغوث قائلا:

« هكذا إذن تتشأ الأزمات الحضارية وتتطور عبر أزمات منهجية وتربوية وثقافية متسلسلة يؤثر بعضها في بعض طردا عكسيا حتى تصل إلى مراحل التفاقم التي يصعب معها تدارك أوضاعها وتتمهد أمامها سبل التقهقر والانحدار نحو مستقعات التخلف والغثائية والتبعية لتذوق وبال أمرها قبل أن تستأنف دورة حضارية جديدة عبر مكابدة طويلة لمشتقات حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد التي تتطهر فيها من أخلاق الضعف والوهن وتتخلص من أسباب الفوضى وتتجدد فيها أخلاق القوة والرسالية وتستجمع أسباب النهضة وشروطها المادية والمعنوية» 1.

ب- الصياغة النظرية التعبيرية: « من خلال هذا الشكل التوضيحي لهيكلية نشوء وتطور وتفاقم الأزمة الحضارية نلحظ بأن الأزمة الحضارية هي باستمرار محصلة تركيبية لأزمات هيكلية أساسية ثلاثة هي الأزمة الثقافية والأزمة التربوية والأزمة المنهجية»<sup>2.</sup>

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 27

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 23





ثم يفصل ذلك:

# الفرع الثاني: الأزمة الحضارية هي باستمرار محصلة أزمة ثقافية:

« فالمجتمع عندما يعجز عن تجديد منظومته الثقافية في أبعادها العقدية والفكرية والسلوكية وفي ميادين الخبرة والمهارة التسخيرية أو الانجازية تجديدا أصيلا وفعالا ومستمرا يرتقي بوعي المجتمع وأدائه الحضاري إلى المزيد من التطابق مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد يصاب بالجمود والرتابة والاجترارية وتذبل حيويته الاجتهادية الإبداعية التجديدية ويجد نفسه في مواجهة مع ذاته وهويته من جهة ومع أوضاعه المتقهقرة باستمرار من جهة أخرى ومع الوضع الحضاري الذي تفرزه تفرضه عليه حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد باستمرار من جهة ثالثة»1.

# الفرع الثالث: الأزمة الثقافية هي باستمرار محصلة أزمة تربوية:

« فالمجتمع عندما يعجز عن تجيد منظومته الثقافية فإنه لن يتمكن من تجديد منظومته التربوية التي تضطلع بعملية تجديد المجتمع وتأهيله للمواكبة والمنافسة والريادة الحضارية باستمرار وبالتالي لن يتمكن من منح أجياله شروط التأصيل الحضاري ومبرراتها من ناحية وشروط الفعالية أو المعاصرة الحضارية الفاعلة من ناحية أخرى $^2$ .

# الفرع الرابع: الأزمة التربوية هي باستمرار محصلة أزمة منهجية:

1- « إذا كان المنهج في جوهره يعني مجموعة القواعد المعرفية والإجرائية والأخلاقية المنتظمة التي تحكم عملية تخطيط البحث عن المعرفة السننية في عوالم الآفاق وعوالم الأنفس وعوالم الهداية وعوالم التأبيد وتقود عملية استثمار هذه المعرفة السننية بعد ذلك في تغيير الواقع الإنساني والارتقاء به إلى أعلى مستويات تكامله وانسجامه وتوازنه وأصالته وفعاليته وتضمن الشروط الموضوعية للمحافظة على منجزات حركة البناء والتغيير وتمكين

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق ، ص24

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص25



أفراد المجتمع والأمة والإنسانية من الاستفادة منها في تحسين مستوى ترقيها المعرفي الروحي والسلوكي والاجتماعي والحضاري»1.

- بعد تحديده الدقيق للمنهج و دوره قال في موطن آخر

2- « من هذا المنطلق فإن أي اختلال في الوعي المنهجي في أبعاده المعرفية والإجرائية والأخلاقية سينعكس مباشرة على الوعي والأداء التربوي الذي ينعكس بدوره على الوعي والأداء الثقافي وهذه الانعكاسات السلبية المتتالية تؤثر على مستوى الوعي والأداء الحضاري للفرد والمجتمع وتدفع بأوضاع الأمة إلى المزيد من الضعف والتقهقر والاستيعابات الحضارية المضادة»<sup>2</sup>.

المطلب الرابع: محورية ومقومات وأولوليات البعد التربوي في البناء الحضاري أو تجديده الفرع الأول: محورية البعد التربوي في مسألة التجديد الحضاري وعلاقته بالوعي السنني.

« فالفعل التربوي يحتل موقفا محوريا في العملية التغييرية برمتها لأنها مضغة هذه العملية وأساسها إذا صلح ونجح صلح الأمر كله ونجح وإذا اختل وفسد اختل الأمر كله وفسد تبعا لذلك على اعتبار أن:

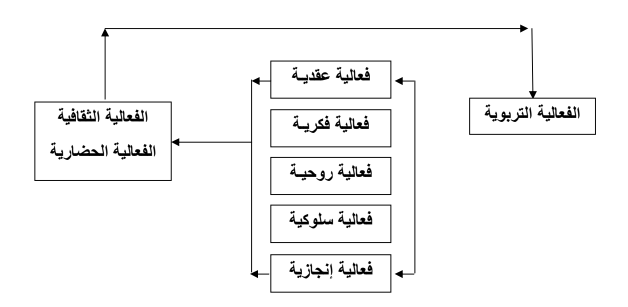
- الفعل الحضاري هو باستمرار محصلة فعل ثقافي.
- وأن الفعل الثقافي هو باستمرار محصلة فعل تربوي.
- و أن الفعل التربوي هو باستمرار محصلة فعل منهجى.
- وأن الفعل المنهجي هو باستمرار محصلة وعي سنني شامل ومتكامل والعكس صحيح أيضا لأن هناك جدلية تكاملية بين هذه الأفعال جميعا من الناحية العملية أو الوظيفية، بمعنى أن الفعل الحضاري يؤثر في إثراء واغناء الفعل الثقافي والفعل الثقافي يؤثر في

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 26.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث.المصدر نفسه، ص28.



تشكيل الفعل التربوي والفعل التربوي يؤثر في العقل المنهجي السنني يؤثر في الفعل المنهجي وهكذا دواليك كما يوضح ذلك مخطط دورة الفعالية التربوية» . .



الشكل التصميمي رقم (7) مخطط دورة الفعالية التربوية

وبهذا يؤكد الطيب برغوث أن الفعل التربوي المنهجي السنني هو أساس كل المستويات الأخرى من الأفعال التي تنتهي بالفعل الحضاري كمصب حتمي للجهد الإنساني كله

« فإذا كان الفعل التربوي فعلا مؤسسا للوعى الصحيح بالدورة الوجودية للإنسان من ناحية ومؤسسا كذلك للوعى بسنن التسخير ومؤصلا لفقه الاستثمار الشمولي لها من ناحية أخرى فإنه سيكون لا شك فعلا تجديديا ذا نفس حضاري استخلافي مبدع.

أما إذا افتقد الفعل التربوي هذه الوظيفة المركزية أو قصر عنها فإنه لن يكون فعلا تجديديا ذا نفس حضاري حتى وإن اتسم ظاهريا وآنيا بالحيوية وقوة التأثير لأنها غالبا ما

1- الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مرجع سابق، ص 32

537



تكون قوة جزئية تتاقصية اهتلاكية ينقصها البعد التكاملي البنائي كشرط ضروري لنجاح أي جهد تجديدي»<sup>1</sup>.

# الفرع الثاني: مقومات الفعل التربوي (الثقافة السننية) في عملية التجديد الحضاري.

إذا كانت الفعالية الحضارية والفعالية الثقافية تنتجان عن الفعالية التربوية العقدية و الفكرية والروحية والسلوكية والانجازية، فإن هذه العملية التربوية التي تأخذ هذه الأهمية و نقطة الانطلاق، فإن الفعل التربوي في نظر الطيب برغوث و نظريته لا بد له من مقومات أساسية و لا بد له من أولويات إستراتيجية دائمة فما هي هذه المقومات؟ ما هي هذه الأولوبات؟

# أ. مقومات الفعل التربوي:

يرى الطيب برغوث أنه «من الضروري التأكيد على المقومات الأساسية التي يجب أن يقوم عليها الفعل التربوي لينتج لنا الوعي السنني المتكامل الذي تتأسس عليه حياة الأمة في عقيدتها وتفكيرها وسلوكها ومناهج عملها باعتبار ذلك الشرط الأساسي لأصالة وفعالية المردودية الحضارية للمجتمع والأمة في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد المهيمنة على الحياة البشرية »2.

ويرى الطيب برغوث أن أعظم مقوم هو الثقافة السننية التي تنتج الوعي السنني الذي أشار إليه:

« والجذر الأساسي الذي يجب أن ينطلق منه الفعل التربوي في كل أبعاده العقدية والفكرية والروحية والسلوكية والمهاراتية هو الثقافة السننية المتكاملة التي تخرج المسلم من الوهم والخرافة والغوغائية وتصله بحقائق الحياة والوجود وتضع بين يديه مفاتيح سنن التسخير في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد» 3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مرجع سابق، ص34

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 104

<sup>3-</sup> الطيب برغوث.المصدر نفسه، ص105



## أ- مفهوم الثقافة السننية وأهميتها:

- « الثقافة السننية بما هي وعي بسنن الله في الخلق والتسخير والاستخلاف وامتلاك للآليات المنهجية الفعالة لاستثمارها في تحسين الأداء الحضاري للمجتمع وترقية مستويات الاستمتاع المشترك بالرفاه الاجتماعي الحاصل بين كل أفراده هي الهدف الأساسي الذي يجب أن تشده التربية وتعمل على صبغ الأجيال به وتخليص المنظومة الثقافية للمجتمع من كل ألوان الثقافة الطفيلية اللاسننية التي تشيع فيها الخرافة والجزئية والسطحية والفوضى والجزمية المتخلفة وتحكم عليه بالجمود والعجز عن مواكبة ما يجري حوله من أحداث وتحولات سرعان تقذف به في هوامش ومستقعات التخلف والغثائية» 1.
- وفي كتاب آخر يقول الطيب برغوث أيضا مبينا معنى وأهمية الثقافة السننية ويفرق بين الثقافة السننية واللاسننية:

« فالثقافة السننية بما هي وعي معرفي ومنهجي وسلوكي وتخيري واستخلافي متكامل منسجم مع حقائق الحياة وسنن تفاعلاتها الذاتية والتبادلية أو الخارجية تعطي فعالية حضارية تكاملية بنائية مشبعة لحاجات الإنسان المعرفية والروحية والمادية ومحققة لإنسانيته وآدميته المكرمة.

بخلاف الثقافة اللاسننية فإنها تعطي فعالية حضارية اهتلاكية هدمية تعرض الإنسان إلى المزيد من الانفصامية الذاتية والاجتماعية والكونية وتقال من فرص استمتاعه الأمثل بحياته وتعرض آدميته ومصيره الوجودي بعد ذلك لمخاطر عظمى في كل مراحل دورته الوجودية التي تعقب مرحلة الموت مباشرة»2.

#### ب - خصائص الثقافة السننية:

في كتبه المختلفة يورد الطيب برغوث ستة خصائص للثقافة السننية:

نذكرها ثم نوضح المقصود بها باختصار

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدر سابق، ص 106

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص109



قال الطيب برغوث: « نخلص إلى قاعدة أساسية وهي أن الاقتدار التسخيري هو باستمرار محصلة ثقافة سننية وأن الثقافة السننية هي باستمرار الثقافة التي استجمعت خاصيات: الأصالة + الفعالية + التوازن + التجدد + التكامل »1.

وفي كتاب آخر يقول: « مقومات الفعل التجديد في العملية التربوية .. شمولية الثقافة السننية، منطقية الثقافة السننية، منهجية الثقافة السننية، تكاملية الثقافة السننية تجددية الثقافة السننية»<sup>2</sup>.

وعليه فخصائص الثقافة السننية هي:

## 1. خاصية الأصالة:

« الأصالة كخاصية مقومة للثقافة السننية تعني أن تكون الثقافة المؤطرة للوعي الإنساني والمتحكمة في خبرته الانجازية متناغمة مع فطرة الإنسان والكون والحياة أي متساوقة مع السنن النافذة في ذلك ومنسجمة مع كل ما هو أصيل وثابت في هوية المجتمع ومواريته العقدية والفكرية والاجتماعية ومتجاوبة بشمول وعمق مع طموحاته المنسجمة مع تعميق ذلك وإغنائه بالمزيد من الخبرة والنضج» $^{8}$ .

#### 2. خاصبة الفعالبة:

« فالثقافة السننية ثقافة فعالة بطبعها لأنها محصلة تفاعل منسجم مع سنن التسخير التي تعطي من القدرة التسخيرية بحسب تطابق الجهد الإنساني معها وبحسب درجة اقترابه منها ومستوى تحكمه التسخيري فيها، ولذلك فإن أية سلبية أو قصور يلحظ في فعالية الأداء الحضاري للأمة ينبغي.

أن يعتبر مؤشرا مباشرا على ضعف واختلال في بعض جوانب منظومات الثقافة السننية والوعي السنني للفرد أو المجتمع واصطباغها باللاسننية سواء على المستوى العقدي أو المنهجي أو الانجازي وهو ما لفت إليه القرآن النظر مرارا كما نلحظ ذلك في

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 144

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص54

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص138





مثل قوله تعالى: { أَوَلِمَّا أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْتُم أَنَّى هَذَا قُلْ هُو مِنْ عِندِ أَنْفُسِكُم إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً }1 "2.

## 3. خاصية التوازن:

« أي أنها ثقافة متنوعة وشاملة ومتكاملة وليست ثقافة جزئية أو حدية أو تتافرية رغم ما تفرضه ضرورة التعمق من تخصص وتوغل دقيق في دراسة واستكشاف سنن المفردات والأنظمة الكونية في ذاتياتها وفي تفاعلها وتكاملها الوظيفي مع بقية أنظمة المفردات الكونية الأخرى ذات الصلة فالثقافة السننية المانحة لفعالية الاقتدار التسخيري والاستخلافي لكي تكون أصيلة وفعالة فإنها يجب أن تكون متوازنة لا اختلال فيها أو انحياز لجانب من جوانب الخبرة التسخيرية على حساب جوانب أخرى حتى تستوعب تغطية احتياجات كل أبعاد ومراحل الدورة الانجازية للفعل التسخيري والاستخلافي فيأتي أصيلا و فعالا و مطردا» 3.

#### 4. خاصية التجدد:

« وهي خاصية أساسية ومقوم جوهري للثقافة السننية ومن ثم للفعالية الحضارية لأن الثقافة التي لا تتجدد تصاب بالجمود وتتجاوزها الأحداث ويصعب عليها استيعاب حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتأثير الإيجابي فيها لأن حاجات الاستخلاف تتجدد وتتنوع وتتشابك باستمرار وتفرض على الأفراد والمجتمع للمحافظة على توازنهم وفعالية تكيفهم ملاحقة الأحداث ومواكبة المستجدات التي تفرزها حركة التدافع والتداول الحضاري باستمرار »<sup>4</sup>.

وفي كتاب آخر يقول: « فهي ثقافة متجددة كذلك باعتبار التجدد هو القانون المفتاح لصيرورة الحياة البشرية،... وعليه فإن التربية التي تمنح الفرد والمجتمع أصالة وفعالية الأداء في معتركات الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد هي التربية المتجددة ليس في أهدافها الغائية النهائية ولكن في الآليات المعرفية والمنهجية والانجازية......

<sup>1-</sup> سورة آل عمران، الآية: 165.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. الفعالية الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص 145

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص146

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص142



التي تمكن الفرد والمجتمع من تحكم استثماري أفضل في سنن التسخير والاستخلاف لمواجهة تحديات الدعوة والبناء والوقاية التي تفرضها حركة الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد التي لا تعرف التوقف أبدًا تمضي سريعا لتحقق الفرز والتمحيص والتخصيب اللازم في الحياة البشرية»<sup>1</sup>.

#### 5. خاصية التكامل:

« تكامل الوعي بكل منظومات سنن الخلق والتسخير والاستخلاف التي يتطلبها تحقيق أصالة وفعالية واطرادية الدورة الانجازية للفعل الاجتماعي ... والتربية الأصيلة الفعالة هي باستمرار تلك التربية التي تتجح في بناء وعي تكاملي متوازن لدى الفرد والمجتمع ولا تبتسر هذا الوعي بحصره في جوانب أو أجزاء من منظومات الوعي الخلقي أو التسخيري أو الاستخلافي بل تتجاوز ذلك إلى استيعاب شمولي تكاملي لكل هذه المنظومات»<sup>2</sup>.

#### 6. خاصية الشمولية:

« ونعني بالشمولية هنا أن تمتد الثقافة السننية لتغطية طاقة مساحات الحياة الإنسانية في صلاتها العقدية مع الله والكون والحياة الإنسان أولا ثم صلاتها الاستخلافية التي تنظمها منظومات سنن الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد ثانيا وأخيرا في صلاتها التسخيرية التي تنظمها منظومات سنن الآفاق والأنفس والهداية والتأبيد» ألى .

« فالثقافة السننية التي نعنيها هنا هي التي تصنع الفرد والمجتمع شمولية الرؤية وشمولية الأعداد وشمولية الاستثمار لكل منظومات سنن التسخيرية الموضوعية في خدمة الاستخلاف الإنساني والتربية التي لا تحقق هذا الشمول في تكوين الإنسان تربية منقوصة وفشلها محتوم إن لم يستدرك المجتمع أمره قبل فوات الأوان» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية، مصدر سابق، ص44

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص44.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 40.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 41.



وفي خاصية الشمولية ينتقد الطيب برغوث الثقافات المادية التي تقتصر على استيعاب سنن الآفاق فقط كالثقافة الغربية أو الثقافات الروحانية التي تقتصر على استيعاب سنن الهداية فقط وكلها ثقافات غير سننية لأنها لا تتصف بالشمولية.

#### 6. خاصية العلمية والمنطقية:

« التي نعني بها هنا أن تكون هذه الثقافة برهانية معقولة غائية مقاصدية مترابطة تستسيغها العقول المتوازنة وتقبلها بل وتطلبها الفطر السليمة لاتساقها مع قوانين العقل وسنن الفطرة ونواميس الكون العامة التي أودعها الله سبحانه وتعالى في كل مفردة من المفردات الوجودية لكي تؤدي كل مفردة منها وظيفتها الذاتية والتبادلية بدقة وانتظام» أ.

وعن التربية وواجبها هنا يقول: « فالتربية يجب أن تعلم الإنسان هذه العملية والمعقولية أو المنطقية المنتظمة في المفردات الكونية حتى يستيقن أن الكون منظم ومترابط ولا مكان فيه للفوضى والعبثية وهو ما يبعده عن الخرافة ويخفف من سطوه الهوى على أحكامه ويجنح به إلى الموضوعية في محاكمة الأشياء والحكم عليها»<sup>2</sup>.

« ومن يدرس المرتكزات المعرفية للقرآن بعمق وشمول يلحظ كيف أن بناء العقل المنطقي المتوازن كان الأولوية الأم في اهتماماته لأن ذلك هو المقدمة الشرطية لتجاوز منطق الاتباعية البليدة والانفكاك من أسرها والانفتاح البصير على المنطق القرآني المتوازن مثل قوله تعالى: { قُل هَاتُوا بُرْهَانَكُم إن كُنتُم صَادقينَ }<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 42

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 42

<sup>3-</sup> سورة النمل، الآية: 64.

<sup>4-</sup> سورة الإسراء، الآية: 36.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص43



#### 7. خاصية المنهجية:

« المنهجية بكل ما تعنيه من منطقية وترابط وتنظيم في الآليات النسقية المعرفية والإجرائية التي تعتمد للبحث عن الحقيقة والصواب والبرهنة عليهما والتعريف أو الإقناع بهما والاستثمار لهما في تحيقي الترقية المعرفية والروحية والسلوكية والاجتماعية للفرد والمجتمع.

فالتربية الفعالة هي التربية التي تمنح الإنسان المنهج وتطبع أداء المجتمع كله بالمنهجية والجمالية والنظام والتناغم وتعزز نفوره من الفوضى الفكرية والروحية والسلوكية والانجازية وهو ما يكون له تأثيره الحاسم على أصالة وفعالية وإطرادية المردودية الاجتماعية والحضارية للمجتمعو الأمة»

الفرع الثالث: أولويات الاهتمام التربوي في عملية التجديد الحضاري:

1 - ينطلق الطيب برغوث من طرح سؤال و إشكال الأولويات ليقول:

إذا كان البعد التربوي يعد باستمرار منطلق ومصب كل فعاليات العملية التجديدية ذات النفس الحضاري الاستخلافي فما هي يا ترى أولوياته الكلية الثابتة التي يجب أن ينصب حولها الاهتمام باستمرار؟ حتى تمنح عملية التجديد الحضاري أصالتها و فعاليتها واطراد عطائها؟»2

## 2- تحديد الأولويات التربوية:

و في تحديد الطيب برغوث لهذه الأولويات فإنه يعتبرها كالتالي:

# 1 - شحذ الفعالية الفكرية للفردو المجتمع:

أ. كيف تتحقق؟

يقول الطيب برغوث من خلال العناية بتأسيس مناهج.

- لبناء الوعي بالدورة الوجودية للإنسان في مأتاها وصيروراتها الاستخلافية ومصيرها بعد عالم الشهادة.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 43

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 100



· تأصيل الآليات المنهجية للبحث عن سنن التسخير في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد والآليات المنهجية لاستثمارهاو الانتفاع بها في مواجهة تحديات الابتلاء والتداول والتجديدو الآليات المنهجية للمحافظة على منجزات الدعوة والبناءو المواجهة»1.

# ب. أهمية شحذ الفعالية الفكرية:

« شحذ الفعالية الفكرية للفرد والمجتمعو الأمة تأتي في طليعة الأولويات التربوية كلها و أي تهاون في أمرها سيؤثر سلبا على بقية الأولويات الأخرى بشكل حاسم إن عاجلا أم آحلا»2.

و في كتاب آخر يقول عن هذه الأهمية للفعالية الفكرية وشحذها:

«وكما هو معلوم فإن الوعي المعرفي هو المقدمة الشرطية الضرورية لضمان أصالة الفعل التجديدي وفعاليته واطراد يته كما فيه إلى ذلك القرآن الكريم بشكل مكثف وحاسم في مثل قوله تعالى: { فَاعْلُم أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الله  $^3$  وقوله: { وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه عَلّم  $^3$  مثل قوله تعالى: ﴿ فَاعْلُم أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الله  $^3$  وقوله: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه عَلّم  $^3$  \*  $^3$ 

# 2- شحذ الفعالية الروحية للفردو المجتمع:

أ. كيفية شحذ الفعالية الروحية: يتحدث الطيب برغوث قائلا:

« من خلال التركيز على تصعيد الأشواق الروحية للإنسان المسلم وتتمية رغبته فيما عند الله و خوفه من التقصير في حقه وغرس قيم الإخلاص والتجرد والمراقبة والمحاسبة والتوبة والشكر والتوكل وإيثار الآخرة في نفسه وصولا به إلى علاقة محكمة بالله تعالى ترتقي به إلى مستويات عالية من قوة الإرادة وتماسك النفس و القدرة على تجاوز كل ما من شأنه أن يحد من طموحه إلى الكمال الإنساني أو يؤثر على تطلعاته إلى وراثة الجنة .

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 101.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص102.

<sup>3-</sup> سورة محمد، الآية: 19.

<sup>4-</sup> سورة الإسراء، الآية: 36.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 45.

<sup>6-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدرسابق، ص 112



## ب. أهمية شحذ الفعالية الروحية:

« يكفي دلالة على الأهمية الخاصة لانشحاذ الفعالية الإيمانية أو الروحية في بناء القدرات الإرادية للإنسان وضمان توازنه النفسي النموذجي أن القرآن اعتبره أول شرطين جوهريين تتأسس عليهما الفعالية البشرية على الدوام وهما الإيمان والعمل الصالح أو القدرة و الإرادة حيث أكثر من الربط بينهما وبين النجاح والتوفيق والتمكين والتأييد» 1

ومن القرآن يستشهد الطيب برغوث بسورة العصر فيقول: «وقد تغني هنا الإشارة إلى سورة العصر التي احتوت بشكل معجز المداخل المفتاحية الكبرى لتحليل وتفسير حركة التاريخ من جهة كما احتوت كليات سنن البناء الحضاري من جهة أخرى و هو ما وعاه الصحابة فكانوا إذا التقى منهم اثنان لم يفترقا حتى يقرأ أحدهما على الآخر هذه السورة العظيمة»<sup>2</sup>.

## 3- شحذ الفعالية السلوكية للفرد والأمة:

# أ. كيفية شحذ الفعالية السلوكية:

يتحدث الطيب برغوث: « من خلال إزالة التناقص بين الفكر و السلوك و مطابقة حياة المسلم تجاه نفسه وتجاه غيره مع سنن الفطرة ومحاسن العادات و مكارم الأخلاق في الذوق الجمالي والنزوع الغيري و الكرم والنجدة والتواضع والانصاف والتسامح والإحسان و التجافي عن أخلاق الضعف والغثائية و السفل» 3.

#### ب. أهمية شحذ الفعالية السلوكية:

يحددها الطيب برغوث: «وكما لا يخفى فإن السمو الأخلاقي أو الفعالية السلوكية هي غاية ومصب الفعاليات الأخرى كلها الفكرية والروحية والإنجازية كما جاء في الحديث: (إنّما بعثت لأتمم صالح الأخلاق)4

<sup>1-</sup> الطيب برغوث.المصدر نفسه، ص113

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 114

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدرسابق، ص 113

<sup>4-</sup> رواه الإمام مالك. موطأ الإمام مالك الحديث رقم 1634



كما نبه القرآن إلى ذلك في مثل قوله تعالى: { الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُم أَيُّكُم أَيُّكُم أَيُّكُم اللهُ عَمَلاً } 1

وفي شرح للآية يقول الطيب برغوث يتحدثا عن رتبة الإحسان الواردة في الآية وحديث آخر:

« أي أقدر على المنافسة على مراتب الإحسان التي يبلغ فيها الإنسان أرقى وأكمل مستويات تكامله النفسي وانسجامه الاجتماعي وعطائه الحضاري الذي تفيض خيريته على كل ذي علاقة بالوظيفة الاستخلافية للإنسان من البشر و غيرهم من المخلوقات الكونية الأخرى وهو ما يشكل عمق و محور الإستراتيجية الحضارية للدعوة الإسلامية باستمرار » 2.

وعلى مستوى الأمة الحضارية و التجديد الحضاري فإن أهمية شحذ الفعالية السلوكية يبينها الطيب برغوث فيقول: « فالتناغم السلوكي للإنسان والأمة مع سنن التسخير و الاستخلاف أولوية تربوية مركزية تستهدفها كل المنظومات والمؤسسات الموطرة و المستثمرة للنشاط الإنساني في المجتمع والأمة. و أي تهويل أو غفلة أو تساهل أو تهاون من أية مؤسسة في المجتمع عن خدمة و تنمية البعد أو المحتوى الأخلاقي في داخلها و في المجتمع من حولها يعتبر خطوة إلى الوراء لصالح الضعف و الغثائية والتسفل و الأمعية» 3.

# 4- شحذ الفعالية الانجازية للفردو المجتمع:

يحدد الطيب برغوث من خلال الدعوة إلى بناء أربع مهارات وذلك بصورة مكثفة ومتواصلة:

#### أ. بناء المهارات التخطيطية:

« وتحويل ذلك إلى قناعة فكرية ونفسية و سلوكية راسخة تجعل كل مبادرات الأفراد و الجماعات مهما كانت بساطتها تصدر عن تخطيط وتصميم واقعى مسبق مؤسس على

2- الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 47

<sup>1-</sup> سورة الملك، الآية: 02.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص114



مراجعة وتقويم للمبادرات السابقة والجهود القائمة والتوقعات المحتملة والإمكانات و الفرص المتاحة»1.

## ب. بناء المهارات التنفيذية:

« التي تجسد المبادرات المخططة في الواقع المعيش بكفاءة وفعالية واقتصاد في الجهد والوقت والإمكانات عبر فقه تنظيمي وتسييري وإداري متقن ومتطور ومتكيف باستمرار ومنفتح على الخبرة الأخرى في المجتمع والعالم بل و في الطبيعة على الدوام»2.

#### ج. بناء المهارات التقويمية:

« تحويلها إلى سلوك راسخ وإدخالها ضمن التقاليد المتميزة لحياة الفرد والمجتمع وتأطيرها بآليات فنية وإجرائية وقانونية علمية دقيقة تتيح إمكانية كبيرة للتشخيص والتقدير والتوقع أو الاستشراف الموضوعي البعيد عن المثالية الصبيانية الحالمة والواقعية الشكلية البليدة» 3.

د- بناء المهارات الوقائية: « التي تحمي جهود البناء وتحافظ على مكتسباتها المعرفية والسلوكية والاجتماعية و الحضارية عامة من الهدر والتبديد الذاتي والاستغلال و التخريب أو التدمير الخارجي المضار» 4.

وفي كلمة ختامية عن هذه الأولويات وعن نوع الفعل التربوي المنشود يقول الطيب برغوث: « الأولويات الكلية الثابتة للفعل التربوي الذي يجب أن تمارسه كل النظريات و المؤسسات المؤطرة لحركة المجتمع أن تلتقي عليه جهودها جميعا في نهاية المطاف مهما اختلفت مواقعها ووظائفها وتعددت مناهج عملها إذا أريد لجهد المجتمع والأمة أن يكون جهدا تجديديا متناغما مع سنن التسخير ومتكيفا تكيفا إيجابيا فعالا مع حركة تدافع وصراع الثقافات والحضارات والطموحات والإرادات» 5

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدرسابق، ص 114

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية و الثقافة السننية، مصدر سابق، ص 48

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية، مصدرسابق، ص 116

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية . مصدر سابق، ص 116.

<sup>5-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 117.





# المبحث الثالث: الاطار التطبيقي لنظرية التدافع التجديد.

بعد أن بين الطيب برغوث الإطار العام لنظرية التدافعو التجديد الحضاري من حيث الأبعاد الكبرى للنظرية البعد العقدي والبعد ألاستخلافي والبعد التسخيري .

ثم بين بعد ذلك الطريق إلى النهضة الحضارية من خلال بيان قوانين الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية والفعل التربوي بمقوماته الأساسية وأولوياته الإستراتيجية.

بعد ذلك جاء الطيب برغوث بدراسات تطبيقية ناجحة لنظرية التدافعو التجديد، وهذه الدراسات كانت بالدرجة الأولى نماذج تطبيقية من الحركات الرسالية وركز باهتمام على الحركات النبوية في رسالات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لأنها كانت نماذج فذة ومعصومة خاصة وأن السنن وهي الإطار النظري لنظريته سواء في الخلق أو الاستخلاف أو التسخير هي من وضع الله سبحانه و الحركات الرسالية النبوية هي من تنفيذ رسل الله سبحانه.

إذن: فالسنن من وضع الله والرسل من إرسال الله وبذلك يكتمل الجانبان النظري والتطبيقي في نظرية التدافع والتجديد لدى الطيب برغوث.

وذلك ما أعطى هذه النظرية القوة و المصداقية أكثر لأنها مستنبطة من سنن الله وحركات رسل الله، و تلك أمور ثابتة وحقيقية وصادقة و أثبت العقل والتاريخ و الوحي نفسه نجاحها:

ولذلك سأجتهد إن شاء الله لأبحث كيف اعتبر الطيب برغوث الحركات الرسالية النبوية نماذج تطبيقية ناجحة لنظريته؟

و أختار نماذج مما اعتبره تطبيقا لنظريته.





المطلب الأول: الحركات الرسالية مرجعية تطبيقية ناجحة لنظرية التدافعو التجديد:

الفرع الأول: كون الحركات الرسالية مرجعية تطبيقية.

- قال الطيب برغوث مؤكدا على مرجعية الحركات النبوية: «وأود أن أشير إلى هذه الدراسات التي أقدمها في السيرة النبوية خاصة أو في سير الأنبياء عليهم الصلاةو السلام عامة تتدرج كلها في الجانب التطبيقي لنظرية الإسلام في التدافعو التجديد التي وضعها الله سبحانه و تعالى بين يدي البشر لرصد وتحليل وتفسير و تأطير ظواهر الضرورات الحضارية لحركة الاستخلاف البشري في الأرضو التي شرحت أصولها وأبعادها و قوانينها في عدة رسائل مستقلة ومنها: النظرية الإسلامية في فلسفة الاستخلاف البشري و مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية والفعالية الحضارية والثقافية السننية و المنهج النبوي في حماية الدعوة و منجزاتها في مرحلة بناء الدولة» 1.
- وقال وهو يربط بين الحركات النبوية و القرآن الكريم في قصص الأنبياء: « وقصص الأنبياء خاصة وقصص القرآن عامة التي تقترب من تغطية ثلثي القرآن الكريم تمثل مادة علمية خصبة جدا في مجال تفسير وشرح آيات و أحاديث سنن الاستخلاف في القرآن و السنة سواء من الناحية العلمية النظرية أو من الناحية التطبيقية لتلك السنن التي تزودنا بها الدراسة النظرية حيث يمكن لهذه المقررات الدراسة أن تتضمن جانبا معرفيا نظريا تأسيسيا للوعي السنني في القرآن والسنة و جانبا تطبيقيا تمثله ح كات الأنبياء والرسالات بصفة خاصة و مار صده القرآن والسنة من تجارب و خبرات بشرية بصفة عامة إضافة إلى ما تزودنا به الخبرة العلمية و التاريخية البشرية »2.

الفرع الثاني: الحركات الرسالية النبوية مرجعية تطبيقية نموذجية.

قال الطيب برغوث مبينا أن الحركات النبوية تتقدم وتفوق كل الخبرات و الحركات المرجعية البشرية غير النبوية:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص04 .

<sup>2-</sup> الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص12.



« أنا أؤمن بأن الحركات الرسالية التي قام بها الأنبياء والرسل عليهم السلام بتوجيه وتسديد مباشر من الوحي الأعلى تأتي في مقدمة الخبرات المرجعية التاريخية النموذجية التي يمكننا أن نطبق عليها نظرية التدافع والتجديدو أن نرى تجلياتها فيها بوضوح تام لما إتسم به جهد الأنبياءو الرسل عليهم السلام من انضباطية سننية منهجية نموذجية عالية تكامل فيها الاستثمار الشامل لكل منظومات سنن الله في الإيمان وسننه في التسخير وسننه في الاستخلاف و سننه في الوقاية الحضارية و من هذا المنطلق ينبغي أن ندرس السيرة النبوية»1.

# المطلب الثاني: دعائم المرجعية النموذجية في الحركات الرسالية

التحديد الدقيق لماذا كانت الحركات الرسالية النبوية حركات مرجعية مطبقة للنظرية من جهة و من جهة أخى تفوق وتتقدم كل الحركات والخيرات الإنسانية ؟

بين الطيب برغوث ما تتصف به الحركات لل سالية النبوية من الوعي السنني والوعي المنهجي والوعي التغيير الاجتماعي والوعي التربوي والوعي الوقائي والاستثمار الأمثل لذلك كله في التغيير الاجتماعي والبناء.

# الفرع الأول: الحركات الرسالية وأهدافها الاستراتيجية والوسيطة.

« الدعوات السابقة تستهدف إحداث تغيير جذري شامل في حياة الأفراد وتقاليد المجتمع وأنظمته الثقافية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية على طريق التوافق والانسجام مع سنن الله في الابتلاء والتدافع والتداول و التجديد من جهة وسننه سبحانه في الأفاق والأنفس و الهداية والتأبيد من جهة أخرى وهو ما لخصه القرآن بدقة في قوله تعالى: {وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنْبُواْ الطَّاغُوتَ فَمَنْهُم مَّنْ هَدَى الله وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْه الضَّلالَةُ فَسيرُواْ في الأَرْض فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الْمُكَذّبينَ} 3 » 3 حقَتْ عَلَيْه الضَّلالَةُ فَسيرُواْ في الأَرْض فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الْمُكَذّبينَ كَ » 3 مَنْ هَدَى الله وَمِنْهُم مَّن

1. الهدف الاستراتيجي البعيد للحركات الرسالية:

أ- يرى الطيب برغوث أن هذا الهدف الاستراتيجي هو:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام، مصدر سابق، ص 23.

<sup>2-</sup> سورة النحل، الآية: 36.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة الحضارية يوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص20.



- إنجاز المستوى الاستخلافي المتاح و الممكن الذي رقتقي به الحياة المعرفية والروحية والسلوكية و العمرانية للمجتمع نحو المزيد من التطابق أو الانسجام مع سنن الله في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد وسننه سبحانه وتعالى في الأفاق والأنفس و الهداية و التأييد التي تدفع بحركة الاستخلاف إلى قمم العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية و الكونية التي تستهدفها الحركة الرسالية بشكل مستمر »

ب- العمل في الوقت نفسه على تلاقي كل ما من شأنه أن يؤثر سلبا على حركة العبادة ويضعف من فاعليتها الانجازية »2.

قال رشيد رضا « كما تشير إلى ذلك كلمة الطاغوت الواردة في الآية والتي تشمل كل ما يكون الإيمان به وعبادته و الركون إليه سببا للخروج عن الحق و المناقضة لسنن الله في خلقه من مخلوق بعبد أو هي يتبع» 3.

## 2. الأهداف الوسيطة:

# أ- محاولة إصلاح الأوضاع العقدية للمجتمع:

«و هو عمل قاعدي اشتركت فيه كل الجهود الرسالية السابقة لما فيه من أهمية قصوى في نجاح عمليات التغيير و إصلاح الأوضاع فالإصلاح العقدي الذي يحرر الإنسان من الشرك ومظاهره وأسبابه ويعمق صلته بالله تعالى ويحقق عبوديته الخالصة له، عبر التزامه الحركة على خط العبودية و الخيرية والعالمية والإنسانية والكونية شكل مركز الثقل الفكري و التربوي الأساس في دعوة يوسف عليه السلام كما هو في كل دعوة رسالية أخرى» 4

#### ب- محاولة إصلاح المنظومة الفكرية للمجتمع:

« باعتبارها العامل الأكثر فعالية في صياغة الموقف العقدي ومن خلاله الموقف السلوكي والاجتماعي بعد ذلك، فإصلاح مناهج التفكير لدى الناس يشكل المدخل الأساسي لأي إصلاح تال له، وما لم تتجح فيه أي حركة فإنها لن تستطيع أن تتجز مهمتها مهما

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 21.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص21.

<sup>3-</sup> رشيد رضا. تفسير المنار دار المعرفة للطباعة و النشر بيروت .ط2 .ص 9/37 .

<sup>4-</sup> الطيب برغوث. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص23.



بذلت من جهدو استثمرت من إمكانات لذلك نرى عناية كبيرة به في الرسالات السماوية، وكل حركات التغيير الجادة التي سارت على خطى الرسالات»<sup>1</sup>.

# ج- محاولة إصلاح المنظومة الاجتماعية للمجتمع:

« فإصلاح وضع المنظومة الاجتماعية للمجتمع هي هدف و مقصد كل الإصلاحات السابقة لأنها مصب حركة الجهد الاجتماعي كلها، لذلك تركز عليه كل حركات التغيير و الإصلاح الجادة في التاريخ ...

فكل هذه البنية الاجتماعية القائمة ينبغي أن يتم تكييفها مع مفاهيم وقيم المنظومة العقدية وما ينبثق عنها من هدايات في الوعي وأنظمة العبادة وسنن السلوك والحركة و العلاقات بين الناس من أجل ملائمة الحياة الإنسانية و فق سنن الله في الأفاق والأنفس والهداية والتأبيدو هو ما حقق فيه يوسف عليه السلام نتائج كثيرة»<sup>2</sup>.

# د- محاولة إصلاح المنظومة السياسية للمجتمع:

« باعتبارها أداة رئيسة للتأثير والتغيير والأمان و الوقاية في المجتمع لأنها تحوز الكثير من وسائل القوة القانونية والمادية و المعنوية التي تستطيع بها فرض النظام والقانون وتحقيق العدالة في المجتمع و لذلك قال الماوردي « يزع الله بالسلطان ما لا يزع بالقرآن».

فموقع و دور الدولة أو السلطة السياسية في التغيير لا ينكره أحد لذلك يركز المصلحون و المجددون باستمرار على إصلاح النظام السياسي حتى يستجيب لحاجات المجتمع في الحرية والعدالة الاجتماعية والأمن الاجتماعيو هو ما تعطي عليه دعوة يوسف عليه السلام دليلا عمليا حيا»<sup>3</sup>.

## الفرع الثاني: الحركات النبوية وخلاصة الوعى الرسالي:

«و نقصد بالوعي الرسالي هنا ما تمخضت عنه حركة الهداية عبر مسارها الرسالي الطويل من فقه في أصول الاستخلاف وسنن التسخير والبناء الحضاري، هذه المعطيات

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص24.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 26.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص27.



الموضوعية لحركة البناء الحضاري لا يمكن توفيرهاو الاستفادة منها إلا عبر عملية اقتراب أو تطابق موضوعية واعية مع المرجعية القاعدية للأمة المجسدة في الحركة النبوية النموذجية التي استوعبت الوعي الرسالي كله وما انبثق عنه من خبرة حضارية عبر حركة الهداية الربانية لمسار الإنسانية الطويل »1.

ثم يستشهد بالقرآن والسنة و من ذلك قوله تعالى: { شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيَم وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فيه} 2.

و قوله: { الْيَوْم أَكْمَلْتُ لَكُم دِينَكُم وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُم نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الإِسْلاَم دِيناً} 3.

وقوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه سلم (مثلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى بنيانا فأحسنه و أجمله إلا موضع لبنة من زاوية من زواياه فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين)4.

وقوله صل الله عليه و سلم: (و إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق)5.

ثم يقدم الطيب برغوث مفهوما لأية لبيان هذا الوعي الرسالي في المجال الحضاري « فإذا أخذنا بعين الاعتبار قوله تعالى على ضوء ما سبق (أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى الله فَبِهُدَاهُم اقْتَدُه} 6.

أدركنا كيف أن الحركة النبوية توفرت على الوعي الرسالي و سنن الفقه الحضاري الذي كان مفرقا في الحركات الرسالية السابقة و زيادة كما يقرر ذلك جمهور المفسرين»<sup>7</sup>.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص70 .

<sup>2-</sup> سورة الشورى، الآية: 13.

<sup>3-</sup> سورة المائدة، الآية: 3.

<sup>4-</sup> المنذري. مختصر صحيح مسلم

<sup>5-</sup> رواه مالك بن أنس .موطأ مالك ،ص 651 .

<sup>6-</sup> سورة الأنعام، الآية: 90.

<sup>7-</sup> الطيب برغوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية. مصدر سابق، ص 72.



## الفرع الثالث: الحركات الرسالية النبويةو الوعى السننى واستثماره:

1- يتحدث الطيب برغوث عن مذكرات علمية أعدها من قبل:

« أحاول اليوم نشرها لتستفيد منها جماهير الصحوة الحضارية للمجتمعو الأمة لما في الحركات النبوية من نفس مرجعي يرتقي إلى مستوى العصمة ولما تمثله من خصوبة غير عادية في تأسيس الوعي النظري و التسخيري لنظرية التدافع و التجديد التي تحكم حركة الاستخلاف البشري في الأرض و تتحكم في صيرورته الحضارية بشكل مطرد من ناحية أخرى» أ.

2- و بعد أن ذكر هذه السنن الكلية العامة التي أقام عليها نظريته كلها ذهب يدقق في ذكر الوعي السنني المشكل لتلك السنن الكلية التدافع والتجديد فيقول:

« فالحركات الرسالية التي قادها الأنبياء و الرسل عليهم السلام تأتي في مقدمة الحركات المرجعية التي توفرت على الوعي الشمولي التكاملي:

بمنظومات سنن الله في الاستخلاف ممثلة في سننه العامة في الابتلاء والتدافع والتداول والتجديد وبمنظومة سننه في التسخير المتمثلة في سنن الأفاق والأنفس والهداية والتأييد و سننه في منهجية التغيير المتمثلة في سنن الفهم والقدوة والبناء والمواجهة الوقائية وسننه في مقاييس الدورة الانجازية للفعل ألتغييري الناجح المتمثلة في سنن الأصالة والفعالية والتكاملية والاطراد»2.

3- ثم يعلق في ربط بين هذا الوعي السنني للحركات الرسالية وكيف كان عامل نجاحها ونموذجيتها « إن الحركات الرسالية هي التي انفتحو عيها بشكل تكاملي نموذجي على كل هذه المنظومات السننية في الخلق والاستخلاف والتسخير والوقاية ولم يتجزأ أو يضطرب أو يتناقض أو يتنافر موقفها العقدي والفكري والعملي منها وجاء أداؤها الاجتماعي و الحضاري عميق الأصالة وافر الفعالية شديد التكامل طويل النفس على طريق العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية و الكونية الذي مضت عليه كل الرسالات السماوية بخلاف غيرها من

2- الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة الحضارية يوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص06.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة النبوية . مصدر سابق، ص 06.



الحركات البشرية الأخرى التي تجزأ أو اضطرب وعيها وتتاقض وتنافر رجاء أداؤها الحضاري و الاجتماعي منقوص الأصالة الروحية و الأخلاقية الفعالية منقوص التكاملية الوظيفية قصير النفس الحضاري على طريق العبودية والخيرية والعالمية والإنسانية والكونية» 1

# الفرع الرابع: الحركات الرسالية النبويةو الوعي المنهجي:

1- وباعتبار الوعي السنني يتم ويستثمر من خلال وعي منهجي فإن الطيب برغوث يبين المنهج كمحاولة منهجية متناسقة ومتواصلة في فهمو استثمار السنن كلها للنجاح في الدورة الانجازية للفعل الاستخلافي فيقول:

« لذلك فمن يدرس بعمق الحركة الرسالية للأنبياء عبر التاريخ يجدها كلها محاولة منهجية متناسقة و ممتدة لتأسيس وعي الإنسان بدورته الوجودية من جهة و بناء وعيه بميزانية التسخير التي وضعت بين يديه لانجاز مهمته الاستخلافية في الأرض من جهة أخرى والتي امتدت لتستوعب قطاع سنن الأفاق وقطاع سنن الأنفس وقطاع سنن الهداية وقطاع سنن التأييد التي لا يعني أي منها عن الأخر بأي حال من الأحوالي لا يستقل بتحقيق الأصالة والفعالية و الإطرادية في الدورة الانجازية للفعل أو الموقف الاستخلافي البشري»2.

2- وحين يستدل بالقرآن كيف يحثنا على اكتشاف المنهج في الحركات النبوية والبشرية عامة يقول:

«و هذا ما يوجهنا إليه القرآن في علاقتنا بالتاريخ والخبرات الرسالية و البشرية عامة حيث يريدها أن تكون علاقة اكتشاف وتحكم و وعي متجدد لسنن الله في حركة الاستخلاف البشري و في مقدمة هذه السنن سنة المنهج التي نتأسس عليها بقية السنن الوظيفية أو التسخيرية».

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه، ص 07 .

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. مقدمة في الأزمة الحضارية السننية. مصدر سابق، 12.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية. مصدر سابق، 03.



ثم يستشهد الطيب برغوث بقوله تعالى: { قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم سُنَنٌ فَسِيرُواْ في الأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدَّبِينَ 1، وبقوله تعالى: { فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجَد لسُنَّت الله تَحْويلاً 2.

# 3- ثم يبين خطوات المنهج في الحركات الرسالية النبوية:

فيقول: « ينبغي أن ندرس السيرة النبوية خاصة وسير الأنبياء عامة و الخبرات الإصلاحية التجديدية الذاتية و الإنسانية التي تحركت على خط النبوات والرسالات بصفة أعم، فالخيرات الرسالية ليست قصصا أو أحداثا أو أحكاما جزئية يعطينا التاريخ صورتها الوصفية فحسب، بل هي قبل ذلك و بعده خبرة استخلافية في المقام الأول ما فيها من انتظام و اطراد سنني متكامل أي ما فيها من نسقية منهجية مطردة تحكم عملية اكتشاف السنة أو القانون ابتداء ثم معرفة الآلية الذاتية أو الداخلية لعمل هذه السنة أو القانون والتحكم في ذلك جيدا ثانيا وصولا إلى التحكم الوظيفي أو التسخيري في عملية استثمار السنة أو القانون والروحي بشكل فعال في نهاية المطاف لرفع مستوى أصالة وفعالية واطرادية الأداء الفكري والروحي والسلوكي و الاجتماعية للفردو المجتمع »3

# المطلب الثالث: نماذج من حركات رسالية تطبيقية لنظرية التدافعو التجديد .

كما أشار الطيب برغوث من قبل إلى أن دراساته في السيرة النبوية المحمدية وفي سير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام تتدرج في الجانب التطبيقي لنظريته الإسلامية في التدافع و التجديد وعليه ففي هذا الإطار من التجارب التي درسها الطيب برغوث كعينات.

1- السيرة النبوية لمحمد صلى الله عليه وسلم وكتب فيها كتبا منها: منهج الرسول في حماية الدعوة و منجزاتها, و منها سلطة المنهج في الحركة النبوية و منها:

ومنها:

<sup>1-</sup> سورة آل عمران الأية 137.

<sup>2-</sup> سورة فاطر الأية 43 .

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية. مصدر سابق، ص05.



- 2- كما كتب سلسلة تحت عنوان آفاق في الخبرة القيادية. «سلسلة آفاق في الخبرة القيادية التي أضيف إليها سلسلة آفاق في الوعي السنني لا تستهدف التأريخ للقيادات الرسالية في التاريخ بل تستهدف استخلاص ما في تجارب هذه القيادات والحركات من خبرة قيادية وو عي سنني تسخيري قابل للاستصحاب و إعادة الاستثمار بشكل مستمر باعتباره وعيا و هديا سننيا متجددا يدخل في نطاق سنن الله العامة في الاستخلاف البشري لا تعرف التبدل ولا التحول كما نبه إل ذلك القرآن في مثل قوله تعالى: { فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنّتَ الْأَوّلِينَ فَلَن تَجِد لِسُنّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِد لِسُنّتِ اللهِ تَحْويلاً } الله تحويلاً } "
- 3 ومن الشخصيات والتجارب التي درسها: « وقد اخترت في البداية دراسة خمس شخصيات نبوية هي نوح وإبراهيم ويوسف وموسى و عيسى عليهم السلام 3

# الفرع الأول: نموذج التجربة النبوية لمحمد صلى الله عليه وسلم:

وباعتبار النبي الرسول خاتم الأنبياء والمرسلين محمد صلى الله عليه وسلم أنزل الله عليه الرسالة السماوية الأخيرة المتكاملة الكاملة الشاملة والدائمة، الخالدة المستمرة حتى تقوم الساعة اشتملت رسالته من قرآن وسنة وسيرة على كل تطبيقات نظرية التدافع والتجديد لذلك ركز عليه الطيب برغوث وأعد رسالته الماجستير والدكتوراه وكتب كتبا عديدة في تجربة الرسول محمد صلى الله عليه وسلم و لذلك ركزت جيدا فيما قاله الطيب برغوث وانتقيت منه ما يتماشى مع الموضوع هنا وعنونتها ووضعت لها أسئلتها الإشكالية:

## طرح الإشكالية:

- 1. لذلك فكيف اعتبر الطيب برغوث تجربة محمد صلى الله عليه وسلم تجربة نموذجية فذة؟
- 2. وما هي خصائص المنهج النبوي الذي اتبعه في حماية الدعوة ومنجزاتها ويحقق ذلك الانتصار في تبليغ الرسالة من خلال الدعوة والبناء والمواجهة والوقاية فحقق الأصالة

<sup>1-</sup> سورة فاطر، الآية: 43.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص16.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه. ص 5.



والفعالية والاطراد وأسس للحضارة الإسلامية العالمية الأولى ووضع نموذجا عمليا ونظريا في التأسيس لحركة الاستخلاف البشري وبناء الحضارات إلى قيام الساعة ؟

- 3. كيف تجلى الوعي السنني في انتصار النبي صلى الله عليه وسلم في خصائص منهجه؟
  - 4. كيف تجلى الوعى المنهجى في تحقيق ذلك كله؟

1- الطابع المرجعي والنموذجي في سنة وسيرة محمد صل الله عليه وسلم في إطار تطبيق نظرية التدافع والتجديد في الوعي السنني وبناء الحضارات :

قال الطيب برغوث: «أما الدوافع الخاصة باختيار موضوع المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها في رحلة التأسيس العقدي و الفوكي بمكة بالذات فيمكن إجمالها (ويذكر منها): الطابع النموذجي الفذ الذي تكتسيه الحركة النبوية المعصومة بالنسبة لغيرها من التجارب البشرية الأخرى غير المعصومة، فهي أي الحركة النبوية الجهد الحضاري النموذجي الفذ الذي تكاملت فيه قدرات البناء مع قدرات المحافظة عل منجزات هذا البناء, و التمكن من حماية مرجعيته الموجهة و ضمان تواصل حركة الدعوة والبناءو الوقاية بشكل فذ لا نظير له كما يؤكد ذلك القرآن صراحة» 1.

ثم يستشهد الطيب على هذه النموذجية الفذة بقوله تعالى: { لَقَدْ كَانَ لَكُم فِي رَسُولِ اللّه أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لّمَن كَانَ يَرْجُو اللّه وَالْيَوْم الْآخَر وَذَكَر اللّه كَثيرا}².

وقوله تعالى: { فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُم فِتْنَةٌ أَو يُصِيبَهُم عَذَابً أَلْيم }3.

ثم يشرح الآيتين قائلا: « الذي يؤكد ضرورة استيحاء المنهج النبوي في مواجهة أعباء البناء وتحدياته والحذر من الزيغ عنه كشرط أساسي لاستقامة الوجهة وانتظام السير ومباركة الجهدو أمن الطريق» 4.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . المنهج النبوي في حماية الدعوة و منجزاتها. مصدر سابق، ص40.

<sup>2-</sup> سورة الأحزاب. الآية 21.

<sup>3-</sup> سورة النور. الآية 63.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث . المنهج النبوي في حماية الدعوة و منجزاتها . مصدر سابق، ص41.



و هكذا بهذا التركيز للطيب برغوث على تجربة محمد صلى الله عليه وسلم النبوية واعتباره لها جهدا حضاريا و تجربة فذة نموذجية نفهم نحن من خلال آية التأسي السابقة وجوب الاقتداء السنني و الحضاري من الجهد السنني التربوي الحضاري للرسول صلى الله عليه وسلم و لأن الإسلام كما جاء في رسالة محمد صلى الله عليه وسلم متكامل كامل الفرد و الأسرة و المجتمع و الدولة و الأمة و الحضارة...منهج حياة بأكملها حتى تقوم الساعة.

# 2- معالم المنهج النبوي العام الذي اتبعه النبي صلى الله عليه وسلم وحقق من خلاله ذلك الانتصار وبلك النموذجية الفذة

- قال الطيب برغوث: «ومن خلال تتبعنا للخطوات المنهجية التي كان عليه الصلاة و السلام يعرض بها الإسلام على الناس، ويؤسس وعيهم به ويجسد نموذجه الاجتماعي في الحياة ويواجد بها مشكلات الواقع والدعوة ويحرك بواسطتها الأحداث لهدم الأسس والمرتكزات الفكرية و العقدية والاجتماعية للنموذج الجاهلي, تأكد لدينا أن النجاح الكبير الذي حققته الدعوة يعود إلى المنهج الذي اعتمده عليه الصلاة والسلام في عملية الدعوة والبناء و المواجهة...» أ.

- وعن معالم هذه المنهج يقول: « نحاول الآن استخلاص المعالم الرئيسة الكبرى لهذا المنهج الذي كان وراء نجاحه عليه الصلاة والسلام في حماية الدعوة و المحافظة على منجزاتها»<sup>2</sup>.

وهي نستعين بالله و نتتبع كل كتب الطيب برغوث نجد هذه المعالم الكبرى هي:

أ- المبدئية الحركية البصيرة.

ب- الواقعية الحركية المنضبطة.

ج- الفعالية الإنجازية المتوازية.

د- الاستباقية الوقائية المتكاملة.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المنهج النبوي في حماية الدعوة و منجزاتها. مصدر سابق، ص495.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه. ص496



- الاستمرارية المتجددة.
- و إستراتيجية الإحسان في العلامة مع الأخر.
  - ز- الاستثمار المحكم لسنن التأبيد.

و لو ذهبنا نستوضح معاني هذه المعالم من الطيب برغوث نجد المقولات و النصوص التالية:

#### أ- المبدئية الحركية البصيرة:

- « ونقصد بالمبدئية هنا التزام النبي صلى الله عليه وسلم في سلوكه و و اقفه وعلاقاته بمقررات الدعوة وثوابتها وانشد اده المستمر إليها و جعلها فيصلا بينه و بين الناس في الأخذ والعطاء والموافقة و المخالفة والولاء والبراء والإقدام و الإحجام 1.

ثم يؤكد: « فالنبي صلى الله عليه وسلم اعتصم بمبادئ الدعوة وثوابتها و انشد إليها انشدادا محكما في كل خطواته سواء ما اتصل منها بعرض حقائق الإسلام على الناس أو ما تعلق بمواجهته لمشكلات الواقع و الدعوة أو تحريك الأحداث من حوله نحو الغايات التي يريدها»2.

- ثم بين الطيب برغوث لماذا كان محمد رسول الله إنسانا مبدئيا في حركته بكل تبصر فالتزم بمبادئ الإسلام وكانت مبادئه هي مبادئ الإسلام وربى الصحابة على ذلك فأسسو البناء أعظم حضارة في التاريخ وبقوا مع رسول الله قدوة حضارية لبناء حضارة في المستقبل؟ فيقول: « وباختصار نقول إن سبب ذلك يكمن والله أعلم في استيعابه عليه الصلاة والسلام العميق لمشروع الدعوة في أهدافه ومنطلقاته ومضمونه واقتتاعه المكين به وبقدرته على حل مشكلات الإنسانية والسير بها في طريق تحقيق أمثل مستوى استلافي (أي حضاري) وقيل أرفع المقامات في عالم الخلود لأنه من صنع حكيم خير» ق.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص497.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه .ص 497 .

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه .ص 498 .





و استدل الطيب برغوث بقوله تعالى: { فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِي إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيم، وَإِنَّهُ لَذَكُر لَّكَ وَلقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ 1.

## ب- الواقعية الحركية المنضبطة:

- «ونعني بها هنا التعامل الموضوعي مع الواقع الإنسان في أبعاده الفطرية الثابتة وما يطرأ عليها من أوضاع وملابسات لتكييفه تدريجيا مع سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية و ترقيته تدريجيا إلى المستوى ألاستخلافي الممكن»<sup>2</sup>.

- ويؤكد ذلك قائلا: « تأكد لنا أن الواقعية بمفهومها السابق كانت من معالم منهجه عليه الصلاة و السلام في عرض الإسلام على الناس وتأسيس وعيهم به ومواجهته أعباء البناء و تحدياته حيث كان واقعيا في كل خطواته لا يهمل لل اقع الإنساني ولا يتعالى عليه لا يسقطه من حساباته اتكالا على كونه نبيا مؤيدا بالوحي ومسددا به، بل كان شديد العناية بمعرفته و الإحاطة بأوضاعه و ملابساته التي كثيرا ما كيف على ضوئها خطواته و مواقفه الإجرائية للإفادة منها في تحريك الأحداث بإيجابية نحو تحقيق مقاصد الدعوة و أهدافه» 3.

- وعلى ضوء ما بين الطيب برغوث المبدأين السابقين نستنتج العلاقة الدقيقة بينهما، فرسول الله مع التزامه المبدئي الشديد بالإسلام فإن ذلك لم يجعله متكبرا أو متهورا في الممارسات الواقعية في الميدان، بل كان يتصف بالمرونة في الواقع، بل من مبادئه التي التزم بها أن كان واقعيا مرنا من غير تميع أو تطرف ومن غير ركون إلى الذين ظلموا، وكما أن مبدئيته كانت خالصة لله فإن واقعيته ومرونته في الواقع أيضا كانت خالصة لله ولم يكن لأعراض الدنيا نصيب منها و يكون ذلك باسم الإسلام و باسم الواقعية .

- وعن أهمية ونتائج الواقعية في منهجه صلى الله عليه وسلم يقول: «ولقد كان لهذا البعد في المنهج النبوي أهمية كبيرة إلى جانب البعد السابق في حماية الدعوة والمحافظة عل منجزاتها خلال الفترة المكية بما تمكن عليه الصلاة والسلام من خلالهما من توفيره من شروط وضمانات أساسية كفل بعضها جانب الصرامة والصمود في وجه الضغوط

<sup>1-</sup> سورة الزخرف، الآيتان: 43 . 44 .

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص498.

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه. ص 499.



والإغراءات التي كانت تستهدف التأثير في مضمون الرسالة والصمود في وجه الضغوط والإغراءات التي كانت تستهدف التأثير في مضمون الرسالة ذاته وكفل بعضها الآخر جانب المرونة في الاستفادة من معطيات الواقع و ملابساته لتخفيف الضغوط عن الدعوة و تعزيز مواقعها شيئا فشيئا»<sup>1</sup>.

# ج- الفعالية الانجازية المتوازنة:

- « ونقصد بها هنا القدرة على التأثير في الأفكار والأشخاص والأشياء والعلاقات من خلال الاستفادة القصوى من الظروف المحيطة والاستثمار الأمثل للإمكانات المتاحة لإثارة الاهتمام بالدعوة وتأسيس الوعي بها ومواجهة المشكلات التي يثيرها الواقع »2.

- ويوضح ذلك أكثر حين يقول موضحا صور هذه الفعالية في الواقع:

« فالجهد النبوي تميز بنزعته العملية الشديدة وإيجابيته الكبيرة بكل ما يعنيه ذلك ويتضمنه من روح المبادرة والدأب ومتابعة العمل والنظام والانضباط وقوة الإرادة والجدية والطموح والحماس والرغبة في النجاح والمصابرة والمجالدة والثبات والمرونة»<sup>2</sup>.

#### د - الاستباقية الوقائية المتكاملة:

- « ونقصد بالاستباقية الوقائية المتكاملة هنا المتابعة الشمولية الدءوبة لمسيرة حركة الدعوة والبناء والمواجهة والتركيز المستمر على استشراق آفاق تطورها واستباق المشكلات التي يمكن أن تعترض طريقها والمبادرة السريعة إلى الوقاية الجذرية منها قبل استفحال أمرها» $^{3}$ .

ويقول موضحا أكثر « الوقائية المتكاملة التي تستقريء آفاق المستقبل وتبادر إلى مواجهة تحديات حركة الدعوة والبناء بشكل مستمر لا يتيح أية فرصة لنمو وتراكم هذه

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها، مصدر سابق، ص499.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 500

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص501.



المشكلات الخاصة بالدعوة وقيادتها أو بالدعوة وقاعدتها البشرية أو بالدعوة وقاعدة المجتمع»1.

- وعن أهمية وموقع هذا المعلم في المنهج النبوي يقول: «وبإحكامه عليه الصلاة و السلام للبعد الوقائي في الدورة الانجازية لفعله الدعوي و البنائي تكاملت في جهده شروط الفعالية النموذجية التي مكنته من حماية الدعوة والمحافظة على منجزاتها و السير بها قدما نحو أهدافها بثبات و وثوق»2.

و عليه فهكذا ترتبط الاستباقية الوقائية بالدورة الانجازية المتكاملة للفعل الدعوى و ارتباط تكامل الدورة الانجازية بتحقيق الفعالية النموذجية وعلى رأسها الفعالية الحضارية و ذلك هو مصب نظرية التدافع و التجديد لدى الطيب برغوث .

#### ه- الاستمرارية المتجددة:

« ونقصد بها هنا الاندفاع المنهجي المتواصل نحو الهدف ومتابعة الانجاز أولا بأول ككل و لا ملل مهما طال أمر التحديات واشتد وطؤها على الدعوة و شمل ساحاتها جميعا $^{3}$ .

- ثم يحدد الطيب برغوث عواملو أسباب تلك الاستمرارية المتجددة في منهج الرسول صلى الله عليه وسلم فيقول: «وتعود هذه الاستمرارية والاطراد في الجهد النبوي إلى الالتزام المبدئي الصارم في حركته عليه الصلاة والسلام و إلى واقعيته في مواجهة أعباء البناء وتحديات الواقع و إلى الفعالية الكبيرة التي اتسم بها عمله و انطبعت بها حياته و إلى حسن استعانته بالله تعالى و توكله عليه» 4.

# و - انتهاج إستراتيجية الإحسان في العلاقة مع الآخر:

- « ونعني بها هنا اتسام علاقته صلى الله عليه و سلم بغيره من الناس بالروحية الأخلاقية العالية التي تهيمن عليها مشاعر الرأفة والشفقة والحب والرحمة والصفح والتجاوز من

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 502.

<sup>2-</sup> الطيب برغوث . المنهج النبوي في حماية الدعوة و منجزاتها . مصدر سابق، ص 502 .

<sup>3-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه، ص503.

<sup>4-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه، ص 504 .



آجل انتشالهم من أوحال الضلال واستنفاذ حياتهم من تبعة خطيرة في اجلهم وعاجلهم»1.

- ثم يكشف الطيب عن أمهات المواقف الإحسانية العميقة في شخصية الرسول صلى الله عليه وسلم ومنهجه فيشير إلى مواقف منها:
- 1. حرص رسول الله على الإنسان والإنسانية، وسعيه إلى هدايتهم إلى الصراط المستقيم وهو الإسلام المتناغم من كل سنن الله في الكون والحياة، بالتالي عيش الناس في راحة وسعادة وسلام مع أنفسهم ومع المجتمع ومع الكون...
  - 2. تحصر رسول الله على رفض الناس للإسلام وللوعي السنني والوعي المنهجي ....
- 3. سعي رسول الله المستمر إلى إنقاذ الإنسان والإنسانية من خلال الدعوة والسير في الطريق السنني وبناء الحضارة الطيبة وتحقيق المشروع الإستخلافي والترفي المعرفي والروحي والسلوكي والإنجازي والمنهجي .

وفي مثل هذا يقول الطيب برغوث: «فالرسول صلى الله عليه وسلم في عمله الدعوي كان شديد الحرص على استنقاذ الناس مما هم فيه من انحراف وضلال وحياة ضنكية ....

- فقد كان عليه السلام يتألم من حركة الإنسان خارج مدار المشروعية ويتحسر من ذلك لأنه سير في الاتجاه المناقض لسنن الله في الأفاق والأنفس والهداية والتأييد نتيجة مصادمة فطريته وفطرة الوجود من حوله وهدر ميزانيته التسخيرية وحرمان نفسه من الاستمتاع بدنياه وآخرته وهو ما جعله عليه الصلاة والسلام يعمل كل ما في وسعه من أجل تجنيب الإنسان هذا المصير والانتقال به إلى وضعية التناغم والانسجام مع فطرته وفطرة الحياة من حوله رغم ما كان يلقاه من الإعراض والأذى والعنت<sup>2</sup>.
- ومن الآيات القرآنية التي تحضرني هنا للدلالة على ما أشار إليه الطيب برغوث من حرص الرسول على هداية الإنسان والإنسانية وإنقاذهم رغم العوارض والتحديات الكبيرة والكثيرة مما كان يلقاه:

2- الطيب برغوث: المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها .مصدر سابق، ص 502

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه، ص 505 .





- 1. قال تعالى: { فَذَكِّر إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّر، لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ } 1.
  - 2. وقال: {إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ }2.
  - 3. وقال: { وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ} 3.
- 4. وقال: { فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهُم حَسَرَات إِنَّ اللَّه عَلَيْم بِمَا يَصْنَعُونَ } 4.
  - 5. وقال: { لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُم وَلَكنَّ الله يَهْدي مَن يَشَاهُ } 5.
- 6. وقال: { فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ تَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِم إِن لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا }6.
  - 7. وقال: { أَفَأَنتَ تُكُرُهِ الثَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمنينَ } 7.
- 8. وقال: { ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلُم بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلهَ وَهُو أَعْلُم بِالْمُهْتَدِينَ }<sup>8</sup>.

# و - الاستثمار المحكم لسنن التأييد:

« ونعني بها هنا طلب العون من الله سبحانه وتعالى على تيسير إتمام العمل بعد استفراغ الوسع في الاستقلال به والعجز عن ذلك أو الخوف من عدم النجاح فيه حيث يلجأ إلى استمداد العون والتأييد من الله تعالى بعد تفويض الأمر إليه من خلال استثمار قوانين الشكر والدعاء والتوكل كمداخل كلية أساسية تشرط عملية استثمار المعطيات والإمكانات اللامحدودة لمنظومة سنن التأييد.»

<sup>1-</sup> سورة الغاشية، الآيتين: 21- 22.

<sup>2-</sup> سورة الشورى، الآية: 48.

<sup>3-</sup> سورة النور، الآية: 54.

<sup>4-</sup> سورة فاطر، الآية: 08.

<sup>5-</sup> سورة البقرة، الآية: 272.

<sup>6-</sup> سورة الكهف، الآية: 06.

<sup>7-</sup> سورة يونس، الآية: 99.

<sup>8-</sup> سورة النحل، الآية: 125.

<sup>9-</sup> الطيب برغوث: المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها. مصدر سابق، ص 503



# 3- تجليات الوعي السنني في انتصار النبي محمد صلى الله عليه وسلم في منهجه الذي تم تحديد معالمه الكبرى:

- طرح إشكال منهجي: بعد أن ذكر الطيب برغوث وبين المعالم الكبرى للمنهج النبوي الذي كان سبب نجاحه أراد أن يكتشف بالضبط ما هو السر الداخلي الذي ربط المعالم الكبرى فكانت منهجا ناجحا منجحا في النهاية لمن اتبعه ... ليكتشف فيما بعد أن الوعي السنني والوعى المنهجي وراء ذلك أو من العوامل التي كانت وراء ذلك .....

- فكيف كان تجلى الوعى السننى في ذلك؟

قال الطيب برغوث: « ولا شك أن تحقيق النتاغم في الجهد الإنساني مرتبط بمدى شمولية وعمق استثمار منظومات سنن التسخير في بعدها المنظور وغير المنظور والأنبياء في مقدمة البشر قدوة على استثمار سنن التسخير في مستوياتها جميعا لذلك تتسم الدورة الإنجازية لفعلهم التغييري بأقصى و درجات الأصالة والفعالية والإطراء» أ.

- وبعد ذلك يخص محمدا صلى الله عليه وسلم بالضبط ليقول: "الرسول عليه الصلاة والسلام في مقدمة الأنبياء جميعا قدرة على استثمار سنن التسخير في مستوياتها كلها بتوازن نموذجي فذ لا يطغى فيه بعد على آخر ولا يتقدم منها شيء على غيره بل يأخذ كل منها مكانه وحجمه في حياته بحسب طبيعة الموقف واحتياجاته<sup>2</sup>

- وفي كتاب آخر يوضح الطيب برغوث في سيرة الرسول محمد صلى الله عليه وسلم تجليات البعد السنني.

- « ومن هذا المنطق فإن السيرة النبوية ليست قصة تجمع وتمحص وقائعها التاريخية وإن كان ذلك أمرا ضروريا ومقدمة لا بد منها، كما أنها ليست قوالب سلوكية جامدة تستسخ ويعاد تمثيلها في كل جيل وكل بيئة وإن كان التأسي الموضوعي برسول الله ضرورة دينية ودنيوية كما أنها ليست أحكاما فقهية أو توجيهات أخلاقية جزئية متناثرة تستخرج من أقواله وأحواله وتقريرا ته ويدعى الناس إلى الأخذ بها في إصلاح حياتهم فحسب»3.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث: المنهج النبوي ، مصدر سابق، ص 50

<sup>2-</sup> الطيب برغوث: المصدر نفسه، ص 51

<sup>3-</sup> الطيب برغوث . سلطة المنهج في الحركة النبوية . مصدر سابق، ص 54



- فبعد بيان الطيب برغوث لهذه الصور الثلاثة السابقة لدراسة السيرة النبوية وهي لا بد منها يدعو إلى الدراسة السننية الكاشفة عن الوعي السنني في منهج الرسول محمد صلى الله عليه وسلم فيقول: « بل هي \_ أي السيرة النبوية \_ قبل ذلك وبعده تتسيقية منهجية محكمة في تأسيس الوعي بالدورة الوجودية للإنسان وبسنن التسخير وفقه التغيير وإدارة عمليات التدافع والتداول الحضاري بأصالة وكفاءة وفعالية واقتدار »1.

- ثم يبين أهمية الدراسة السننية للسيرة النبوية المحمدية فيقول: « والسيرة النبوية  $^2$  منظورها السنني هي التي تقدم لنا نسقية منهجية في استثمار الثروة المعرفية الهائلة التي تضعها بين أيدينا منظومة سنن الهداية أو الوحي خاصة وباقي منظومات سنن التسخير عامة سواء تعلق الأمر بسنن الآفاق أو سنن الأنفس أو التأكيد في إدارة عمليات التغيير والتدافع والتداول الحضاري كعمليات محورية وجوهرية في حركة الاستخلاف» $^3$ .

# 4- تجليات الوعي المنهجي في انتصار النبي صلى الله عليه وسلم في منهجه الدعوى البنائي للحضارة:

- يوضح العمل المنهجي في الحركة النبوية وأهميته فيقول: « كون الحركة النبوية تضع بين أيدينا تجربة نموذجية قدوة في العمل المنهجي المنسق مع منطق السنن المرجعية في الآفاق والأنفس والهداية والتأييد وهو ما يعطينا معنى خاصا في حياة كل من يريد أن ينسجم ذاتيا ويتكامل اجتماعيا ويتوازن حضاريا ويتمكن من استثمار ميزانيته التسخيرية استثمار أصيلا وفعالا ومطردا»

- ثم يؤكد الطيب برغوث على أن مكانة السنة والسيرة النبوية ووجوب الإقتداء والتأسي برسول الله محمد صلى الله عليه وسلم يندرج ذلك كله ضمن الوعي المنهجي فمن التأسي والإقتداء، الإقتداء المنهجي والتأسي المنهجي.

<sup>1-</sup> الطيب بر غوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية. مصدر سابق، ص 55

<sup>2-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 56

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. المصدر نفسه، ص 57

<sup>4-</sup> الطيب برغوث، المصدر نفسه، ص 187



« وقد أكد الوحي هذه المكانة الخاصة للسنة والسيرة النبوية عموما من خلال فكرة الإقتداء والتأسي والمتابعة التي شددت عليها توجيهات الكتاب والسنة كثيرا ترغيبا وترهيبا وأفاضت في تأصيلها وتأسيس الوعي بها كتابات عقدية وأصولية وفقهية وحديثة تتالت عبر القرون» 1.

## الفرع الثاني: نموذج التجربة النبوية ليوسف عليه السلام:

- والحركة النبوية ليوسف عليه السلام من الحركات النبوية الرسالية النموذجية التي اعتبرها الطيب برغوث تطبيقات عملية لنظرية التدافع والتجديد الحضاري وكنت قد أشرت من قبل إلى هذه الدعوات والحركات الرسالية من حيث أهدافها البعيدة والقريبة وبينت لماذا كانت بالضبط حركات نموذجية ومرجعية وبينت في ذلك الحركات النبوية وخلاصة الوعي الرسالي والحركات النبوية والوعي المنهجي.

ثم تتاولت الحركة النبوية لمحمد صلى الله عليه وسلم باهتمام متميز باعتباره خاتم الأنبياء والمرسلين وحركته النبوية باعتبارها خلاصة الحركات النبوية وفيه ميراث وخلاصات الرسالات السماوية السابقة وزيادة وهي المرجعية النموذجية النبوية الفذة المتكاملة والقدوة إلى قيام الساعة.

- وسأتناول مستعينا بالله هنا التجربة النبوية ليوسف عليه السلام باعتباره واحد من الأنبياء لأبحث كيف طبق عليها الطيب نظريته بل كيف اعتبرها الطيب برغوث من تطبيقات نظرية التدافع والتجديد.
- ولذلك حين استقرأت ما كتبه الطيب برغوث عن تجربة يوسف عليه السلام اخترت النماذج التالية باعتبارها عينات من تطبيق التدافع والتجديد وكما يراها الطيب برغوث.

## 1- الحركة النبوية ليوسف عليه السلام والوعى السننى:

بداية يؤكد الطيب برغوث أن حركة يوسف عليه السلام نموذج تطبيقي بسنة التدافع والتجديد:

<sup>1-</sup> الطيب برغوث. سلطة المنهج في الحركة النبوية، مصدر سابق، ص 180





« وحركة يوسف عليه السلام كنبي انضبطت بشكل نموذجي مطرد بمقتضيات سنة الله في التدافع والتجديد ولم يلحظ عليها أي إخلال بمنطق هذه السنة الإستخلافية الحاسمة التي تستلزم مدافعة الأقدار بالإقدام بقدر ما تتيحه المعطيات والإمكانات المتوفرة للإنسان في بيئته ومحيطه الاجتماعي فالحركات نحو الأهداف بحسب الإمكان والموازنة الدقيقة بين الأولويات والخيارات المتاحة واحترام سلطان السنن الإلاهية في الآفاق والأنفس والهداية والتأكيد واستنفاذ الوسع في حسن استثمارها في تحقيق التنفيذ الفعال للأعمال وحسن التوكل على الله كانت هي أساس المنهج في حركة يوسف عليه السلام »1.

- ثم يبين بدقة كيف كان يوسف عليه السلام في حركته يوازن بين الأخذ بسنن الآفاق والأنفس والهداية والتأكيد وغيرها من السنن في وعيو استثمار متكاملين تنتج عن كل ذلك شخصية نبوية فذة قدوة وحركة نبوية يوسفية فذة وقدوة « فلا الأخذ بالأسباب والتعويل عليها في إنجاز المهمات وتلبية الحاجات ودفع التحديات أنساه التوكل على الله والإعتماد عليه وتفويض الأمر إليه ولا التوكل والتفويض أنساه الأخذ بالأسباب واحترام سلطانها الفاعل بشكل حاسم في حركة المدافعة والتجديد الفاعلة في الصيرورات الحضارية للاستخلاف البشري بل كل منهما أخذ حقه ومكانه ووزنه في حياته وحركته الرسالية بشكل متوازن أنتج لنا تلك الشخصية الرسالية المتوازنة وتلك الحركة الحضارية التكاملية المؤثرة»2.

## 2- الحركة النبوية ليوسف عليه السلام وتحديد الإطار الكلي للمنهج ووعيه وكيفية استثماره:

- لقد أورد الطيب برغوث في كتابه قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام خمسة وعشرين قاعدة من قواعد المنهج التي كان سيدنا يوسف عليه السلام على وعي بها واستثمار لها في حركته النبوية الرسالية وجاء الطيب برغوث لكل قاعدة بتطبيقات عملية وقعت في حياة سيدنا يوسف عليه السلام وحركته النبوية.

وبناء على ذلك فإنني أحاول هنا بإذن الله أولا تحديد الإطار المنهجي للمنهج عند يوسف عليه السلام كما استنتجها الطيب برغوث.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلالم . مصدر سابق .ص 140

<sup>2-</sup> الطيب برغوث . المصدر السابق . ص 141



## أ- ثوابت الإطار الكلي للمنهج عند يوسف عليه السلام.

- يؤكد الطيب برغوث في البداية أن الإطار الكلي للمنهج هو تواجده في الحركات الرسالية ليس فقط عند يوسف عليه السلام: « ذكر بثوابت الإطار الكلي للمنهج في دعوة يوسف عليه السلام وفي دعوات كل الأنبياء عليهم السلام وكل الحركات الرسالية التي سارت على نهج النبوات عبر التاريخ وهي الحركة في ضوء منطق أو معادلة التدافع والتجديد التي تحكم الصيرورات الحضارية لحركة الاستخلاف البشري بشكل مطرد» أ.

- ثم يشرح باختصار ودقة هذا الإطار الكلي للمنهج باعتباره نظرية التدافع والتجديد فيقول مبينا كيفية ومعنى التدافع: « فكل تغيير ثقافي أو إصلاح اجتماعي أو تجديد حضاري أو ضعف أو تقهقر أو غثائية وتبعية حضارية تمر حتما عبر منطق السنن التي تحكم حركة التدافع والتجديد في كل مستوياتها المحلية والعالمية.

فإذا اتسم الدفع الثقافي والاجتماعي والحضاري للمجتمع بالأصالة والفعالية والإطراء تحرك المجتمع إلى الأمام. وإذا اتسم دفعه بالتذبذب والاضطراب والسلبية تقهقر نحو الخلف والضعف وطالته سنن الاستضعاف البشري»<sup>2</sup>.

■ ويقول الطيب برغوث مبينا مدى وكيفية التجديد: « وكل ذلك مرتبط بطبيعة وحجم ونوعية التجديد الذي يحدثه المجتمع في موقفه من منظومات سنن الله في الابتلاء والتداول والتجديد من ناحية وفي علاقته الوظيفية أو التسخيرية بمنظومات سنن الله في الآفاق والأنفس والهداية والتأكيد من ناحية أخرى وفي كيفية استثماره للمعطيات السننية لهذه المنظومات جميعا»3.

• ويقول معقبا على تجلي هذا الإطار المنهجي الكلي في حركات الأنبياء كلهم: « فنحن عندما نتحدث عن المنهج في الحركات الرسالية فإننا نقصد هذا الإطار الكلي الذي تترك ضمنه عمليات التغيير الثقافي والإصلاح الاجتماعي والتجديد الحضاري وتنضبط بسننه الفرعية التي تحكم حركة الحياة في تفاصيلها المتنوعة والمختلفة والأنبياء جميعا كان من

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص 41

<sup>2-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه، ص 40

<sup>3-</sup> الطيب برغوث. قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام. مصدر سابق، ص 40



أهدافهم الأساسية تأسيس وعي البشر بهذه الحقيقة عبر أقوالهم وأفعاله وتقديراتهم ومن خلال حركتهم العملية في القدوة والدعوة والبناء والمواجهة وهذا ما تحاول هذه الدراسات في حركة النبوات تبيانه بعون الله وتوفيقه»1.

## ب- قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف عليه السلام:

استخلص الطيب برغوث أهمها كما أشرت من قبل وبحث لها عن تطبيقات ميدانية واستثمارات واقعية للمنهج في حركة وحياة يوسف عليه السلام....

■ في هذا الاستخلاص العام يقول الطيب برغوث:

« ونظرا لتعدد مفردات المنهج وتتوع عناصره في دعوة يوسف عليه السلام سنحاول الإلمام بأهم قواعده »2.

- وفي ذكر هذه القواعد المستخلصة:<sup>3</sup>

أورد الطيب برغوث خمسة وعشرين قاعدة حين ذهبت أتتبعها كما ذكرها الطيب برغوث وجدتها كالتالى:

- 1- الأهمية التاريخية للإرث التاريخي في حياة الإنسان الرسالي.
  - 2- الأهمية التربوية للمحيط العائلي في حياة الإنسان الرسالي.
- 3- الأهمية التربوية للمثل المرجعية العليا في حياة الإنسان الرسالي.
  - 4- محورية الأهداف الأخروية في النموذج المرجعي.
    - 5- أولوية الوعى العقدي في التربية والدعوة.
      - 6- القدوة النموذجية المؤثرة.
        - 7- المناعة الذاتبة الفذة.

<sup>1-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه ص 41

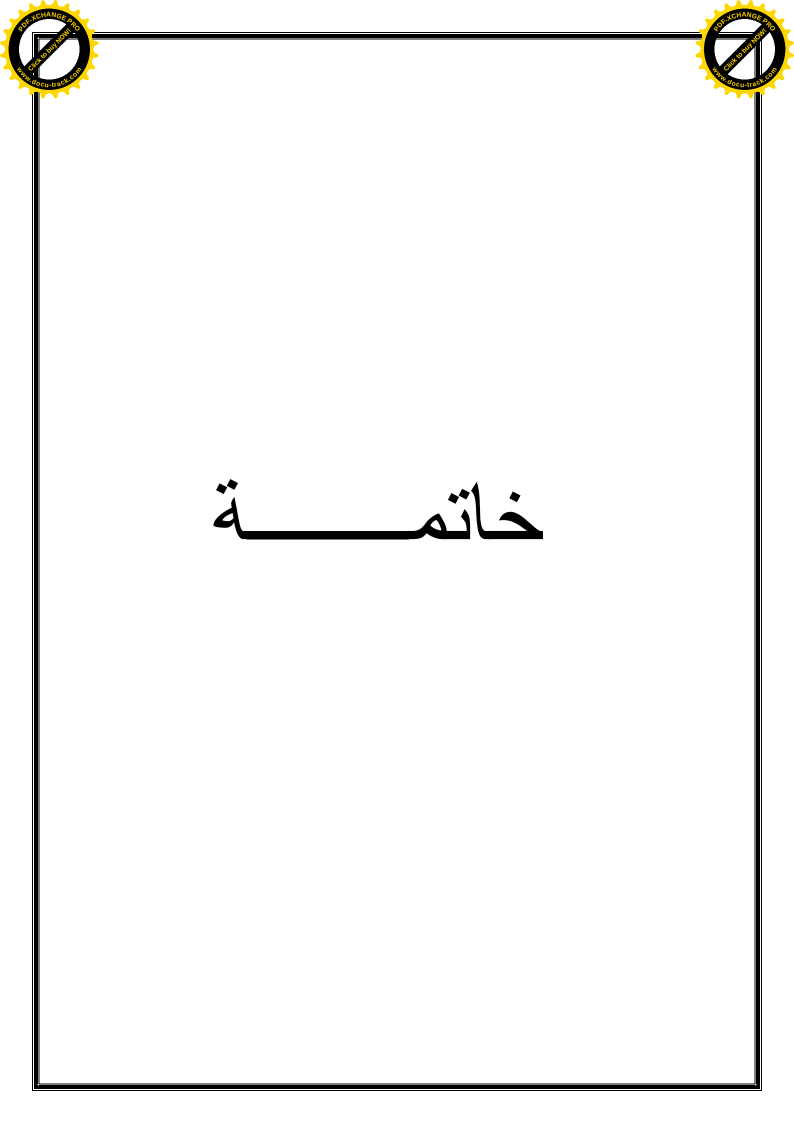
<sup>2-</sup> الطيب برغوث . المصدر نفسه ، ص 41

 <sup>3-</sup> انظر شرح وتفاصيل ونماذج تطبيقية عن هذه القواعد في كتاب قواعد المنهج في الحركة النبوية ليوسف عليه السلام من ص 40
 إلى ص 137.





- 8- التزام الحركة على خط الوفاء.
  - 9- الانضباط النفسي العالي.
    - 10- التزام قانون الشكر.
- 11-القدرة على توقيت مباشرة الأعمال.
  - 12 القدرة على الموازنات الصعبة.
- 13-انتهاج إستراتيجية الإحسان في العلاقة بالآخرين.
  - 14- الوعى العميق بسلطة المرجعية التاريخية.
    - 15- المرونة الحركية المنضبطة.
      - 16-النظر السياسي البعيد.
    - 17- النفاذ إلى عمق المؤسسة السياسية.
      - 18 شروط فاعلية المشاركة السياسية.
  - 19- اعتماد المنهج الوقائي في حركة التغيير والبناء.
    - 20- الأهمية الإستراتيجية للكفاءة الرسالية.
- 21- الاستثمار الفعال لآلية النقد المنهجي في الهدم والبناء.
  - 22- الاستثمار الفعال لمنظومات سنن التأييد.
    - 23-بث الوعى بعواقب الظلم الاجتماعي.
      - 24- الأصول الأربعة للقيادة الرسالية.
  - 25-التأكيد على خط الإسلامية في حركة الإستخلاف.







## خاتمة (نتائج البحث)

بعد هذه الرحلة الطويلة من خلال بحث أخذ مني وقتا وجهدا و استقراء وتحليلا ومقاربات ومقاربات واستنتاجات كثيرة وكان البحث يهدف إلى التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة و برؤيتها الفلسفية الحضارية كما كان يهدف إلى التعريف بالطيب برغوث و استخلاص نظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ والتعريف بها وتقديمها للمدرسة الجزائرية والعالمية.. وأنا في كل ذلك أبحث في صناعة الفكر الحضاري.

ففي نهاية هذه الرحلة توصلت بتوفيق الله إلى نتائج كثير جدا أذكر بعضا منها فقط:

## أ- بعض نتائج البحث على مستوى المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة:

- 1. إلى جانب المدارس العالمية خاصة الغربية منها في العلم والفكر و الفلسفة توجد أيضا المدرسة الإسلامية العالمية مستقلة عن رؤية الغرب الدينية والفلسفية والأخلاقية و الفنية ...الخ.
- 2. في تخصص فلسفة الحضارة باستقراء معمق توصلت إلى أنه توجد مدرسة فلسفية حضارية إسلامية معاصرة.
- 3. و هي مدرسة لأنها تشتمل على عدد كبير جدا من المفكرين ذوي الطرح العميق تجمع بينهم رؤية إسلامية عقدية ومعرفية وأخلاقية موحدة ومتقاربة ما يجعلهم بتلك الرؤية وبمنهج مستقل و بمقولاتهم الإبداعية يشكلون فعلا مدرسة بكل شروط المدرسة.
- 4. و هي مدرسة لها أيضا إلى جانب رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية المتميزة لها رؤية جد متميزة في فلسفة الحضارة.

فحين نكون عن رد اية بالمرتوك ات الكبرى لتخصيص فلسفة الحضارة و التاريخ بما فيها مفهوم الحضارة وعوامل قيام الحضارات و أسباب سقوط الحضارات وكيفية تأزم الحضارات وطرق وكيفيات البناء والتجديد الحضاري ...الخ، فإننا سنجد أن هذه المدرسة الحضارية





الإسلامية المعاصرة لها فعلا تأصيل وتأسيس معرفي فلسفي كبير في كل تلك المرتكزات الكبرى لفلسفة الحضارة و هذا ما بينته بتوفيق الله في جزء كبير من هذا البحث.

## 5. وكونها إذن مدرسة فكرية حضارية هي أيضا إسلامية ومعاصرة:

- إسلامية: تتبنى و تؤمن بالإسلام كرسالة سماوية أخيرة و صحيحة تحكم حياة الإنسان كلها عقليا وروحيا و اجتماعيا إبداعيا بل الإسلام في رؤيتها جزء من قوانين الله في الكون كله، و ترى في الإسلام طريقا للإمامة الحضارية.

- ومعاصرة: قائمة الآن ولها جذور تاريخية في النشأة والتطور شأن النشأة والتطور في جميع العلوم والفلسفات وعلمائها ومدارسها.

و عليه فكما توجد فلسفة غربية حديثة ومعاصرة توجد أيضا فلسفة إسلامية حضارية معاصرة تقدم للعالم فلسفة المشروع الحضاري الإسلامي وبالتالي ففكة نهاية التاريخ لدى الغرب فقط ونهاية الفلسفة لدى الغرب فقط ... أفكار ليست صحيحة فالعلم والفلسفة و الفكر ليست حكرا على أمة ما أو حضارة ماو إنما تختلف الفلسفات بين الأمم تبعا للرؤية العقدية والمعرفية و الأخلاقية للأمم. وتبقى الرؤية التي تؤخذ من الإسلام الصحيح والعقل السليم هي الحق وماذا بعد الحق إلا الضلال.

6و هذه المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة لها تعريف ونشأة و تطور و روافد نظرية وآليات عملية و خصائص جوهرية تميزها عن غيرها من المدارس سواء المدارس الغربية أو المدارس الإسلامية الأخرى التي لا تختص في الحضارة.

7. وإذا كان من جوهر الفلسفة بصفة عامة والمدارس الفلسفية، الرؤية المستقلة والمنهج، والمقولات الإبداعية وصياغة المشاريع الفلسفية، فإن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة تؤمن بل آمنت وتفلسفت وصاغت مادة كبيرة و كثيرة في فلسفة الحضارة من جهة كمرتكزات و من جهة أخرى قدمت مشروعا حضاريا إسلاميا معاصرا تتشد من خلاله بناء حضارة إسلامية عالمية ثانية على منهاج النبوة، وذلك عن طريق الوعي العميق بالأزمة





الحضارية التي تمر بها الأمة الإسلامية الآن ثم التجديد الحضاري من خلال ذلك المشروع الحضاري الذي يبدأ ببناء الإنسان أولا لأن الإنسان أساس بناء الحضارة و هو الذي يقوم بالاقتصاد و السياسة و الاجتماع و العمران و لب أساس بناء ذلك الإنسان هو بناء وعيه السنني و وعيه المنهجي في عالمه الثقافي.

8.المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة بمشروعها الفكري هذا في تشخيص أزمة الأمة الإسلامية أنها أزمة حضارية شاملة و لبها أزمة الإنسان، و الحل هو بناء الإنسان و الوسيلة هي العلم بمعناه الكامل أي الوعي السنني في التنظير والتطبيق و التربية فإنها بذلك من جهة نتكامل مع المدارس الإسلامية الأخرى في تشخيص وفهم أزمة الأمة الإسلامية وحلولها و من جهة أخرى تفوقها فعلا في عمق الطرح وشموله و اقتراح الحل السنني الحضاري ، فما دامت الأزمة حضارية شاملة فالحل سنني حضاري شامل و لبه هو الإنسان.

9. أوصى بتحفيظ القرآن وتحفيظه للأجيال وتلاوته وذلك لأنني مما وجدته في القرآن أن جزء كبيرا منه يتحدث عن قصص الأنبياء مع أقوامهم وكيف انتصر الحق دائما وكيف انهزم الباطل لأنه يقوم على الجهل والأهواء ويخالف السنن ومن ذلك مثلا في الانتصار قوله تعالى: "وكان حقا علينا نصر المؤمنين" "إن تتصروا الله ينصركم" "

إن ينصركم الله فلا غالب لكم وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده" "إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم"

ومن تلك الآيات في سقوط الحضارات الظالمة: ما ذكره القرآن وجعله عبرة للأمم اللاحقة، مثل:

مصير حضارة عاد وحضارة ثمود وحضارة فرعون وغيرها.

قال تعالى: "إن الله لا يظلم مثقال ذرة"





وقال: "الذين طغوا في البلاد فأكثروا فيها الفساد فصب عليهم ربك سوط عذاب إن ربك لبلمرصاد"

وقال: "فهل ترى لهم من باقية"

وهكذا نجد آيات قرآنية كثيرة في عوامل البناء وأسباب السقوط وفي التأزم وفي الدعوة إلى التجديد...لذلك كله أقول إن حفظ وتلاوة القرآن يؤسس لفلسفة الحضارة في محاورها الكبرى أي يؤسس للمعرفة التاريخية والوعي التاريخي وهكذا نجد آيات قرآنية كثيرة في عوامل البناء وأسباب السقوط وفي التأزم وفي الدعوة إلى التجديد...لذلك كله أقول إن حفظ وتلاوة القرآن يؤسس لفسفة الحضارة في محاورها الكبرى أي يؤسس للمعرفة التاريخية والوعي التاريخي.

ب- بعض نتائج البحث على مستوى الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة:

1. الطيب برغوث بمقاييس الفلسفة العامة وفلسفة الحضارة فإنه فيلسوف جزائري مسلم معاصر في فلسفة الحضارة و التاريخ، وقبل ذلك فهو عالم في الشريعة ومجدد فيها، ومن مجددي هذه الأمة وهو داعية عالمي إلى الإسلام ولذلك قلت مرارا في تعريفه أنه العالم المجدد الفيلسوف حفظه الله.

2. فالطيب برغوث يملك من التميز الفلسفي أنه صاحب منهج مستقل وصاحب مقولات إبداعية ونصوص فلسفية ورؤية متكاملة تتبع عن رؤية إسلامية فلسفية متميزة عقديا ومعرفيا و أخلاقيا فهو فيلسوف لأن تلك شروط اعتبار الفيلسوف فيلسوفا وقد تحققت فيه.

- 3. الطيب برغوث فيلسوف في فلسفة الحضارة والتاريخ
- فهو من جهة له آراء مستقلة وإبداعية و دقيقة في مرتكزات فلسفة الحضارة و التاريخ: من عوامل بناء الحضارات وأسباب سقوطها وكيفية تأزمها والطريق إلى تجديدها، بل و في تعريف الحضارة.
- ومن جهة أخرى هو صاحب نظرية مستقلة وجديدة في فلسفة الحضارة والتاريخ هي نظرية التدافع والتجديد بل أغلب فلاسفة العالم و الغ ب نجد لهم مجرد آراء لا نظريات





و صنو ا ضمن كبار الفلاسفة ولو نقرأ فقط لفوكوياما أو هنتقتن نتيقن فعلا من مدى تفوق وفيلسوفية الفيلسوف الطيب برغوث بامتياز في فلسفة الحضارة والتاريخ.

4. نظرية الطيب برغوث في فلسفة الحضارة والتاريخ وقد نظر لها وطبق، فلها جانب نظري وجانب تطبيقي وعينات ثابتة بالوحي و العقل والتاريخ و كل مصادر المعرفة.

وقل أن نجد لدى الفلاسفة عملا قد تمت صياغته نظريا وتطبيقيا بل قد نجد فلاسفة يقولون آراء متفاوتة في العمق والصحة ويأتي الباحثون من بعدهم أو في زمانهم فيبحثون آراءهم ويختلف هؤلاء الباحثون في فهم هؤلاء بل قد يتناقضون لأنها آراء يصعب فيبحثها وتنسيقها في نسق نظرية ويصعب استخلاص و اقتراح نماذج تطبيقية لها ...أما لدى الطيب برغوث فنظرية التدافع والتجديد محددة نظريا و تطبيقيا وإنما تحتاج إلى من وفقه الله وهداه إلى التدقيق في استخلاصها و ربطها بتطبيقاتها ثم إدراج لبنتها ضمن جدار نظريات فلسفة الحضارة الكبير.

- 5. **الطيب برغوث** و هو يصوغ نظريته له السبق في الاصطلاح الفلسفي في كثير من مصطلحات فلسفة الحضارة لا بد من تحليلها ومحاولة فهمها قبل الانطلاق في وعي نظريته.
- 6. الأبعاد الكبرى لنظرية الطيب برغوث هي البعد العقدي والبعد ألاستخلافي و البعد التسخيري.
- 7. الطريق إلى النهضة الحضارية مرتبط بالفعالية التربوية الفردية والفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية .
- 8. إلى جانب الوعي السنني و الوعي المنهجي فإن الوعي التربوي له دور محوري أساسي في بناء الفعالية الاجتماعية و الحضارية للأمة لدى الطيب برغوث .
- 9.من مقومات بل أكبر مقومات الفعل التربوي الناجح الذي يبث الوعي السنني وينتج الفعالية الاجتماعية و الحضارية هو مقوم الثقافة السننية و خصص الطيب برغوث كتابين للحديث عن الثقافة السننية .





- 10. الفعالية الفكرية والروحية و السلوكية من أولويات البعد التربوي في عملية التجديد الحضاري لدى الطيب برغوث .
- 11. أكبر مخبر تحقق فيه نجاح نظرية الطيب برغوث في فلسفة الحضارة و التاريخ هو الحركات الرسالية للأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام و في مقدمتهم سيرة محمد صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء و المرسلين .
- 12. للطيب رؤية إبداعية في كثير من مكونات حقل فلسفة الحضارة و التاريخ فكما أشرت إلى المرتكزات الكبرى لفلسفة الحضارة والتاريخ و إلى نظريته المستقلة وإلى إبداعه الاصطلاحي و إبداعه المنهجي فقد حدد أيضا الاتجاهات الكبرى في فلسفة التاريخ كما يراها هو وفق معاييره الفلسفية المستقلة.
- 13. فلسفة الحضارة لدى الطيب برغوث ليست تقريرية تنظرية إبداعية فقط بل هي كذلك فلسفية تأملية نقدية بناءة ومن ذلك مثلا: رؤيته النقدية للمدارس الفلسفية الغربية والمدارس الإسلامية الأخرى، ورؤيته في انتقاد الاتجاهات الكبرى في وفلسفة الحضارة والتاريخ، ورؤيته في انتقاد مفهوم المعرفة التجزيئ التنافري اللاسننية في الفلسفة الغربية، ورؤيته النقدية لأولئك المفقونين ببعض قشور الفلسفة الغربية ويعتقدون أن الغرب هو نهاية لا نهاية بعدها في العلم وفي الفلسفة وفي التفكير وفي نهاية التاريخ ...!!!
- و لا أنسى انتقاده للقصور المنهجي في الفكر الفلسفي الإسلامي المعاصر وفي الفكر الفلسفي و لا أنسى انتقاده للقصور المنهجي في الفكر الفلسفي و الغربي لدى الغرب حين يفصلون بين منظومات الح عي السنني في الفهم والممارسة و الاستثمار فكانت نتائج الحضارة ليست كلها في خدمة البشرية كما لا أنسى رؤيته النقدية للذين يربطون الحضارة في تعريفها بجعلها مجرد هدف دنيوي قريبو لا شيء بعده بل يربط متاع الحضارة الدنيوي بمتاع الجنة والحضارة في الدنيا و دخول الجنة يوم القيامة .
- 14. **الطيب برغوث** فيلسوف ضمن المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة وهي مدرسة حضارية إسلامية دعوية معاصرة لها تعريفها المتميز ورؤيتها وروافدها وأقطابها ومقولاتها و منهجها .
- وحركة البناء الحضاري و الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري عينات من المدرسة الحضارية الجزاؤية لتى كان الطيب من أقطابها و منظريها.





- 15. المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية متكاملة وتراكميه مع فلسفة ورؤية وروافد و آليات المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة.
- 16. الطيب برغوث يعتبر نموذجا عن المدرستين معا المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة و المدرسة الجزائرية الحضواية الإسلامية المعاصرة و من أقطابها ومنظريها.
- 17. الجزائر بلد له تاريخه الحضاري وتاريخه الثقافي وتاريخه العلمي وتاريخه الفلسفي ومالك بن نبي ونظرية الدورة الحضارية والطيب برغوث ونظرية التدافع والتجديد الحضاري نموذجان فقط منها.
- 18. المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة نموذج عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية المعاصرة، وحركة البناء الحضاري الجزائرية نموذج عن المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية المعاصرة والطيب برغوث من أقطاب و منظري ذلك كله.
- 10. لفهم فلسفة الطيب برغوث في فلسفة الحضوا ةو التاريخ لا يكفي أن يطلع الإنسان على نظريته فقط نظرية التدافع والتجديد الحضاري بل لا بد و بصورة مؤكدة من العودة إلى رأيه في سنن أي قوانين فلسفة الحضارة بما في ذلك مفهوم الحضارة وعوامل قيام الحضارات وأسباب سقوطها و القوانين التي تحكم كيفية تأزم الحضارات و القوانين التي تحكم تجديد الحضارات وإعادة بنائها وكل هذا لله الحمدو الشكر بينت فيه رأي الطيب برغوث عند ما تحدثت عن فلسفة الحضارة لدى المدرسة الحضوا ة الإسلامية العالمية المعاصرة و ذلك في الفصل الثاني من الباب الأول.
- 20. من المرتكزات الكبرى لفلسفة و فكر الطيب برغوث إضافة إلى ما ذكرته: الوعي السنني، الفعالية الحضارية، الأصالة، الفعالية الاطراد، التكاملية، الوعي الحضاري والمنهج. 21. من التركيز الكبير للطيب برغوث في فلسفته على الوعي المنهجي أكاد أسمي فلسفته فلسفة الوعي المنهجي أو فلسفة المنهج لذلك أوردت من العناوين في خطة البحث: مثلا الطيب برغوث منهجي في تفكيره، منهجي في تأليفه و فكره الفلسفي، منهجي في جهده التجديدي الدعوي.
- 22) إذا كانت فلسفة الطيب برغوث تكاد تسمى فلسفة المنهج فإن المنهج عنده طريق إلى اكتشاف وفهمو استثمار سنن الله أي قوانين الله المختلفة التي وضعها لتحكم الكون...و حركة





الإنسان في حياة أي قوانين الله في الكتاب المنظور وهو الكون وقوانين الله في الكتاب المستور وهو النفس والمجتمع وقوانين الله في الكتاب المسطور وهو الوحي من قرآن وسنة ... و هذه السنن كلها اكتشافها وفهمها و استثمارها يسميه الطيب برغوث الوعي السنني والمنهج طريق إلى الوعي السنني، و عليه فالوعي السنني هو الأرضية الحقيقية لبناء فلسفة الطيب برغوث كلها و الوعي السنني هو المطار الذي تطير منه جميع طائرات أفكار و نظريات الطيب برغوث وتعود إليه.





توصيات الباحث





### توصيات الباحث:

الحمد لله الذي تغمدني برحمته ووفقني إلى إكمال هذا البحث في هذه الصورة من الشكل والمضمون والآن انطلاقا من قوله تعالى « وأما بنعمة ربك فحدث» ومن قوله صلى الله عليه وسلم « الدال على الخير كفاعله »انطلاقا من كل ذلك أوصي الباحثين من بعدي أفرادا ومؤسسات وأعمالا جماعية بتوصيات أراها ضرورية لإكمال مشروع هذا البحث نشرا للعلم الذي هو صدقة جارية وبناء للأمة وفق المنهج السنني الصحيح ومساهمة في ترشيد مسيرة الفكر الإسلامي والفكر الإنساني وتدعيما لفلسفة الحضارة باعتوا ها من أحسن التخصصات وأهمها في فهم واستثمار قوانين الله في التقدم وبناء الحضارات وتجديدها واجتناب أسباب سقوطها.....

- وهذه التوصيات حسب خطة البحث التي كانت في بابين لذلك من هذه التوصيات ما يتعلق بالمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة ومنها ما يتعلق بالعالم المجدد الفيلسوف الجزائري المسلم الطيب برغوث.

## أ-توصيات تتعلق بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة:

أوصى الباحثين والمتعلمين والمشرفين على ذلك من بعدي أفرادا ومؤسسات بما يلى:

- 1- الاعتقاد بأن ثمة فعلا مدرسة فلسفية حضارية إسلامية معاصرة وضحت بتوفيق من الله ما يتعلق بها خلال البحث وخلال ملخصه .
- 2- الانطلاق في أبحاث علمية أكاديمية وحرة دعوية وفكرية في بحث موضوع المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة والدعوة إلى ذلك.
- 3-يمكن الانطلاق من العناوين الكلية والجزئية في هذا البحث في صياغة عناوين لأبحاث ودراسات أخرى تنطلق من هذه الرسالة كدليل أولي في الموضوع لأنها فيما أعلم أول بحث أكاديمي في هذا الموضوع.





### ومن هذه العناوين المقترحة مثلا:

- أ. التعريف بالمدرسة الحضارية الفلسفية الإسلامية المعاصرة.
- ب. خصائص المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - ج. روافد المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
- د. الرؤية العقدية الكونية للمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - ه. الرؤية المعرفية للمدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - و. الرؤية الأخلاقية لدى المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
- ز. فلسفة الحضارة من منظور المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - ح. أقطاب ونظريات المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
- ط. الوعى السنني والوعى المنهجي قوام المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة.
  - ي. موقع المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة في فلسفة الحضارة والتاريخ.
  - ك. موقف المدرسة الإسلامية المعاصرة من المدارس الأخرى إسلامية وغربية.

وهكذا على هذه الشاكلة.

4- بحث وإجراء مقارنات بين المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة وغيرها من المدارس الأخرى سواء الفلسفة الغربية أو الدعوية الإسلامية ويكون التركييز في المقارنة على رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية وعلى خصائصها التي تميزها عن غيرها.

5-إدخال وإدراج مقياس المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة ضمن مفردات ومقاييس المناهج الدراسية في الجامعات وغيرها وخاصة معاهد الفلسفة ومعاهد الدعوة الإسلامية والإعلام والفكر الإسلامي...و التاريخ.

## ب-توصيات تتعلق بالطيب برغوث وبالجزائر والمدرسة الجزائرية

أوصى الباحثين من بعدى أفرادا ومؤسسات بما يلي:





- 1. الاهتمام في كل الأبحاث وفي جميع المستويات بالجزائر والتعريف بتاريخها الحضاري وتاريخها الثقافي وتاريخها البطولي الثوري وتاريخها العلمي والفلسفي.
- 2. الاهتمام بالمدرسة الفلسفية الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة والتخصص والبحث فيها من حيث تعريفها ورؤيتها وروافدها وآلياتها وخصائصها وعلاقتها بالمدارس الأخرى ومن العناوين في ذلك مثلا:
  - التعريف بالمدرسة الفلسفية الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة
  - نشأة وتطور المدرسة الفلسفية الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة
  - أقطاب وروافد المدرسة الفلسفية الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة
- علاقة المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة بالمدارس الأخرى ومنها المدرسة الحضارية الإسلامية العالمية.
- مقارنات بين المدرسة الفلسفية الجزائرية المعاصرة وبين المدارس الأخرى أجه الاتفاق وأوجه الاختلاف.
- 3. التركيز على علماء ومفكرين وفلاسفة الجزائر أمثال مالك بن نبي والطيب برغوث ونشر فكرهم وخبرتهم لأن أمثالهم يعتبرون أقطابا للفلسفة الحضارية في العالم كله نظرا لعمق ما يقدمونه من أطروحات.
- 4. التعريف بالطيب برغوث على أنه عالم ومجدد وفيلسوف جزائري، وله نظرية في فلسفة الحضارة.
- 5. التركيز على جانب الفلسفة في شخصيته وإبراز نظريته للعالم نظرية التدافع والتجديد الحضاري.
  - 6. جمع وإعداد دليل فكري مفتاحي على شكل أطلس مصطلحات فكر الطيب برغوث.
- 7. استخلاص كتب في النصوص الفلسفية من فكر الطيب برغوث، تقدم في المناهج العامة والخاصة





8.إدراج نظرية التدافع والتجديد وفلسفة الطيب برغوث ضمن مناهج ومفردات الدراسات الأكاديمية والدعوية ومن ذلك: مقاييس فلسفة التاريخ والحضارة وفلاسفة الإسلام والفكر الإسلامي المعاصر والفلسفة العامة، والدعوة والإعلام والتاريخ .....

9. إقامة مؤسسات وأعمال جماعية تختص بجمع وترتيب وتبويب ونشر نظريات الطيب برغوث في فلسفة الحضارة وفي الدعوة الإسلامية وفي علوم الاستخلاف البشري كما يسميها وفي السيرة النبوية......إلخ

10. إجراء أبحاث مقارنة بين الطيب برغوث وغيره من الفلاسفة والعلماء سواء فلاسفة وعلماء مسلمين مثل مالك بن نبي، أو ابن رشد أو ابن خلدون أو فلاسفة غربيين أمثال توينبي لأن نظرية الطيب برغوث في فلسفة الحضارة إكمالا وتجاوزا لما اقترب منه توينبي في نظريته الشهيرة بنظرية التحدي والاستجابة.

11.أوصى بالإخلاص لله في كل عمل مما أوصيت به وبغيره وذلك ليكون العلم نافعا للأمة وللعالم وصدقة جارية لصاحبه بعد الموت وينال من توفيق الله ورحماته في الكتابة والفهم والسداد والرشد العلمي والمنهجي والقبول في الأرض و في السماء لكلمات الإنسان وعوا اته وحروفه التي يكتبها وذلك لأن:

- أ. العلم من الله قال تعالى «إنما العلم عند الله»
- ب. الفهم من الله قال تعالى «فقهمناها سليمان»
- ج. القراءة كوسيلة للعلم من الله قال تعالى «سنقرؤك فلا تنسى»
- د. القراءة تكون باسم الله ليكون الفهم والحفظ قال تعالى «اقرأ باسم ربك»
- ه. والتقوى طريق العلم السنني المتكامل قال تعالى « واتقوا الله ويعلمكم الله»

فاللهم يا معلم آدم علمنا، ويا مفهم سليمان فهمنا، ويا مقرئ محمد صلى الله عليه وسلم اقرأنا، واجعلنا اللهم ذاكرين اسمك كثيرا, واجعلنا اللهم من المتقين لتعلمنا.





ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم.

اللهم اجعل هذه التوصيات دالة على علم نافع وعمل متقبل ورزق طيب اللهم "ادخلني برحمتك في عبادك الصالحين" كما ورد في سورة النمل

اللهم "الحقني بالصالحين" كما ورد في سورة يوسف

الهم احشرني يوم القيامة مع هؤلاء العلماء والمفكرين والفلاسفة الرساليين الربانيين البحث الذين كتبت عنهم في هذا البحث

آمین أمین آمین





## قائمة

# المصادر والمراجع





| السنة | المكان                   | الطبعة | الكتاب                                      | المؤلف       | الرقم |
|-------|--------------------------|--------|---------------------------------------------|--------------|-------|
|       |                          |        | رآن الك ريم                                 | الق          | 1     |
| 1314  | مطبعة بولاق              |        | صحيح البخاري                                | أبو عبد الله | 2     |
| ھ     |                          |        |                                             | (البخاري)    |       |
| 1327  | مطبعة مصر                |        | صحيح مسلم                                   | الحافظ أبو   | 3     |
| ھ     |                          |        |                                             | الحسن (مسلم) |       |
| 1949  | دار المعارف، مصر         | ط3     | المسند، شرحه ووضع فهارسه أحمد محمد          | أحمد بن حنبل | 4     |
|       |                          |        | شاكر                                        |              |       |
| 1962  | المجلس الأعلى للشؤون     |        | موطأ مالك، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف      | مالك بن أنس  | 5     |
|       | الاسلامية                |        |                                             |              |       |
| 2004  | دار قرطبة للتوزيع والنشر | ط1     | المنهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها     | الطيب برغوث  | 6     |
|       | المحمدية، الجزائر        |        |                                             |              |       |
| 2004  | =                        | ط1     | محورية البعد الثقافي في إستراتيجية التجديد  | الطيب برغوث  | 7     |
|       |                          |        | الحضاري الإسلامي                            |              |       |
| 2004  | =                        | ط1     | الفعالية الحضارية والثقافة السننية          | الطيب برغوث  | 8     |
| 2004  | =                        | ط1     | الواقعية الإسلامية في خط الفعالية الحضارية  | الطيب برغوث  | 11    |
| 2004  | =                        | ط1     | مقدمة في الأزمة الحضارية والثقافة السننية   | الطيب برغوث  | 12    |
| 2004  | =                        | ط1     | مدخل إلى سنن الصيرورة الاستخلافية           | الطيب برغوث  | 13    |
| 2004  | =                        | ط1     | التغيير الحضاري وقانون الاستقلالية النوعية  | الطيب برغوث  | 14    |
|       |                          |        | التكاملية                                   |              |       |
| 2004  | =                        | ط1     | منهج النبوي في حماية الدعوة ومنجزاتها       | الطيب برغوث  | 15    |
| 2004  | =                        | ط1     | حركة تجديد الأمة على خط الفعالية            | الطيب برغوث  | 16    |
|       |                          |        | الاجتماعية                                  |              |       |
| 2004  | =                        | ط1     | الأبعاد المنهجية للفعل الدعوى في الحركة     | الطيب برغوث  | 17    |
|       |                          |        | النبوية                                     |              |       |
| 2012  | الشاطبية للنشر والتوزيع، | ط1     | محورية البعد الثقافي في استراتيجية التجديد  | الطيب برغوث  | 18    |
|       | المحمدية                 |        | الحضاري عند مالك بن نبي                     |              |       |
| 1993  | دار الينابيع للنشر       | ط1     | موقع المسألة الثقافية من إستراتيجية التجديد | الطيب برغوث  | 19    |
|       | والإعلام، الجزائر        |        | الحضاري عند مالك بن نبي                     |              |       |



| 1993 |                          | ط1 | موقع المسألة الثقافية من إستراتيجية التجديد   | الطيب برغوث | 20 |
|------|--------------------------|----|-----------------------------------------------|-------------|----|
|      | =                        |    | الحضاري عند مالك بن نبي، ضمن سلسلة            |             |    |
|      |                          |    | لثبات في المسار الحضاري                       |             |    |
| 2008 | دار قانة للنشر والتوزيع، | ط1 | قواعد المنهج في الحركة الحضارية ليوسف         | الطيب برغوث | 21 |
|      | باتنة، الجزائر           |    | عبد السلام                                    |             |    |
| 2008 | =                        | ط4 | بناء الأسرة المسلمة طريق النهضة               | الطيب برغوث | 22 |
|      |                          |    | الحضارية                                      |             |    |
| 2007 | ط مكتبة الإحسان          |    | العمق الحضاري للمجتمع أو الثروة               | الطيب برغوث | 23 |
|      |                          |    | الإستراتيجية المهدرة                          |             |    |
| 1991 | الجزائر                  | ط1 | الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري، مقدمات      | الطيب برغوث | 24 |
|      |                          |    | في الرؤية والمنهج                             |             |    |
|      |                          |    | أسرار القوة والقدوة في المسيرة الرسالية للشيخ | الطيب برغوث | 25 |
|      |                          |    | أحمد سحنون                                    |             |    |

## ثانيا: المراجع بالغة العربية:

| 1989 | باتنة الجزائر.           | ط1 | جوهر الحضارة الاسلامية                   | اسماعيل راجي    | 26 |
|------|--------------------------|----|------------------------------------------|-----------------|----|
|      |                          |    |                                          | الفاروقي        |    |
|      |                          |    |                                          | e \$            |    |
| 1984 | الدار السعودية للنشر     |    | الحضارة الإسلامية، ترجمة محمد عاصم       | أبو الأعلى      | 27 |
|      |                          |    | الحداد                                   | المورودي        |    |
| 1970 | دار الفكر بيروت          | ط2 | تفسير القرآن العظيم                      | ابن کثیر        | 28 |
|      | دار لقمان للنشر والتوزيع |    | العبودية                                 | ابن تيمية       | 29 |
|      | تونس                     |    |                                          |                 |    |
| 1982 | مؤسسة الرسالة، بيروت     |    | تهذيب مدارج السالكين                     | ابن قيم الجوزية | 30 |
|      |                          |    | تفسير التحرير والتتوير                   | ابن عاشور       | 31 |
| 1411 | مؤسسة الخليج للنشر       | ط1 | أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق | أحمد محمد       | 32 |
| ه.   |                          |    |                                          | كنعان           |    |
|      | مؤسسة الثقافة الجامعية   |    | في فلسفة التاريخ،                        | أحمد محمود      | 33 |
|      | الإسكندرية، مصر .        |    |                                          | صبحي            |    |

| OF YO    | HANGE       |
|----------|-------------|
|          | Non Po      |
| 3        | o buy word  |
| THUM. do | u-track.com |

|      |                         |    | آثار البشير الابراهيمي، ج4.               | أحمد طالب        | 34 |
|------|-------------------------|----|-------------------------------------------|------------------|----|
|      |                         |    |                                           | الابراهيمي       |    |
|      |                         | ط1 | المجتمع المدنى                            | أكرم ضياء        | 35 |
|      |                         |    | . ي                                       | العمري           |    |
|      |                         |    |                                           | 9,5              |    |
| 1958 | دار الوفاء للطباعة      |    | الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق أبو زيد  | الراغب           | 36 |
|      |                         |    | العجمي                                    | الأصفهاني        |    |
| 1997 | دار الهدى، عين مليلة    | ط1 | عبد الحميد بن باديس رائد النهضة العلمية   | الزبير بن رحال   | 37 |
|      |                         |    | والفكرية                                  |                  |    |
|      |                         |    | منهج القاصدين.                            | المقدسي          | 38 |
| 2006 | دار الهادي، بيروت       | ط1 | التخلف والتتمية في فكر مالك بن نبي        | الطاهر سعود      | 39 |
| 1978 | دار الفكر العربي، بيروت | ط2 | محاسن التأويل، ج4.                        | القاسمي محمد     | 40 |
|      |                         |    |                                           | جمال الدين       |    |
| 1991 | مطبعة مؤسسة التذكير     | ط1 | مقدمات في الرؤية والمنهج                  | الجمعية          | 41 |
|      | الجزائر                 |    |                                           | الاسلامية للبناء |    |
|      |                         |    |                                           | الحضاري          |    |
| 1991 | الجزائر                 | ط1 | مقدمات في المشروع المنهجي،                | الجمعية          | 42 |
|      |                         |    |                                           | الإسلامية للبناء |    |
|      |                         |    |                                           | الحضاري          |    |
| 1987 | دار الضياء، قسنطينة     | ط1 | الوجيز في إسلامية المعرفة                 | المعهد العالمي   | 43 |
|      |                         |    |                                           | للفكر الإسلامي   |    |
| 2011 | دار قرطبة ، الجزائر     | ط1 | استراتيجية البناء الحضاري                 | بوبكر جيلاني     | 44 |
| 2007 | مكتبة إقرا قسنطينة      | ط1 | هكذا تكلم مالك بن نبي                     | بشير قلاتي       | 45 |
| 1988 | دار الفكر، دمشق         | ط1 | إقرأ وربك الأكرم                          | جودت سعيد        | 46 |
| 1990 | المطبعة العربية، غرداية | ط1 | حتى يغيروا ما بأنفسهم                     | =                | 47 |
|      |                         |    | مفهوم السنن في الفكرة الإسلامية، رشيد رضا | حازم زكريا       | 48 |
|      |                         |    | نموذجا.                                   | محي الدين        |    |
| 2007 | دار النور للطباعة       | ط2 | السنن الإلهية في الفكر الإسلامي           |                  | 49 |
|      | والنشر، دمشق سورية      |    |                                           | =                |    |

| POF-XC  | HANGE          |
|---------|----------------|
| 80,     | NOM PO         |
| 3       | S. Balledill & |
| WWW. do | cu-track.com   |
|         |                |

| 2004 | بيروت، لبنان             | ط2  | السياسة والحكم الساقي                      | حسن النزابي  | 50  |
|------|--------------------------|-----|--------------------------------------------|--------------|-----|
| 1986 | مؤسسة الوفاء، بيروت      |     | النظرية القرآن لتفسير حركة التاريخ         | حسن سلمان    | 51  |
| 2005 | دار الكتب العلمية،       | ط1  | القوانين القرآنية للحضارات                 | خالد فائق    | 52  |
|      | بيروت                    |     |                                            | العبيدي      |     |
| 2003 | دار قرطبة، الجزائر       | ط1  | الحركة الإسلامية                           | راشد الغنوشي | 53  |
| دت.  | دار قرطبة للتوزيع        | ط14 | الحركة الإسلامية ومسألة التغيير            | » ·· ti . »ı | 54  |
|      | والنشر، المحمدية الجزائر |     |                                            | راشد الغنوشي |     |
| 2004 | المركز الثقافي العربي،   | ط1  | من التراث إلى التجديد،                     | زكي الميلاد  | 55  |
|      | الدار البيضاء، المغرب    |     |                                            |              |     |
| 0000 |                          | 41  | , 91 Tubb o                                | , ,          | F./ |
| 2003 | دار الهادي للطباعة       | ط1  | تقديم كتاب منهجية القرآن المعرفية          | طه جابر      | 56  |
|      | والنشر ، بيروت           |     |                                            | العلواني     |     |
| 2004 | دار السلام للطباعة       | ط1  | الحركات الاسلامية المعاصرة                 | طه جابر      | 57  |
|      | والنشر ، مصر             |     |                                            | العلواني     |     |
| 1997 | المعهد العالمي للفكر     |     | تصدير كتاب نظرية الاستعداد في المواجهة     | طه جابر      | 58  |
|      | الاسلامي                 |     | الحضارية للاستعمار، أحمد العماري           | العلواني     |     |
| 1994 | المعهد العالمي الفكر     | ط2  | إصلاح الفكر الإسلامي، الدار العالمية الفكر | طه جابر      | 59  |
|      | الإسلامي                 |     | الإسلامي                                   | العلواني     |     |
|      | الدار العالمية للفكر     |     | المسلمون والشهود الحضاري                   | طه جابر      | 60  |
|      | الاسلامي                 |     |                                            | العلواني     |     |
| 1993 | دار الفكر، دمشق          | ط1  | مشكلة الأفكار في العالم الاسلامي           | مالك بن نبي  | 61  |
| 2012 | دار الوعي للنشر          | ط11 | شروط النهضة                                | مالك بن نبي، | 62  |
|      | والتوزيع، رويبة، الجزائر |     |                                            |              |     |
| 1989 | دمشق، سوريا              | ط2  | وجهة العالم الإسلامي، ترجمة عبد الصبور     | مالك بن نبي  | 63  |
|      |                          |     | شاهين، إشراف ندوة مالك بن نبي              |              |     |
| 1977 | دار الفكر، سوريا         | ط3  | ميلاد مجتمع                                | مالك بن نبي  | 64  |
| 1977 | دار الفكر                | ط3  | فكرة كومنويلث إسلامي                       | مالك بن نبي  | 65  |
| 1980 | دار الفكر                |     | وجهة العالم الإسلامي                       | مالك بن نبي  | 66  |
| 1984 | دار الفكر، دمشق، سوريا   | ط4  | مشكلة الثقافة، ترجمة عبد الصبور شاهين      | مالك بن نبي  | 67  |

| <b>POF.XCH</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ANGE        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Soli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | NOW PO      |
| - Constitution of the Cons | Bullout     |
| NWW. doc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | u-track.com |

| 1977 | مؤسسة الرسالة           | ط2 | دور المسلم ورسالته في الثلث الأخير من     | مالك بن نبي        | 68 |
|------|-------------------------|----|-------------------------------------------|--------------------|----|
|      |                         |    | القرن العشرين                             |                    |    |
| 1969 | دار الفكر، دمشق، سوريا  | ط3 | شروط النهضة                               | مالك بن نبي        | 69 |
|      | مكتبة النهضة الجزائرية، |    | آفاق جزائرية، ترجمة الطيب الشريف          | مالك بن نبي        | 70 |
|      | الجزائر                 |    |                                           |                    |    |
| 2002 | دار الفكر، دمشق         | ط1 | بين الرشاد والتيه                         | مالك بن نبي        | 71 |
| 1987 | دار الفكر، سوريا        | ط4 | الظاهرة القرآنية، ترجمة عبد الصبور شاهين  | مالك بن نبي        | 72 |
| 1993 | دار الفكر، دمشق         | ط1 | دور المسلم ورسالته في الثلث الأخير من     | مالك بن نبي        | 73 |
|      |                         |    | ق20                                       |                    |    |
| 1986 | دار الفكر دمشق          |    | شروط النهضة: ترجمة عبد الصبور شاهين       | مالك بن نبي        | 74 |
|      | دار الفكر العربي        |    | تنظيم الإسلام للمجتمع                     | محمد أبو زهرة      | 75 |
| 1996 | دار ابن حازم للطباعة    | ط2 | العالمية الإسلامية الثانية، بيروت، لبنان، | محمد أبو           | 76 |
|      | والنشر                  |    | ج1.                                       | القاسم             |    |
| 1989 | دار البعث، قسنطينة      |    | نظام الاسلام العقائدي في العصر الحديث     | محمد المبارك       | 77 |
| 1999 | مكتبة رحاب، الجزائر     | ط1 | مائة سؤال عن الإسلام                      | محمد الغزالي       | 78 |
| 1979 | دار المنتظر، بيروت.     |    | خلافة الانسان وشهادة الأنبياء             | محمد باقر          | 79 |
|      |                         |    |                                           | الصدر              |    |
| 1997 | دار العلم والسلام       | ط1 | أبحاث في الوحدة الإسلامية                 | محمد حسين          | 80 |
|      | للدراسات والنشر، دمشق   |    |                                           | فضل الله           |    |
|      |                         |    | مدخل نقدي لدراسة الفلسفة                  | محمد عبد الله      | 81 |
|      |                         |    |                                           | الشرقاوي           |    |
| 1973 | دار المعرفة، بيروت      | ط2 | تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، ج10   | \. * . \           | 82 |
| 1773 | دار المعرف، بيروت       | 25 | تعمير العرال الحديم (تعمير المدار)، ج10   | محمد رشید<br>رضا   | 02 |
| 1997 | دار المعرفة الجامعية،   |    | العلوم الانسانية ومناهجها من وجهة نظر     | محمد على أبو       | 83 |
|      | مصر                     |    | المعلوم المسالي ومعامليها من وبيها معر    | ريان               | 03 |
| 1997 | دار المعرفة الجامعية،   |    | أسلمة العلوم الإنسانية ومناهجها من نظر    | ريان محمد على أبو  | 84 |
|      | مصر                     |    | المسعد المعلوم المرسدية من معرف المسادية  | ريان               |    |
| 1990 | دار الشروق القاهرة،     | ط1 | الطريق إلى اليقظة الإسلامية               | ريان<br>محمد عمارة | 85 |
|      | مصر                     | •— | اسرين ۽ي اليسا الواد ديا                  | 9                  |    |
|      | <i>y</i> —              |    |                                           |                    |    |

| , O     | ANGE           |
|---------|----------------|
| POFXC   | Non Fo         |
| 3       | S. Halledell & |
| WWW.dog | u-track.com    |

|      |                        |     | معالم المنهج الإسلامي.                   | محمد عمارة | 86  |
|------|------------------------|-----|------------------------------------------|------------|-----|
| 2003 | مكتبة الشروق الدولية،  | 11- | مستقبلنا بين التجديد الإسلامي "الحداثة   | محمد عمارة | 87  |
| 2003 |                        | ط ا | <del>"</del>                             | محمد عماره | 07  |
|      | القاهرة                |     | الغربية"                                 |            |     |
| 2004 | دار النهضة مصر         | ط1  | معركة المصطلحات بين الاسلام والغرب       | محمد عمارة | 88  |
|      | للطباعة والنشر         |     |                                          |            |     |
|      | مكتبة الإحسان          |     | تصدير سلسلة كتاب الإحسان رقم 1، بناء     | محمد فراح  | 89  |
|      |                        |     | الأسرة المسلمة للطيب برغوث.              |            |     |
| 1989 | دار الشروق. بيروت      | ط5  | مفاهيم ينبغي أن تصحح                     | محمد قطب   | 90  |
| 1989 | مطبعة رأس الطبلة ماي   | ط1  | الهدف السامي للحياة الإنسانية            | مرتضي      | 91  |
|      | تونس                   |     |                                          | المطهري    |     |
| 1989 | مطبعة طباطبائي،        | ط2  | الرؤية الكونية التوحيدية، ترجمة محمد عبد | مرتضى      | 92  |
|      | طهران، إيران           |     | المنعم الخاقاني                          | المطهري    |     |
| 2005 | ، دار قرطبة للنشر      | ط1  | الفكر الإسلامي المعاصر                   | منير شفيق  | 93  |
|      | التوزيع ، الجزائر      |     |                                          |            |     |
| 1993 | دار الدعوة للطبع،      | ط2  | الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام      | مصطفى حلمي | 94  |
|      | الإسكندرية             |     |                                          |            |     |
|      |                        |     | سارتر بين الفلسفة والأدب، ترجمة مجاهد    | موریس      | 95  |
|      |                        |     | عبد المنعم                               | كرانستون   |     |
| 1988 | دار الشهاب، بانتة      |     | التفسير الاسلامي للتاريخ                 | نعمان عبد  | 96  |
|      |                        |     |                                          | الرزاق     |     |
|      |                        |     |                                          | السامرائي  |     |
| 2001 | دار نون للطباعة        | ط1  | مالك بني حياة وأثار حياة وأثار وشهادات   | نور الدين  | 97  |
|      | والتوزيع، الجزائر      |     | وموافق                                   | مسعودان    |     |
| 1977 |                        |     | الوجودية مذهب إنساني، ترجمة الحنفي       | سارتر      | 98  |
| 1993 | المؤسسة الجامعية للنشر | ط1  | فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي            | سليمان     | 99  |
|      | والتوزيع، بيروت        |     |                                          | الخطيب     |     |
| 1985 | دار الاسلام للطباعة    | ط1  | الأساس في التفسير، ج1.                   | سعید حوی   | 100 |
|      | القاهرة                |     |                                          |            |     |
| 1988 | الجزائر                |     | الاسلام ومشكلات الحضارة                  | سید قطب    | 101 |

| C       | HANGE            |
|---------|------------------|
| Por XC  | Hour Po          |
| 3       | S. Bulledill Co. |
| WWW. do | u-track.com      |

| 2003 | مطبعة الاخوة مدني،    |    | المستقبل لهذا الدين                      | سيد قطب       | 102 |
|------|-----------------------|----|------------------------------------------|---------------|-----|
|      | الجزائر               |    |                                          |               |     |
| 1993 | دار الشروق، بيروت     |    | في ظلال القرآن                           | سيد قطب       | 103 |
| 2003 | شركة باتتيت           |    | الرسالي في علوم الشريعة                  | صالح سمصار    | 104 |
| 1999 | دار الغرب الإسلامي،   | ط1 | مشاريع الاشهاد الحضاري                   | عبد المجيد    | 105 |
|      | بيروت                 |    |                                          | النجار        |     |
| 1999 | دار الغرب الإسلامي،   | ط1 | عوامل الشهود الحضاري                     | عبد المجيد    | 106 |
|      | بيروت                 |    |                                          | النجار        |     |
| 1987 | دار الغرب الاسلامي،   | ط1 | خلافة الانسان في الوحي والعقل            | عبد المجيد    | 107 |
|      | بيروت                 |    |                                          | النجار        |     |
| 1990 | دار المستقبل، الجزائر | ط1 | المقتضيات المنهجية لتطبيق الشريعة.       | عبد المجيد    | 108 |
|      |                       |    |                                          | النجار        |     |
| 2000 | دار الفكر، دمشق       | ط1 | الفكر الإسلامي المعاصر                   | عبد الجبار    | 109 |
|      |                       |    |                                          | الرفاعي       |     |
| 2008 | المعهد العالمي للفكر  |    | الرؤية الكونية الحضارية القرآنية         | عبد الحميد    | 110 |
|      | الاسلامي              |    |                                          | أحمد أبو      |     |
|      |                       |    |                                          | سليمان        |     |
| 1980 | مؤسسة الرسالة، بيروت  | ط3 | دستور الأخلاق في القرآن                  | عبد الله دراز | 111 |
| 1975 | دار الاعتصام، مصر     |    | أفيون الشعوب                             | عباس محمود    | 112 |
|      |                       |    |                                          | العقاد        |     |
|      |                       |    | تفسير ابن باديس (مجالس التذكير)          | عبد الحميد بن | 113 |
|      |                       |    |                                          | بادیس         |     |
| 1966 | مطبعة لجنة البيان     | ط2 | المقدمة، تحقيق عبد الواحدواني            | عبد الرحمان   | 114 |
|      | العربي، القاهرة       |    |                                          | ابن خلدون     |     |
| 2005 | دار قرطبة المحمدية،   | ط1 | منهج التغيير الاجتماعي في الفكر الاسلامي | علي بودربالة  | 115 |
|      | الجزائر               |    | <u> </u>                                 |               |     |
| 1978 | دار العلم للملايين    | ط2 | التفسير الإسلامي للتاريخ                 | عماد الدين    | 116 |
|      |                       |    |                                          | خليل          |     |
| 1977 | مؤسسة الرسالة، بيروت  | ط2 | تهافت العلمانية                          | عماد الدين    | 117 |



| , C    | HANGE        |
|--------|--------------|
| POFXC  | MOM TO       |
| -      | o huyhort o  |
| BWW.do | cu-track.com |
|        |              |

|      |                        |    |                                   | خليل         |     |
|------|------------------------|----|-----------------------------------|--------------|-----|
| 2005 | المركز الثقافي العربي، | ط1 | مدخل إلى الحضارة الإسلامية، لبنان | عماد الدين   | 118 |
|      | بيروت                  |    |                                   | خليل         |     |
| 1987 | دار الفكر بيروت        |    | نظام الإسلام العقيدة والعبادة     | عمر المبارك  | 119 |
| 2006 | المكتب الإسلامي،       | ط1 | رؤية في عوامل النهوض الحضاري      | عمر عبيد     | 120 |
|      | بيروت                  |    |                                   | حسنة         |     |
| 2003 | المكتب الإسلامي،       | ط1 | الوارثة الحضارية                  | عمر عبيد     | 121 |
|      | بيروت                  |    |                                   | حسنة         |     |
| 1981 | دار النهضة العربية،    | ط2 | في فلسفة الحضارة الإسلامية        | عفت الشرقاوي | 122 |
|      | بيروت                  |    |                                   |              |     |
| 1970 | دار الدعوة الاسكندرية  | ط1 | استخلاف الإنسان في الأرض          | فاروق أحمد   | 123 |
|      |                        |    |                                   | الدسوقي      |     |
| 1987 | دار الهدى، الجزائر     | ط1 | أدلمة وجود الله                   | بوسف         | 124 |
|      |                        |    |                                   | القرضاوي     |     |

## ثالثا: المراجع باللغة الأجنبية

- 125. Ernest Cassire; The proplem of Knowledge philosophy science and history sinse Hegel (English Trans),
- 126. Leuria Mumford; Tecknique et civlisation, (Trans Eian caisae) edition du seuil ,Paris, 1950.
- 127. Byhous ky; An outline of the philosophy of dialectical materialism.
- 128. Karl Jaspers; The origan and goal of history.
- 129. Toynbee Arnolde; A Study of history, london, Oxford.
- 130. Mostafa Brahimi; a Cheikh Ahmed Sahnoun ou l'indépendance incarnée dans ses plus nobles dimensions.
- 131. Mahdi. M; Ibn Khalddoun's philosophy of history: G.Allen and Unwin, London.





### رابعا: المذكرات:

132. أندري درليك، عبد الحميد بن باديس مفكر الإصلاح وقائد الحركة الوطنية الجزائرية، رسالة دكتوراه، جامعة ميسيل، كندا، 1971.

133. الطاهر سعود، الجذور التاريخية والأيديولوجية للحركة الإسلامية في الجزائر، أطروحة دكتوراه في علم الاجتماع، جامعة سطيف، إشراف ميلود سفاري، نوقشت. 2010/2009.

#### خامسا: المجلات والجرائد:

134 الوعي الحضاري، العدد الأول، مارس 2005، وهي مجلة تصدر عن جمعية الأحرار للثقافة والتنمية، باتنة.

135. مجلة الشبان المسلمين، العدد 171، ربيع الأول 1391هـ - ماي 1971.

136. مجلة التذكير، مسجد جامعة الجزائر، العدد 10 رجب 1422، فيفري 1991.

137. مجلة الشهاب، ج1، م14، مارس 1937.

138. مجلة الشهاب، ج7، م7، جويلية، 1931.

139. جريدة الشهاب، ج1، م11، الافتتاحية.

## سادسا: مواقع الانترنت:

140. http://www.istrategia.net/tayyeb/tayyebautobiogrph.phtml.

141. http://www.chihab.net/.

142. assounania@yahoo.com/

143. tayyeb/masadirfikr.p.H.T.M.L/www.istratigia.net//http





## ملخصات البحث





## أولا: ملخص البحث باللغة العربية:

## أ. ملخص مجمل للبحث باللغة العربية:

بسم الله الرحمن الرحيمو الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

## أولا: بطاقة تقنية عن البحث:

- 1. العنوان: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة الطيب برغوث نموذجا.
  - 2. الخطة: مقدمة وبابان وأربعة فصول وخاتمة وتوصيات وفهارس و ملخصات.
    - 3. الحجمو عدد الصفحات: 600 صفحة و البحث في جزأين.
- 4. محصلة البحث: هو محاولة للتعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة، كمو سة فعلا ولها فلسفة مستقلة وهي إسلامية المبادئ والمنهج والأهداف ومعاصرة في إطار الفلسفة الحديثة المعاصرة بصفة عامة، وهي جزائرية وعالمية ولها تعريف ونشأة وأقطاب وخصائص ورؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية وحضارية.

كما هو البحث محاولة للتعريف بالطيب برغوث كفيلسوف وكنموذج فعلي عن هذه المدرسة في كل مباحث التعريف بها ورؤوسها وفلسفتهاو التعريف بنظرية الطيب برغوث في فلسفة الحضارة والتاريخ، نظرية التدافعو التجديد الحضاري.

- 5. الباحث: الطالب صالح سمصار، جامعة باتنة الجزائر.
- 6. المشرف: الأستاذ الدكتور في الفلسفة: عبد المجيد عمراني، جامعة باتنة، الجزائر.

## ثانيا: ملخص محتويات البحث:

## أ. الإشكالية:

لقد انطلقت في بحث هذا الموضوع من إشكالية كبرى هي:

- ما هي الأطر الكبرى التي ميزت وشكلت المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة من حيث المفهوم والروافد النظرية والعملية والنشأة والأقطاب والخصائص المميزة لها عن غيرها من المدارس الأخرى وما رؤيتها العقدية الكونية والمعرفية والأخلاقية والحضارية؟
- ما هي المعالم الكبرى لفلسفة الحضارة و التاريخ من خلال رؤية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة وكيف ساهمت الجزائر في هذه الفلسفة ليكون الطيب برغوث





من خلال فلسفته ونظريته في فلسفة الحضارة و التوليخ نظرية التدافع و التجديد الحضاري نموذجا كما كان قبله مالك بن نبى نموذجا آخر من خلال نظرية الدورة الحضارية؟

• وما مدى اعتبار معالم فلسفة الحضارة لدى هذه المدرسة أرضية معرفية ومنهجية لبناء فلسفة إسلامية إنسانية جديدة ترتقي بالأمة الإسلامية إلى بناء حضارة إسلامية عالمية كونية ثانية في إطار خلافة على منهاج النبوة انطلاقا من مشروع حضاري إسلامي معاصر ولو كتب الله لها أن تحقق بعد ق ن أو قرون من الزمان؟

## ب. خلاصة بحث الموضوع:

البحث بصفة عامة جزءان:

المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة، والطيب برغوث نموذجا.

الجزء الأول: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة:

و مقاربة في مجمل ملخصه:

المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة هي:

- مدرسة مستقلة بما تشتمل عليه من رؤى كثيرة لها من النضج العلمي و الفلسفي ما يجعلها مدرسة وفق المقاييس الفكرية و المنهجية في اعتبار المدرسة مدرسة. ومن ذلك مجموع الحرؤى، والتعريف، والنشأة والتطور والخصائص والمنهج، و الروافد النظرية والآليات العملية و الموقف من المدارس الأخرى سواء في الاختصاص أو في غيره.
- وهي مدرسة فلسفية لأنها إضافة إلى عدد الرؤى والمنهج والمقولات والنصوص الإبداعية التي تتصف بها بل و النظريات التي يطرحها أصحابها... فإن ذلك كله ينبع من رؤيتها المستقلة المؤ ازنة: الرؤية العقدية الكونية والرؤية العرفية والرؤية الأخلاقية والحضارية وهكذا فمجموع الآراء والمقاربات و النظريات التي كتبها أصحابها وفق رؤية عقدية ومعرفية وأخلاقية. ملتزمين منهجا مستقلاو هو السننية المعرفية فأبدعوا مقولات و نظريات فهي مدرسة فلسفية.
- وهي مدرسة فلسفية حضارية: إذ أن اختصاصها وإبداعها تجلى في فلسفة الحضارة والتاريخ التي تتمحور مرتكزاتها الكبرى حول مفهوم الحضارة وعوامل بنائهاو أسباب سقوطها والتأزم الحضاري وقوانينه، وكيفية التجديد الحضاري وقوانينه والأزمة الحضارية للأمة الإسلامية الآن وحلها الحضاري...الخ





و أكثر من ذلك فيها نظريات مثل نظرية التدافعو التجديد لدى الطيب برغوث و نظرية الدورة الحضارية لمالك بن نبي و مثل أبو القاسم حاج حمد، وعبد المجيد النجار،... والمعهد العالمي الإسلامي والجمعية الإسلامية للبناء الحضاري..... إلخ

• وهي مدرسة فلسفية حضارية إسلامية: وذلك لأنها تنطلق في كل أنواع رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية من الإسلام الصحيح بمرجعيته القرآن والسنة وقوانين الله في الكون والحياة وإسلاميتها بهذا المعنى جعلها قرآنية وسنية وكونية ونفسية واجتماعية وحضارية...، وهي بالتالي مدرسة فلسفية حضارية إسلامية مستقلة ومتميزة عن المدارس الأخرى الفلسفية في الحضارة وفي غيرها لدى الغرب أو الشرق بل وأعتقد أنها تختلف عنها وتتجاوزها في الرؤية والمنهجو الإبداع لأنني ذهبت أقارن بينها وبين غيرها فاهتديت لذلك.

• وهي إذن مدرسة فلسفية وحضارية وإسلامية ومعاصرة كذلك لأنها تشكلت صورتها ورؤيتها المستقلة و فلسفتها في النصف الثاني من القرن العشرين الميلادي أي الثلث الأخير من القرن الثالث عشر الهجري وفي هذا الإطار الأول من القرن الرابع عشر الهجري وفي هذا الإطار الأو ماني: نجد هذه المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة قد تقدمت بمشروع فلسفي يسمى المشروع الحضاري الإسلامي المعاصر الذي يهدف إلى هدفين كبيرين:

أ. معالجة الأزمة الحضارية التي تمر بها الأمة الإسلامية الآن في تعريفها العميق و فهمها و وضعها في إطارها الشمولي واقتراح الطرق الصحيحة الكفيلة بالخروج منها من خلال بناء الفرد والأسرة والمجتمع والأمة على الوعي السنني والوعي الحضاري والوعي المنهجي و الوعى التربوي...إلخ

من أجل البناءو التجديد الحضاري، تجاه الحضارة الإسلامية العالمية الثانية على منهاج النبوة. ب. التأسيس الفكري و المنهجي و العقدي والمعرفي والأخلاقي والحضاري، من خلال روافد نظرية وآليات عملية من أجل المساهمة في بناء الحضارة العالمية الإسلامية الطيبة التي تخدم الإنسان والإنسانية في الدنيا وتؤهلها لرضوان الله ودخول الجنة في الآخرة، فتكون حضارة على شكل المشروع الاستخلافي الكبير قائمة على:

- البعد السنني: بفهمو استثمار قوانين الله في القرآن والكون والإنسانو المجتمعات.
- البعد الإيماني: فتربط بين العلم والإيمان في العقيدةو المعرفة والأخلاق والبناء الحضاري.
  - البعد الأخلاقي: فتربط بين الأخلاق والسياسةو الممارسة.





- البعد الإنساني: فلا عنصرية و لا تقوم على جنس أبيض أو غيره إلا بقدر قيامها على السنن والإيمان والعلمو الأخلاق.
- و هذا ما ستكون الحضارة الإسلامية العالمية الثانية المنشودة في شكل خلافة على منهج النبوة طريقا إليه لأن الإنسان خلقه الله والكون خلقه الله والسنن كلها في القرآن وفي الكون وفي الإنسان من خلق الله، والزمن من خلق الله.. والدنيا والآخرة من أمر الله والجزاء العادل فيها من أمر الله وعدله والحضارة بهذه الإسلامية العالمية الكونية السننية هي حلقة فيما يسميه الطيب برغوث المشروع الاستخلافي الكبير للإنسانية.

## • الجزء الثاني: الطيب برغوث نموذجا:

هو عالم في الشريعة ومجدد في طرح علوم الإسلام وممارساته الدعوية و فيلسوف جزائري في فلسفة الحضارة و التاريخ بماله من نضج في الطرح سواء في مرتكزات فلسفة الحضارة والتاريخ عالميا: مفهوم الحضارة وعوامل قيامها وأسباب سقوطها و تأزمها و تجديدها... إلخ أو من حيث النظرية الجديدة العميقة التي توصل إليها في فلسفة الحضارة والتاريخ هي:

نظرية التدافعو التجديد الحضاري.

و لقد كنت من خلال الجزء الثاني من البحث أمام محاور أربعة كبرى الجزائر، المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة، الطيب برغوث. ونظرية التدافع والتجديد.

- الجزائر عرفت بها وبتاريخها الحضاري و بتاريخها الثقافي و بتاريخها الثوري البطولي وبتاريخها العلمي والفلسفي بما يكون مختصرا وصالحا لتقديم الطيب برغوث باعتباره فيلسوف جزائري.
- المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة باعتبارها جزء من المدرسة الحضارية العالمية وباعتبارها كذلك مدرسة متميزة في منهج وطروحات ومقولات علمائها وفلاسفتها ويكفي فلسفيا هنا أن أكبر وأرقى نظريتين فيما اطلعت عليه في فلسفة الحضارة في الموسة الإسلامية العالمية أنهما لمالك بن نبي والطيب برغوث وهما جزائريان.

ولذلك تتاولت هذه المدرسة الجزائرية من حيث مفهومها ورؤيتها العقدية و المعرفية والأخلاقية والحضارية و من حيث منهجها المتميز عن غيرها في الرؤية إلى طريق التغير والبناء الحضاري وفي التأليف و الكتابة وفي مجال العمل الرسمي والشعبي، و من حيث





أسمؤ ها وروافدهاو أقطابها، كما تعرضت بالبحث كحركة البناء الحضاري الجزائرية باعتبارها نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية الجزائرية المعاصرة ولها علاقة بالطيب برغوث.

- الطيب برغوث: تناولته بالبحث من حيث هو شخص عالم ومجدد وفيلسوف ثم من حيث هو صاحب نظرية مستقلة في فلسفة الحضارة والتاريخ وفي كل ذلك تناولته كنموذج عن المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية العالمية.
- فتناولت نشأته ومسيرته ومؤلفاته وشهادات حية حول شخصية الطيب برغوث الدعوية والعلمية و الإصلاحية ثم تناولت بالبحث عوامل النضج والتميز العلمي والفلسفي في حياته وشخصيته ثم ركزت عن النخبة العلمائية التي أثرت في شخصية الطيب برغوث.

و تتاولت مدخلا إلى عالم فلسفة الحضارة و التاريخ بمنظار الطيب برغوث فبينت كيف ينظر هذا العالم الفيلسوف إلى فلسفة الحضارة وأهميتها وكيف قسم اتجاهاتها الكبرى وانتقيت نماذج من مقولات الطيب برغوث و نصوصه الفلسفية.

• و من حيث هو صاحب نظرية في فلسفة الحضارةو التاريخ:

تناولت بالبحث التعريف بنظريته من حيث الإشكال الذي انطلق منه والمنهج الذي اتبعه و تحديده لمواقع نظريته في كتبه وضوابطه في صياغتها و تأكيده على أهمية محتواها ثم تتاولت بتوفيق الله وحده التدقيق في نظريته من حيث إطارها النظ يو إطارها التطبيقي.

- ففي إطارها النظري الأبعاد الكبرى لنظريته وهي البعد العقدي والبعد الاستخلافي والبعد التسخيري، و الطريق إلى النهضة الحضارية كما يراه الطيب برغوث بما في ذلك الفعالية الاجتماعية والفعالية الحضارية وشروطها وقوانينها والعلاقة بينهما . ثم القوانين الكلية للأزمات الحضارية التي تكون كمحطات تعثر أمام النهضة الحضارية ثم التأكيد على محورية ومقومات و أولويات البعد التربوي في عملية التجديد الحضاري كما يراه الطيب برغوث.

- وفي إطارها التطبيقي:





تتاولت الحركات الرسالية كما يعتبرها الطيب برغوث نماذج مرجعية تطبيقية لنظريته ثم حاولت تحديد دعائم المرجعية الموجودة في هذه الحركات الرسالية فوجدت أهدافها والوعي الرسالي والوعى السنني والوعى المنهجي.

وفي النهاية:

اخترت نموذجين فقط من الحركات الرسالية التي اعتبرها الطيب برغوث نماذج تطبيقية لنظريته وهما:

- نموذج التجربة النبوية لمحمد صلى الله عليه وسلم.
  - نموذج التجربة النبوية لسيدنا يوسف عليه السلام.

ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم





# ب.ملخص مفصل للبحث باللغة العربية:

# بسم الله الرحمن الرحيمو الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات:

# أولا: بطاقة تقنية عن البحث:

- 1. العنوان: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة الطيب برغوث نموذجا.
  - 2. الخطة: مقدمة وبابان وأربعة فصول وخاتمة وتوصيات وفهارس و ملخصات.
    - 3. الحجم و عدد الصفحات: 600 صفحة و البحث في جزأين.
- 4. محصلة البحث: هو محاولة التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة، جزائريا وعالميا، و التركيز على رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية و رؤيتها الحضارية أي فلسفتها الحضارية بالتفصيل و اعتبار الفيلسوف العالم الجزائري الطيب برغوث من خلال رؤيته في كل مرتكزات فلسفة الحضارة و التاريخ إضافة إلى نظريته المستقلة الجديدة في فلسفة الحضارة والتاريخ هي «نظرية التدافع و التجديد الحضاري» نموذجا عن المدرسة الحضولية الإسلامية المعاصرة جزائريا وعالميا.
  - 5.الباحث: الطالب صالح سمصار، جامعة بانتة، الجزائر.
  - 6.المشرف: الأستاذ الدكتور في الفلسفة: عبد المجيد عمراني، جامعة بانتة الجزائر.

# ثانيا: ملخص محتويات البحث:

لقد انطلقت من إشكالية كبرى هي:

- ما هي الأطر الكبرى التي ميزت وشكلت المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة من حيث المفهوم والروافد النظرية والآليات العملية و من حيث الخصائص المميزة لها عن غيرها من المدارس الأخرى وما رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية؟
- وما هي المعالم الكبرى لفلسفة الحضارة و التاريخ من خلال رؤية المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة وكيف ساهمت الجزائر في الفلسفة ليكون الطيب برغوث من خلال فلسفته ونظريته في فلسفة الحضارة والتاريخ نظرية التدافع والتجديد الحضاري نموذجا وقبله كان مالك بن نبي نموذجا آخر من خلال نظرية الدورة الحضارية؟





• وما مدى اعتبار معالم فلسفة الحضارة لدى هذه المدرسة أرضية معرفية ومنهجية لبناء فلسفة إسلامية إنسانية جديدة ترتقي بالأمة الإسلامية إلى بناء حضارة إسلامية عالمية كونية ثانية في إطار خلافة على منهاج النبوة انطلاقا من مشروع حضاري إسلامي معاصر ولو تحققت بعد قرن أو قرون من الزمان؟

لقد بحثت موضوع: المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة من خلال الإشكالية السابقة حين توكلت على الله فوفقني إلى عمل هيكلته من خلال خطة فيها بابان وأربعة فصول وخاتمة و توصيات.

الباب الأول كان بعنوان: المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.

الفصل الأول بعنوان:ماهية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة. وذلك من خلال التعريف بهذه المدرسة فتتاولت فيه:

المبحث الأول: التعريف بالمدرسة من حيث مفهومها ونشأتها و أقطابها ثم روافدها النظرية و آلياتها العملية ثم بينت أسماءها ومبادئها وخصائصها التي تميزت بها عن غيرها..

المبحث الثاني: بينت من خلاله الرؤية العقدية الكونية لهذه المدرسة، وكيف تنظر بداية إلى الإسلام و رسالته في الحياة انه قطاع من الناموس الإلهي العامو أن الإسلام مدخل مفتاحي العبودية والسيادة و أن الإسلام طريق الإمامة الحضارية ثم عقبت على ذلك ببيان مفهوم الرؤية الكونية و أهميتها لدى هذه المدرسة.

ثم فصلت جوهر رؤيتها العقدية الكونية، فهي تؤمن بأن الله موجود وأنه واحد وأنه له صفات الكمال. و تؤمن بأن توحيد الله محور العبودية وأساس البناء والتدافع الحضاري و هي تؤمن أيضا بأن الكون مخلوق من الله وأنه عابد لله وانه مسخر من الله للإنسان و تؤمن أيضا بأن الإنسان مخلوق من الله ومكرم من الله وعابد لله ومستخلف من الله في الأرض و هو شاهد على الناس.

المبحث الثالث: بعد ذلك فصلت في رؤيتها المعرفية وتميزها من حيث مفهوم المعرفةو أهمية المسألة المعرفي في الإسلام وفي فلسفتها ثم وضحت قضية إسلامية المعرفة معناها وخصائصها وأهميتهاو أولويتها، كما أشرت إلى مصادر المعرفة لدى المدرسة وتفصيلها بأنها الوحي والعقل و التجربة، ثم بينت طبيعة العلاقة بين العقل و النقل في رؤية هذه المدرسة وضحت العقل والوحي والعلاقة بينهما.





المبحث الرابع: ثم تناولت رؤيتها الأخلاقية وبينت مفهوم علم الأخلاق والقيمة الأخلاقية وعناية الإسلام بذلك مع رؤية نقدية للفلسفة الأخلاقية الغربية.

ثم بينت ضوابط الإسلام في المسألة الأخلاقية، بأن مصدرها الوحي وأنها متكاملة والحق والخير شعارها وأنها باقية إلى قيام الساعة وأن الالتزام بها والإلزام بها عبادة شد. وبعد ذلك تتاولت طرق الالتزام الأخلاقي في الإسلام وهي وازع العقل ووازع الضمير و الترغيب والترهيب والكفارات والحدود والمر بالمعروف والنهي عن المنكرو القدوة.

ثم ختمت فلسفتها الأخلاقية بالحديث عن نسقية الدين والأخلاق والحضارة من حيث الدين الصحيح والأخلاق المتكاملة وبناء الحضارة وخطورة الإخلال بالقانون الأخلاقي.

# الفصل الثاني: الرؤية الحضارية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة:

المبحث الأول: بينت فيه مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات وقدمت لذلك بمداخل مفتاحية منها انتقال التفسير التاريخي من التفسير الشخصي البطولي إلى التفسير الحضاري و أن الحضارة هي الوحدة الرئيسية للدراسة في فلسفة الحضارة وأن مشكلة أي إنسان هي مشكلة حضارة شاملة.

بعد ذلك تتاولت مفهوم الحضارة لدى كل من مالك بن نبي والطيب برغوث وسيد قطب و الموبودي وعبد المجيد النجار ومحمد رشيد رضا وجودت سعيد وعمر عبيد حسنة و حسن الترابي وفائق العبيدي وحسن سلمان. ثم انتقات إلى عوامل بناء الحضارات فتتاولت آراء عبد الحميد بن باديس ومالك بن نبي والطيب برغوث وأحمد محمد كنعان و عبد المجيد النجار ثم تتاولت رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري في ذلك وكيف فصلت في الفعل الحضاري و الوعى السنني.

المبحث الثاني: بينت فيه أسباب سقوط الحضارات فتناولت فيه آراء كل من مالك بن نبي و الطيب برغوث و عبد المجيد النجار و عمر عبيد حسنة و رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري كيف ننظر إلى الفعل المعتل.

المبحث الثالث: بحثت فيه وقوع الأزمات الحضارية و الدعوة إلى التجديد الحضاري ففي وقوع الأزمات الحضارية تتاولت آراء الطيب برغوث ومالك بن نبي وعلي بودربالة وبالنسبة للدعوة إلى التجديد الحضاري تتاولت آراء الطيب برغوث ومالك بن نبي وعبد المجيد النجار.





الباب الثاني: كان بعنوان: الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة:

الفصل الأول: بعنوان: التعريف بالطيب برغوث

المبحث الأول: المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة:

وباعتبار الطيب برغوث جزائري فإنني عرفت الجزائر وعرفت بتاريخها الحضاري وتاريخها الثقافي وتاريخها البطولي الثوري ثم بتاريخها العلمي والفلسفي ثم عرفت بالمدرسة الحضارية الجزائرية المعاصرة من حيث مفهومها ورؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية والحضارية، وتناولت منهجها التغييري والمجالي والوطني ثم أسماءها وتطورها التاريخي وروافدها و أقطابها بعد ذلك عرفت بحركة البناء الحضاري باعتبارها نموذجا عن المدرسة الحضارية الجزائرية ثم اتجهت بتوفيق الله إلى الطيب برغوث فتناولت نشأته ومسيرته من شعبة الزيتون بلدية الرحبات دائرة رأس العيون ولاية باتنة إلى قسنطينة إلى سوريا إلى النرويج.

ثم تناولت مؤلفات وجهود الطيب برغوث من سلسلة المقالات و الأبحاث إلى سلسلة مفاتيح الدعوة إلى سلسلة آفاق في الوعي السنني إلى سلسلة آفاق في الخيرة القيادية وبعد ذلك تناولت شهادات كل من التهامي مجوري وطه جابر العلواني والطاهر سعود ومحمد فراح وعبد العزيز شوحة وعبد السلام الهراس ومدير مركز التفاهم الحضاري وموقع لتلاميذه وأصدقائه يعرفون بالطيب برغوث وكتبه المبحث الثاني: تناولت فيه عوامل النضج والتميز العلمي و الفلسفي لدى الطيب برغوث ومنها:المرجعية المعصومة والهم الرسالي وطبيعة نشأته ونشأته الحركية، وقراءته السننية المتكاملة و إيمانه بالاستقلالية النوعية التكاملية، وصبغة المنهج والمنهجية في دعوته وكتاباته.

بعد ذلك بحثت عن النخبة العلمائية التي أثرت في شخصية الطيب برغوث فوجدت منهم ابن خلدون ومالك بن نبي ومولود برغوث ومحمد التجاني ومحمد السعيد وأحمد سحنون وجمعية العلماء المسلمين.

المبحث الرابع: بحثت فيه مدخلا إلى عالم فلسفته الحضارة و التاريخ من منظار الطيب برغوث و تتاولت في ذلك آراءه في أهمية فلسفة الحضارة والتاريخ والتنظير فيها، و دور القرآن





في تأسيس الوعي التاريخي، ثم تحديد الاتجاهات الكبرى في فلسفة الحضارة والتاريخو هما الاتجاه الوضعى الشركي التنافريو الاتجاه الإيماني التوحيدي التكاملي.

وتتاولت بعد ذلك نماذج من أطلس المصطلحات الإبداعية الفلسفية لدى الطيب برغوث و نماذج من نصوصه الفلسفية.

الفصل الثاني بعنوان: نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث.

المبحث الأول: تتاولت فيه التعريف بنظرية التدافع والتجديد بالعودة إلى نصوص الطيب برغوث نفسه، فتتاولت الإشكال الذي طرحه ثم منهج المعرفية أو السننية التربوية الذي اتبعه في معالجة الإشكال فبين منهجه وانتقد المناهج الأخرى التي لا تأخذ بالوعي السنني.

بعد ذلك تتاولت كيف قدم الطيب برغوث نظريته وتعريفه بها من حيث موقعها في كتبه وتأكيده بأنها نظرية في فلسفة الحضارة وتحديده لبعض ضوابط صياغتها, وتأكيده على أهمية محتواها.

المبحث الثاني: بحثت فيه الإطار النظري لنظرية التدافع والتجديد وذلك من خلال تحديد أبعادها الكبرى وهي البعد العقدي والبعد الإستخلافي والبعد التسخيري. ثم بينت الطريق إلى النهضة الحضارية كما يراه الطيب برغوث حين حدد الفعالية الاجتماعية وشروطهاو الفعالية الاجتماعيةو التسخيرية وقوانينها والعلاقة التكاملية بين الفعاليتين، ثم تتاولت تحديده لمعوقات النهضة التي هي وقوع الأزمات الحضارية التي حدد قوانينها وبين مراحلها وكيف تقع الأزمات الحضارية بأنها تكون أزمة منهجية فأزمة تربوية فأزمة ثقافية فأزمة حضارية، ثم تتاولت محورية ومقومات وأولويات البعد التربوي في البناء الحضاري أو تجديده فعن محورية البعد التربوي أنه الأساس الأول في تحقيق الفاعلية الاجتماعية والحضارية والحضارة كلها.

وعن مقومات الفعل التربوي فلبها الثقافة السننية المتصفة بالأصالة والفعالية والإطراء والتكاملية والشمولية والمنطقية. أما عن أولويات الاهتمام التربوي في عملية البناء والتجديد الحضاري فهي شحذ الفعاليات الفكرية والروحية والسلوكية والإنجازية للفرد والأسرة والمجتمع والأمة لتحقيق النهضة الحضارية.





المبحث الثالث: وبحثت فيه الإطار التطبيقي لنظرية التدافع والتجديد وبينت من خلاله كيف اعتبر الطيب برغوث الحركات الرسالية النبوية حركات مرجعية تطبيقية لنظرية التدافع و التجديد، ثم بينت دعائم الحركات الرسالية التي اعتبرها نموذجية فوجدت هذه الدعائم في أربع وبينتها كالتالى:

الحركات الرسالية وأهدافها الإستراتيجية والوسيطة, ثم الحركات الرسالية وخلاصة الوعي الرسالي والحركات الرسالية والوعي السنني واستماره والحركات الرسالية والوعي المنهجي في مراحل التغيير.

وفي النهاية بحثت عن نماذج من حركات رسالية اعتبرها الطيب برغوث عينات مباشرة تطبيقية لنظرية التدافع والتجديد.

فتناولت نموذجين منها: نموذج التجربة النبوية لمحمد صلى الله عليه وسلم وكيف كانت سيرة وسنة الرسول صلى الله عليه وسلم نموذجا في الوعي السنني واستثماره ونموذجا للوعي المنهجي .

كما تتاولت نموذج التجربة النبوية ليوسف عليه السلام كما فهمها وشرحها الطيب برغوث باعتبارها تطبيقا عمليا لنظرية التدافع والتجديد.

وفي النهاية خاتمة وتوصيات ومجموعة فهارس.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات له الحمد من قبل ومن بعد.

صالح سمصار جامعة باتنة - الجزائر يوم:1435/07/26ه

الموافق لـ2014/05/25 م





# ثانيا: ملخص البحث باللغة الانجليزية:

#### ABSTRACT OF THE RESEARCH PAPER.

#### IN THE NAME OF ALLAH MOST MERCIFUL MOST COMPASSIONATE

#### The layout of the research paper:

- **1-The title:** The Modernized Islamic Civilizational and philosophical School.
- **2-The outline:** Introduction two sections four chapters conclusion recommendation indexes summaries.
- **3-Volume and number of pages:** 600 pages written in two parts.
- **4- The summation:** definition of the modernized Islamic school as a genuine school characterized by its independent philosophy. It is Islamic in principles, method and objectives. Also, it is modernized obviously to be a part of the world's modern philosophy. Moreover, this school is Algerian and universal with a clear definition, inception, major thinkers and specific features. Its visions about creed, knowledge, ethics and civilization.

**Prepared by:** Saleh SAMSAR from the University of BATNA, ALGERIA.

**Supervised by:** Professor. Abdel Majid AMRANI from the University of BATNA, ALGERIA.

This research paper is also about the biography of Tayeb BARGHOUTH as a philosopher .Besides, introducing Tayeb BARGHOUTH's theory in the field of the philosophy of civilization and history which is called the theory of rising and revival of civilization as a model. His ancestor Malek IBN NABI was another raw model who discussed the theory about the Civilizational Cycle.

-And how far this school's features of civilizational philosophy is considered as intellectual and methodological bases to establish a new Islamic philosophy that will make the Muslim Nation evolve and will develop another Universal Islamic Civilization within the framework of succession inspired by our prophet's path starting from an Islamic, modern and civilizational project that can be realized sooner or later?

#### Recapitulation of the research paper:

The research is represented in two sections:

- 1-The Modern Islamic and Civilizational philosophical School.
- 2-Tayeb BARGHOUTH as an example of this School.





#### First Section: The Philosophical Islamic and Modern School: It is:

- An independent School that includes several visions indicating the scientific and the philosophical maturity. Hence, It is standardized to earn the title of a "School". Among that the sum of visions, concept, inception, growth, characteristics, theories, mechanisms and the attitude towards the other Schools that are similar or even different in purview.
- It is philosophical School due to the number of its visions, methods, arguments and creative texts. And above all to the remarkable theories of its great thinkers. The secret of this accomplishment is the independent and balanced vision: The dogmatic universal vision, conventional vision, ethical and civilizational vision. So, all the views, approaches and theories written by this school's scholars within the framework of a vision of ideology, knowledge and ethics. They were committed to an independent method, as a result; they created arguments and theories that belong obviously to a School.
- And it is a philosophical civilizational school: However, its purview and creativity appeared clearly in the field of philosophy and history whose foundations revolves around the concept of civilization, its building up factors, causes of retrogression and the civilizational recession: its laws and the way towards the revival of civilization and its laws as well....etc. It includes too many theories such as the one of rising and revival by Tayeb BARGHOUTH, "The Cycle of Civilization" by IBN NABI besides, some theories by Abu El Kassim Hajj Hamad, Abdel AlHamid Njjar, the international Islamic institution and the Islamic society for civilization build up....etc.
- It is an Islamic Civilizational and Philosophical School: Since it is based on all types of its vision in terms of doctrine, knowledge, ethics and civilization which are the essence of true Islam in reference to Quran, Sunnah and the divine laws in our universe and life. Consequently, this independent Islamic school is distinguished from other philosophical schools in the field of civilization and other matters discussed by occidental or oriental schools. And I believe that the Islamic School is distinct and it outshines them all in vision and creativity.

Thus, this school's image and unique vision and philosophy were sculptured in the second half of the twentieth century or the last third of the thirteenth century of HIJRAH.During this time setting, we find that this school has introduced a philosophical project called: "The Modern Islamic Civilization" which has two major objectives:

- a- Dealing with the crisis that the Muslim nation is struggling with nowadays by defining it, analyzing it then suggesting the best methods to solve it. How? By rising responsible individuals, balanced families and mature society or nation counting on the awareness of laws, civilization, methodology, education ...etc, so as to build up and revive the nation towards The Second Universal Islamic Civilization.
- b- Well established ideology and methodology: Through theories and mechanisms to contribute in developing a universal and good- will Islamic civilization which





serves humans and humanity in this life and prepares and qualifies them to reach God's Paradise in the afterlife.

#### This civilization is based on:

- Lawful dimension: Understanding then investing God's laws in Quran, the universe, Man and societies.
- Dogmatic dimension: Relating science to faith in ideology knowledge, ethics and rising civilizations.
- Ethical dimension: It relates ethics to politics and the system of ruling.
- Humanitarian dimension: No racism, no segregation and no superiority of the White race over other. People are only judged according to their respect of laws, having strong faith, enlightened by knowledge and committed to ethics.

Success ion to the rule or KHILAFAH is expected in this Second Islamic Civilization to be on the path of our prophet's ideology, because the whole universe, its laws, this life and the afterlife, reward and punishment are only of GOD.

#### Second Section: Tayeb BARGHOUTH as a model:

He is a scholar of Shariah who renewed and revived the different studies of Islam and its missionary practices. He is an Algerian philosopher specialized in the philosophy of civilization and history with maturity in term of investigating the pillars of the civilization philosophy and history globally: concept of civilization, factors of success, and reasons of collapse then its rising again. Or investigating the new profound theory of rising and the civilizational revival.

In the second part, I explored four major subjects: Algeria, the Algerian Modern and Islamic School, Tayeb BARGHOUTH and the theory of revival.

Algeria is well – known for its civilizational history, its cultural history, glorious and revolutionary history and its scholarly and philosophical history.

The Modern Islamic Civilizational School of Algeria is considered as part of the universal School of civilization. Also, it is considered as an unusual brilliant School in terms of method and its scholars' and philosophers' arguments and sayings. Let's not forget that the most sophisticated two theories in this field belong to the work of Malek IBN NABI and Tayeb BARGHOUTH.

That was the reason why I've chosen exploring the Algerian school: its definition, ideological, intellectual, ethical and civilizational visions. Also, in its outstanding method that introduces perfectly the way to change and to evolve and to establish a better civilization. In addition, this school was enriched by all its thinkers 'writings, authorship and books. I mentioned as well the Algerian movement of establishing this civilization which is an example of the Islamic School and its relation with Tayeb BARGHOUTH.





#### Tayeb BARGHOUTH:

**First of all,** I studied him as a great scholar, philosopher, and a mentor with a n independent theory in philosophy of civilization and history. Moreover, I studied him as an example of this universal school.

I studied his childhood, his achievements and books besides some testimonial statements about this missionary enthusiast. Then, I analyzed the different factors of its intellectual maturity and its brilliant achievements in philosophy and knowledge. After that, I shed light on the Secular Elite that influenced the character of Tayeb BARGHOUTH.

I studied an Introduction to the world of civilization, philosophy, its importance and how he set up its major streams and I selected some of his sayings and philosophical texts.

**Second,** I studied him as a scholar the theory in Civilization and Philosophy and history:

I studied his theory starting from the problem he asked and from the method he followed and the way he integrated his theory in his books and his impeccable impressive style of formulating all that. He emphasized on the importance of its content. Then, I scrutinized this theory within the framework of theory and practice.

In its theoretical framework: I tackled the great dimensions to his theory: dimensions of ideology, succession, servitude and the path to the renaissance of civilization from BARGHOUTH's point of view; including the social and civilizational efficiency, its terms, laws and the relation between them. After that, I tackled the overall laws which would prevent those crises from hindering the renaissance of civilizations and focusing on the importance and priorities of Education to regenerate civilization, as seen by Tayeb BARGHOUTH.

**In its practical framework:** I tackled the missionary movements as considered by Tayeb BARGHOUTH as reference exemplification to apply his theory. Then, I tried to define the reference pillars that exist in those missionary movements. Consequently, I realized their objectives, their missionary awareness, systematic methodological awareness in putting and following laws.

**To conclude,** I've chosen two examples only of the missionary movements that are regarded as practical models of his theory:

- The example of the prophetic experience of Muhammad May Peace Be Upon Him.
- The example of the prophetic experience of Prophet Joseph.

All praise is for Allah Subhanahu wa Ta'ala, Who guided us to this; had He not given us guidance, we would not have been guided





### ثالثًا: ملخص البحث باللغة الألمانية:

: im Namen Gottes des Barmher zigengelobt Gottdurch seine Gnadeseisindgerecht.

#### I. Technische Kartesuchen

- 1. Der philosophischen Fakultät der zeitgenössischen islamischen zivilisatorische Modell
- **2. Der Plan**: Einführungund Bubanzaundvier Kapiteln, Fazitund Empfehlungen, indiziertund abstrahiert.
- 3. Größeund Anzahl der Seiten 600p. Seiteund in zwei Teilen
- 4.Ergebnis der Forschung sollversuchen, zeitgenössische kulturelle Koranschuleals Lehrer undihre Philosophie des unabhängigenund islamischen Prinzipien, AnsatzundZieleundim Rahmen der zeitgenössischen moderne zeitgenössische Philosophie im Allgemeinen zuveröffentlichen, die algerischenund internationale Definitionund die Herkunftund die Eigenschaften der Elektrodenund dogmatische Vision, kognitiveund moralischeund zivilisierte.

Als Forschungs- undversuchen, guteflohals Philosophundals Modellfürdiese Schuleüberhauptdurch Detektiveund Kopf, Philosophie und Theorie der Doktor in Philosophie der floh-Kulturund Geschichte, Kulturtheorieund Gerangel zuveröffentlichen.

- 5. Admin Stadion Dr. Abdel majid Amrani. Universitätvon Batna, Algerien.
- 6. studentische/r Mitarbeiter/in für Universität Batna Algerien Semsar Salah.

#### II: Zusammen fassungIn haltsver zeichnis Suche: ein) Problem:

Suchehatdieser wichtigen Problematikist: Wassind die wichtigsten Frameworks, die er kennenundbildete die philosophische Schule der zeitgenössischen islamischen Zivilisation in Konzept, theoreti scheundpra ktische, Balkenund Elektrodenund Mer kmale mit anderen Schulenund kosmischen wissenundi deologischen Moral und Zivilisation zusehen?

Wassind die wichtigsten Features der Philosophie der Kulturund Geschichtevon Schule philosophischen zeitgenössischen islamischen Zivilisation undwiesie an diese Philosophie zugute flohüber Philosophie und Theorie in der Philosophie der Kultur, Geschichte, Theorieund kulturelle Erneuerung Modell Scrambleals Besitzer Ben Prophet eneinesanderen Modellsdurch TheorieKurs der Zivilisation zuküssenzu Algerien beigetragen?

Zusammen fassungen der Forschung: •in welchem Umfanggeltenals Wahrzeichen der Philosophie der Zivilisation in dieser Schuleund methodisches Wissen-Plattform bautneuen humanitären islamischen Philosophie in der islamischen Ummabauteine globale islamische Zivilisation universal wiederhinter einanderauf die Lehrpläne der Prophezeiun gausdem zeitgenössischen islamischen kulturellen Proje ktundwenn Gott es nachhundert Jahreoder Jahrhunder tegeschrieben?

Abstracts suchenzunächst: eine Zusammen fassung der arabischen Sprachesu chteine) zusammen fassende Übersicht der arabischen Sprachesuchen:





im Namen Gottes des Barmher zigengelobt Gottdurch seine Gnadeseisin dgerecht. Technische Kartesuchen

Der philosophischen Fakultät der zeitgenössischen islamischen zivilisatorische Modell Einführung und Bubanzaundvier Kapiteln, Fazitund Empfehlungen, indiziertund abstrahiert.

Ergebnis der Forschungsoll versuchen, zeitgenössische kulturelle Koranschuleals Lehrer undihre Philosophie des unabhängigenundi slamischen Prinzipien, Ansatzund Zieleundim Rahmen der zeitgenössischen moderne zeitgenössische Philosophie im Allgemeinen zuveröffentlichen, die algerischenund internationale Definitionund die Herkunftund die Eigenschaften der Ele ktrodenund dogmatische Vision, kognitiveund moralischeund zivilisierte.

Als Forschungs- undversuchen, guteflohals Philosophundals Modellfürdiese Schuleüberhauptdurch Detektiveund Kopf, Philosophie und Theorie der Doktor in Philosophie der floh-Kulturund Geschichte, Kulturtheorieund Gerangel zuveröffentlichen.

Zusammen fassungInhaltsver zeichnis Suche: ein) Problem: Suchehatdieser wichtigen Problematikist: Wassind die wichtigsten Frameworks, die erkennenundbildete die philosophische Schule der zeitgenössischen islamischen Zivilisation in Konzept, theoretischeundpra ktische, Balkenund Elektrodenund Merkmale mit anderen Schulenund kosmischenwissen undideologischen Moral und Zivilisation zusehen?

Wassind die wichtigsten Features der Philosophie der Kulturund Geschichtevon Schule philosophis chenzeitgenössis chenislamischen Zivilisationundwiesie an diese Philosophie zuguteflohüber Philosophie und Theorie in der Philosophie der Kultur, Geschichte, Theorieund kulturelle Erneuerung Modell Scrambleals Besitzer Ben Prophet eneinesanderen Modellsdurch TheorieKurs





# رابعا: ملخص البحث باللغة الفرنسية:

#### Au nom de dieu le clément et miseri cordieux.

#### Résumé de recherche :

Premièrement : fiche technique de recherche

1. Titre : L'école philosophique de civilisation musulmane. Contemporaine :

#### **Tayeb Berghauth: Un exemple**

- **2. Plan :** Introduction, deux parties, quatre chapitres, conclusion, recommandations, index et résumés.
- 3. Volume et nombre de pages.600p
- **4. Résumé de recherche :** ce thème de recherche essaie de définir cette école de philosophie indépendante, islamique par ses principes, méthode et objectifs, contemporaine dans le cadre de la philosophie moderne contemporaine en général, ainsi qu'elle est Algérienne et universelle.
- Ce thème tente de présenter **Tayeb Berghauth** en tent qu'un philosophe et un exemple remarquable de cet école, ainsi que son théorie sur la philosophie de la civilisation et l'histoire, théorie de bousculade et de renouveau civilisationnel.
  - 5. L'étudiant chercheur : SAMSAR SALAH université- Batna- Algérie
  - **6.** L'encadreur : professeur docteur AMRANI ABDELHAMID- université de Batna-Algérie.

#### Deuxièmement : Résumé : Sommaire de recherche

#### A. La problématique :

J'ai débuté ce thème de recherche d'une problématique centrale qui se résume en quelques points.

- Quelle sont les caractéristiques qui distinguent l'école de point de vue théorique et conceptuel, et sa vision doctrinaire globale, épistémologique morale et civilisationnel ?
- Quels sont les aspects de la philosophie de la civilisation et de l'histoire selon la vision de cette école, et comment l'Algérie a contribué dans son développement.
- Dans quel mesure, peut-on considérer les traits de la philosophie de civilisation de cette école comme une plateforme épistémologique et méthodique en une de développer une philosophie humaine.

#### B. Résumé de la recherche :

La recherche est généralement de deux parties :

#### Partie I : l'école philosophique de civilisation mesulmane contemporaine :

Elle est une école indépendante qui inclut des visions tant mature, scientifiquement et philosophiquement ce qui l'a fait une école en conformité avec les normes intellectuelles et méthodologiques.

Elle est aussi une école philosophique, car il en a plus d'un certain nombre de visions, méthode, dires et des textes créatifs qui en caractérisent, et les théories formulées par ses auteurs. Tout découle de sa vision autonome équilibrée, aussi doctrinaire, globale, coutumière que morale et aussi civilisationelle.

Cependant, sa compétence et créativité se figure dans la philosophie de :la civilisation et l'histoire, qui se sont centrées autour du concept de la civilisation, les facteurs de son





édification, et aussi les causes de sa chute, la crise civilisationelle et ses lois, et la façon de renouveller la civilisation et ses lois.

En plus que cela, elle comporte des théories comme celles de bousculade et renouveau de **Tayeb Barghouth**, cycle de civilisations de **Malek Bennabi**, **Abu Kasem Hadj Hamad et Abdelhamid Annadjar**, et l'institut international islamique, et l'association islamique de l'édification civilisationnelle.

Elle base toujours ses visions sur l'Islam authentique par ses propres références « Coran, et Sunnah- Tradition prophétique- » et les lois de dieu sur l'univers et la vie, et son caractère islamique lui rend coranique, prophétique, globale, psychologique, sociale et civilisationnelle.

Donc, elle est contemporaine par son image et sa vision, comme elle est aussi philosophique datant de la second moitié du  $20^{\text{ème}}$  siècle, à savoir le dernier tiers du 13 siècle de l'hégire et le premier tiers du quatrième siècle, et durant cette époque du temps, on trouve que cette école a présente un projet philosophique qui s'appelle, le projet civilisationnel islamique contemporaine qui vise à :

- 1. Traiter la crise de civilisation reçue par la nation musulmane.
- 2. La dimension fondationelle, intellectuelle et méthodologique :

Cette école aborde des tendances théoriques mécanismes pratiques pour la contribution à édifier la civilisation universelle musulmane qui serue l'homme que l'humanité dans la vie et l'au dela pour être sous forme d'un projet de succession d'Allah établi sur :

- La dimension de lois divines : est comprendre et appliquer les lois de dieu, Coran, univers, l'humain et les communautés.
- La dimension de foi : c'est relier la science avec la foi dans la culte le savoir, le moral et l'édification de la civilisation.
- La dimension morale : c'est joindre les trois : le moral, la politique et la pratique.
- La dimension Humaine : c'est contre la discrimination, en telle sorte qu'elle est fondée sur les lois de dieu, la foi, la science et le moral.

Et cela, foit la civilisation musulmane sous forme de succession sur les traces de la prophétie parce que Allah a crée tous ; l'homme, l'univers et les lois divines. Par ailleurs, l'au-delà se fait par l'ordre de dieu, et la récompense juste comme par lui même.

#### Partie II: Tayeb Berghout: un exemple

Il est un théologien musulman, rénovateur des sciences de l'Islam et ses prédications, comme il est un philosophe algérien, en civilisation et histoire au niveau universel. Ajoutant qu'il représente l'école de civilisation algérienne musulmane contemporaine :

- L'Algérie a été connu par cette école, et son histoire de civilisation et culturel, et aussi de révolution héroïque, comme scientifique et philosophique, mettant **Tayeb Berghout** au rang des philosophies algériens.
- L'école civilisationnelle algérienne musulmane contemporaine est considérée comme une partie intégrante dans l'école civilisationnelle universelle, de plus, elle se distingue par ses méthodes, propositions et dirés de ses philosophes.

Et pour cela, j'ai abordé cette école concernant sa conception, sa vision doctrinaire, épistémologique, morale, civilisationnelle et de sa méthode différente vers le changement et l'édification de civilisation, composition et écriture.

- J'ai étudié sa naissance, son parcours, ses œuvres et des témoinages sur sa personnalité prédicative, scientifique, philosophique et réformatrice, et après j'ai focalisé sur l'élite séculaire qui a influencé sa personnalité.

J'ai mis l'accent sur loi philosophie de la civilisation et de l'histoire d'après son avis, ainsi que j'ai démontré la façon de son approche de la philosophie de la civilisation et son





importance et sa division de ses grandes tendances en choisissant quelques sortes de ses textes philosophiques.

J'ai présenté sa théorie à partir de la problématique d'oû il a commencé et la méthode de recherche qu'il a suivit, soulignant l'essentiel de son contenu, après j'ai bien examiné théoriquement.

Théoriquement, il focalise sur trois dimensions de ses théories :

Doctrinaire et de succession et d'exploitation, ainsi, le chemin vers la renaissance de civilisation, y compris l'efficacité sociale que civilisationnelle, leurs conditions, lois et la relation entre eux, et puis les lois entières des crises de civilisation comme des obstacles devant lor renaissance affirmant la centralité, fondements, priorités de la dimension éducative.

Pratiquement, dans le renouveau civilisationnel comme conçu par **Tayeb** .B

J'ai étudié les mouvements Messagiers en tant que des exemples de référence pratique à sa théorie, en essayant de définir les bases de la référence au sein de ces mouvement, ce qui m'a permis de bien découvrir ses objectifs, outre que la conscience messagière de la loi divine et méthodologique.

Enfin, j'ai choisi seulement deux modèles de ces mouvements considérées par tayeb.B comme des exemples pratiques pour sa théorie, qui sont :

- Exemple de l'expérience prophétique(Mahomet)
- Exemple de l'expérience de notre prophète Joseph (Youssef) et que le salut et la bénédiction de dieu soient sur eux.





# فهارس البحث

أولا: فهرس الآيات

ثانيا: فهرس الأحاديث النبوية

ثالثا: فهرس الأشكال

رابعا: فهرس الأعلام

خامسا: فهرس الموضوعات





# أولا: فهرس الآيات

| الصفحة        | رقم الآية | الآية / السورة                                                                                                                                          |
|---------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |           | سورة البقرة                                                                                                                                             |
| 107           | 21        | يا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُم الَّذِي خَلَقَكُّم وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ                                             |
| 117           | 29        | هُو الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً                                                                                                     |
| 105، 115، 119 | 30        | وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً                                                                               |
| 116، 258      | 30        | وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً لاَ تَعْلَمُونَ                                                              |
| 348           | 139       | قُلْ أَتُحَاجُّونَنَا فِي الله وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُم وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُم أَلُنا أَعْمَالُنَا وَلَكُم أَعْمَالُكُم وَنَحْنُ لَه مُخْلِصُونَ |
| 316 ،267 ،135 | 143       | وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وَسَطاً لِّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُم شَهِيداً                                   |
| 140           | 145       | وَلَئِنِ اثَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ                                        |
| 105           | 170       | لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ                                                                                                               |
| 171 ، 170     | 177       | لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُم قَبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ وَأُولَئِكَ هُم الْمُثَقُونَ                                         |
| 181           | 179       | وَلَكُم فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَكُم تَتَقُونَ                                                                               |
| 331           | 195       | وَأَحْسِنُواْ إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ                                                                                                         |





| 82          | 216   | وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيئاً وَهُو خَيْر لَكُّم وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ                   |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | شَيْئًا وَهُو شَرٌّ لَكُم وَالله يَعْلُم وَأَنتُم لاَ تَعْلَمُونَ                          |
| 173         | 233   | فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَراضِ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلاَ جُنَاح                    |
|             |       | اعَلِيْهِمَا                                                                               |
| 233         | 251   | وَلُولًا دَفُع الله النَّاسَ بَعْضَهُم ببَعْض لَقَسَدَت الأَرْضُ                           |
|             |       | وَلَكِنَّ الله ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ                                              |
| 16          | 252   | تِلْكَ آياتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ                                          |
| 82          | 255   | الله لاَ إِلَّه هُو الْحَيُّ الْقَيُّوم                                                    |
|             | 272   | لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهٌم وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَن يَشَاء                                |
|             |       | سورة آل عمران                                                                              |
| 83          | 18    | شَهَد الله أَنُّه لَا إِلَه إِلَّا هُو وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ قَآئِماً     |
|             |       | بِالْقِسْطِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيم                                    |
| 34          | 19    | إِنَّ الدِّينَ عِند اللهِ الإِسْلام وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوْتُواْ                    |
|             |       | الْكِتَابَ فَإِنَّ اللهِ سَرِيع الْحِسَابِ                                                 |
| 149         | 19-18 | شَهِد الله أَنُّه لاَ إِلَه إِلَّا هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَائِماً       |
|             |       | فَإِنَّ اللهِ سَرِيع الْحِسَابِ                                                            |
| 172         | 37    | وَكُقَلَهَا زَكَرِبًا                                                                      |
| .,_         |       |                                                                                            |
| .,_         | 79    | كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُم                |
| .,          |       |                                                                                            |
| 70، 96، 150 |       | كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُم<br>تَدْرُسُونَ |
|             | 79    |                                                                                            |
|             | 79    | كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُم<br>تَدْرُسُونَ |





| 34، 90، 150 | 85       | وَمَن يَبْتَغ غَيْر الإِسْلاَم دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي                         |
|-------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |          | الآخرة من الْخَاسرين                                                                          |
| 182         | 104      | وَلْتَكُن مِّنكُم أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ                             |
|             |          | بالْمَعْرُوف الْمُفْلَحُونَ                                                                   |
| 172         | 134      | وَالْكَاظمينَ الْغَيْظَ وَالْعَافينَ عَن النَّاسِ وَالله يُحبُّ                               |
|             |          | الْمُحْسنين                                                                                   |
| 328         | 137      | قَد خَلَتْ مِن قَبْلِكُم سُنَن فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانْظُرُواْ                           |
| 323         | 107      | كَ حَنْكَ مِنْ تَبِيْتُمْ مُعَنَّ تَسْمِيرُوا بِي الْمُرتِينَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُكَدَّبِينَ |
| 252 72      | 120      | , ,                                                                                           |
| 73، 253     | 139      | وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُم الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ                  |
| 234         | 140      | وَتِلْكَ الأَيُّامِ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَم اللهِ الَّذِينَ آمَنُواْ         |
|             |          | وَيَتَّخِذَ مِنكُّم شُهَدَاء وَالسلامَ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ                               |
| 173         | 159      | فَاعْفُ عَنْهُم وَاسْتَغْفِر لَهُم وَشَاوِرهُم فِي الأَمْرِ فَإِذَا                           |
|             |          | عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ                                                              |
| 327         | 165      | أُولَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَد أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْتُم أَنَّى هَذَا             |
|             |          | قُلْ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِير                                                     |
| 88          | 183-181  | لَّقَد سَمِع الله قُولَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله فَقِير وَنَحْنُ أَعْنِياء               |
|             |          | سَنَكْتُبُ إِن كُنتُم صَادِقِينَ                                                              |
| 125         | 191 -190 | إِنَّ في خَلْق السَّمَاوَات وَالأَرْض وَاخْتلاَف اللَّيْل وَالنَّهَار                         |
|             |          | َ سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ                                                        |
|             | <u> </u> | سورة النساء                                                                                   |
| 82          | 19       | فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَيَجْعَلَ الله فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا                        |
| 172         | 19       | وَعَاشِرُ وهُنَّ بِالْمَعْرُ وفِ                                                              |





| 58  | إِنَّ الله يَأْمُرُكُّم أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
|     | بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ                                          |
| 59  | يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ الَّه وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي     |
|     | الأَمْرِ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا                                                       |
| 89  | وَدُّواْ لُو تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَاء فَلاَ تَتَّخِذُواْ      |
|     | وَلاَ نَصِيرا                                                                        |
| 92  | وَمَا كَانَ لِمُوْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا وَمَن قَتَلَ            |
|     | مُؤْمِنًا خَطَئًا وَكَانَ الله عَلِيمًا حَكِيمًا                                     |
| 100 | وَمَن يُهَاجِر فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِد فِي الأَرْضِ مُرَاغَماً                       |
|     | كَثِيرًا وَسَعَةً                                                                    |
| 108 | يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُم             |
|     | إِذْ يُبَيَّتُونَ الله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطاً                                    |
| 123 | لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُم وَلا أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ سُوءاً         |
|     | يُجْزَ بِهِ وَلاَ يَجِد لُّه مِن دُونِ اللهِ وَلَّيَّا وَلاَ نَصِيراً                |
| 171 | يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُم وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اسِّهِ       |
|     | إِلَّا الْحَقِّ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا                        |
|     | سورة المائدة                                                                         |
| 02  | وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبُرِ وَالثَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْمِ           |
|     | وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُواْ الَّه إِنَّ الَّه شَدِيد الْعِقَابِ                        |
| 03  | الْيُوْم أَكْمَلْتُ لَكُم دِينَكُم وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُم نِعْمَتِي وَرَضِيتُ        |
|     | لَكُم الإِسْلاَم دِيناً                                                              |
| 14  | نَحْنُ أَبْنَاء اللهِ وَأَحِبَّافُوه قُلْ فَلْم يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم            |
|     | 59<br>89<br>92<br>100<br>108<br>123<br>171<br>02                                     |





| 181 | 33         | إِنَّمَا جَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهِ وَرَسُولُه وَيَسْعَوْنَ فِي             |
|-----|------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|     |            | الأَرْضِ فِي الآخِرةِ عَذَابٌ عَظِيّم                                                |
| 180 | 38         | وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالاً |
|     |            | مِّنَ اللهِ وَالله عَزِيزُ حَكِيًم                                                   |
| 88  | 64         | وَقَالَتِ الْيَهُودُ يُد اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَتْ أَيْدِيهُم وَلُعِنُواْ بِمَا       |
|     |            | قَالُواْ بَلْ يَدُاه مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاء                            |
| 276 | 71         | وَحَسِبُواْ أَلَّا تَكُونَ فِتْنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ الله عَلَيْهِم  |
|     |            | وَالله بَصِيلُ بِمَا يَعْمَلُونَ                                                     |
| 182 | 79         | كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوُه لَبِئْسَ مَا كَانُواْ              |
|     |            | يَفْعَلُونَ                                                                          |
| 180 | 89         | لاَ يُؤَاخِذُكُم الله بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُم وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا        |
|     |            | عَقَدْثُم الأَيْمَانَ آيَاتِهِ لَعَلَكُم تَشْكُرُونَ                                 |
|     |            | سورة الأنعام                                                                         |
| 85  | 18         | وَهُو الْقَاهِر فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو الْحَكِيم الْخَبِير                           |
| 106 | 38         | أُمُّم أَمْثَالُكُم                                                                  |
|     | 90         | أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى الله فَبِهُدَاهُم اقْتَدْه                                |
| 258 | 133        | وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُم وَيَسْتَخْلِفْ مِن       |
|     |            | بَعْدِكُم مَّا يَشَاء كَمَا أَنشَأَكُم مِّن ذُرِّيَّةِ قَوْمٍ آخَرِينَ               |
| 99  | 141        | وَهُو الَّذِي أَنشَأَ جَنَّاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ وَغَيْر مَعْرُوشَاتٍ                    |
|     |            | وَالنَّخْلَ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنُّه لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ                      |
| 128 | 153إلى 153 | قُلْ تَعَالُواْ أَتْل مَا حَرَّم رَبُّكُم عَلَيْكُم أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ شَيئاً   |
|     |            | وَبِالْوَالِدَيْنِ لَعَلَكُم تَتَقُونَ                                               |





|                | 153      | وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوه وَلاَ تَتَّبِعُواْ السُّبُلَ                                 |
|----------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                |          | فَتَفَرَّقَ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ                                                              |
| 275            | 159      | إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُم وَكَانُواْ شِيعاً لَّسْتَ مِنْهُم فِي شَيْءٍ                              |
|                |          | إِنَّمَا أَمْرُهُم إِلَى الَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ                                 |
| 110            | 162      | قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي بِلَّهِ رَبِّ                                            |
|                |          | الْعَالَمِينَ                                                                                                 |
| 107            | 163 -162 | قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايي وَمَمَاتِي سِّهِ رَبِّ                                              |
|                |          | الْعَالَمِينَ، وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ                                                                 |
| 115، 116، 258، | 165      | وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلائِفَ الأَرْضِ وَرَفَّع بَعْضَكُّم فَوْقَ                                          |
| 349            |          | بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُم فِي مَا آتَاكُم                                                                 |
|                | 165      | وَهُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلائِفَ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَكُم فَوْقَ                                            |
|                |          | بَعْضٍ دَرَجَاتٍ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيِّم                                                                |
|                |          | سورة الأعراف                                                                                                  |
| 274            | 05 - 04  | وَكَم مِّن قُرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتًا أُو هُم                                      |
|                |          | قَائِلُونَ، أَن قَالُواْ إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ                                                             |
| 139            | 52       | وَلَقْد جِئْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاه عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً                                        |
|                |          | لَّقُومِ يُؤْمِنُونَ                                                                                          |
|                |          | ر المراجعة |
| 329 ،248       | 96       | وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ                        |
| 329 ،248       | 96       |                                                                                                               |
| 329 ،248       | 96       | وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّن                         |
|                |          | وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ  |





|          |     | سورة الأنفال                                                                      |
|----------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 86       | 24  | وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّه يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ                     |
| 277      | 25  | وَاتَّقُواْ فِتْتَةً لَا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُم خَاصَّةً           |
| 287 ،270 | 46  | وَلاَ تَتَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُّم وَاصْبِرُواْ إِنَّ الله مَع |
|          |     | الصَّابِرِينَ                                                                     |
| 274      | 54  | كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهُم كَدُّبُواْ بِآيَاتِ رَبِّهُم    |
|          |     | فَأَهْلَكْنَاهُم بِذُنُوبِهِم وَكُلُّ كَانُواْ ظَالِمِينَ                         |
| 330      | 60  | وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ         |
|          |     | تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْقَ اللهِ الله يَعْلَمُهُم                                    |
|          |     | سورة التوبة                                                                       |
| 88       | 30  | وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيِّر ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِيح       |
|          |     | اْبْنُ الَّبِهِ                                                                   |
| 182      | 71  | وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُم أَوْلِيَاء بَعْضٍ يَأْمُرُونَ         |
|          |     | بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ                                       |
| 171      | 119 | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ الَّه وَكُونُواْ مَع الصَّادِقِينَ      |
|          |     | سورة يونس                                                                         |
| 178      | 61  | وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُم شُهُوداً                    |
|          | 99  | أَفَأَنتَ تُكْرُهِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ                         |
|          |     | سورة هود                                                                          |
| 94       | 44  | وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاء أَقْلِعِي وَغِيضَ                |
|          |     | الْمَاء                                                                           |





| 86               | 56     | مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُو آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا                                                                               |
|------------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117، 259، 349    | 61     | وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُم صَالِحاً قَالَ يا قُومِ اعْبُدُواْ الله مَا لَكُم                                                      |
|                  |        | مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُه إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُّجِيبٌ                                                                              |
| 276              | 102    | وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذُه                                                   |
|                  |        | أَلِيْم شَدِيد                                                                                                                  |
| 277              | 116    | وَاتَّبَع الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أُنْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُجْرِمِينَ                                                      |
|                  |        | سورة يوسف                                                                                                                       |
| 86               | 21     | وَالله غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ                                                        |
|                  |        | سورة الرعد                                                                                                                      |
| 93، 123          | 08     | وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُه بِمِقْدَارٍ                                                                                               |
| 106، 234، 244ء   | 11     | إِنَّ الله لاَ يُغَيِّر مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِم                                                       |
| ن 252، 292، 308، |        |                                                                                                                                 |
| 343 ،331         |        |                                                                                                                                 |
| 96               | 15     | وَ يِسْ بَسْجُد مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً                                                              |
|                  |        | وَظِلالهُم بِالْغُدُّوِ وَالآصَالِ                                                                                              |
| 82               | 16     | قُلْ مَن رَّبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ الله                                                                              |
| 174              | 17     | فَأَمَّا الزَّبُد فَيَذْهَبُ جُفَاء وَأَمَّا مَا يَنفُع النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي                                                 |
|                  |        | الأرْضِ                                                                                                                         |
|                  |        | سورة إبراهيم                                                                                                                    |
| 136              | 14 -13 | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهُم لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنَا أُو لَتَعُودُنَّ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ |
|                  |        |                                                                                                                                 |





| 174 | من 24 إلى | أَلْم تَر كَيْفَ ضَرَبَ الله مَثَلاً كَلَمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرة طَيِّبَة              |
|-----|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|     | 27        | وَيَفْعَلُ الله مَا يَشَاء                                                             |
| 281 | 29 -28    | أَلُم تَر إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَةَ اللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُم دَار |
|     |           | الْبَوَارِ، جَهَنَّم يَصْلَوْنَهَا وَبِئْسَ الْقَرَار                                  |
| 118 | 34 -32    | الله الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ                 |
|     |           | مَاًء فَأَخْرَج إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُوُّم كَقَارُ                                    |
| 178 | 38        | وَمَا يَخْفَى عَلَى اللهِ مِن شَيْءٍ فَي الأَرْضِ وَلاَ فِي                            |
|     |           | السَّمَاء                                                                              |
|     |           | سورة النحل                                                                             |
| 92  | 03        | خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ                 |
| 99  | 12        | وَسَخَّر لَكُم اللَّيْلَ وَالنَّهَار وَالنَّمْسَ وَالْقَمَر وَالنُّجُوم                |
|     |           | مُسَخَّرَاتٌ بِأُمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقُومٍ يَعْقِلُونَ                 |
| 99  | 13 إلى 17 | وَمَا نَراً لَكُم فِي الأَرْضِ مُخْتَلِفاً أَلْوَانُه إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيةً           |
|     |           | لِّقُومٍ يَدَّكُّرُونَ، لَا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُو                                 |
| 92  | 17        | أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ                                |
| 178 | 19        | وَالله يَعْلُم مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ                                        |
| 108 | 36        | وَلَقَد بَعَثُنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَتِبُواْ      |
|     |           | الطَّاغُوتَ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ                                     |
| 142 | 43        | فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُم لاَ تَعْلَمُونَ                               |
| 105 | 78        | وَالله أَخْرَجَكُم مِن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُم لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ          |
|     |           | لَكُم الْسَّمْع وَالأَبْصَار وَالأَفْئِدَة لَعَلَّكُم تَشْكُرُونَ                      |
|     |           |                                                                                        |





|               | 125     | ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم وَهُو أَعْلُمَ بِالْمُهْتَدِينَ |
|---------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |         | سورة الإسراء                                                                                                       |
| 279           | 16      | وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ                          |
|               |         | عَلَيْهَا الْقُولُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيراً                                                                      |
| 140، 154، 346 | 36      | وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَّم إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَاد                                   |
|               |         | كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْه مَسْؤُولاً                                                                             |
| 97            | 44      | تُسَبِّح لله السَّمَاوَاتُ السَّبُع وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن                                           |
|               |         | شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّح بِحَمْدَهِ وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُّم                                           |
| 72، 104، 118، | 70      | وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَم وَحَمَلْنَاهُم فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ                                             |
| 257           |         | وَرَزَقْنَاهُم مِّمَّنْ خَلَقَنَا تَفْضِيلاً                                                                       |
| 252           | 84      | قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ                                                                              |
| 104           | 85      | يَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي                                                       |
| 125           | 107 إلى | إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْم مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهُم يَخِرُّونَ                                   |
|               | 109     | لِلْأَذْقَانِ سُجَّداً، يَيْكُونَ وَيَزِيدُهُم خُشُوعاً                                                            |
|               |         | سورة الكهف                                                                                                         |
|               | 06      | فَلَعَلَّكَ بَاخِّع نَّفْسَكَ عَلَى آثَارِهِم إِن لَم يُؤْمِنُوا بِهَذَا                                           |
|               |         | الْحَدِيثِ أَسَف                                                                                                   |
| 276           | 49      | وَلَا يَظْلُم رَبُّكَ أَحَداً                                                                                      |
| 276           | 59      | وَتِلْكَ الْقُرَى أَهْلَكْنَاهُم لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدا                               |
|               |         |                                                                                                                    |





|            |     | سورة مريم                                                                       |
|------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 113        | 98  | وَكُم أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قُرْنٍ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أُو   |
|            |     | تَسْمَع لَهُم رِكْزاً                                                           |
|            |     | سورة طه                                                                         |
|            | 14  | أَقِم الصَّلَاة لِذِكْرِي                                                       |
| 105، 346   | 114 | وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْما                                                     |
| 236        | 123 | اهْبِطًا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُم لِبَعْضٍ عَدُقٌ فَامِمَّا يَأْتِيَنَّكُم    |
|            |     | مِّنِّي هُدًى فَمَنِ ائَّبَع هُدَايَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى                 |
| 71، 147    | 124 | وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَه مَعِيشَةً ضَنكاً                        |
|            | 124 | وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَه مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحْشُرُه            |
|            |     | يُوَّم الْقِيَامَةِ أَعْمَى                                                     |
|            |     | سورة الأنبياء                                                                   |
| 108        | 25  | وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَّهِ أَنُّه لَا    |
|            |     | إِلَّه إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ                                                |
| 94         | 69  | قُلْنَا يَا نَار كُونِي بَرْداً وَسَلَاماً عَلَى إِبْرَاهِيم                    |
| 179        | 90  | إِنَّهُم كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً |
|            |     | وَكَانُوا لَّنَا خَاشِعِينَ                                                     |
|            |     | سورة الحج                                                                       |
| 97 ،96 ،86 | 18  | أَلُم تَر أَنَّ اللَّه يَسْجُدُ لَه مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي             |
|            |     | الْأَرْضِ وَكَثِير حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ                                    |
|            | 18  | وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ.                   |





|               | 10        | ٥ ـ                                                                                    |
|---------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|               | 18        | الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهَ فَمَا لُّه مِن مُّكْرِمٍ.                              |
| 94            | 45        | فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى          |
|               |           | عُرُوشِهَا وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ.                                     |
| 279           | 48        | وَكَأَيِّنِ مِّن قُرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِي ظَالِمَةٌ ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَإِلَيَّ |
|               |           | الْمَصِيرُ.                                                                            |
| 105           | 65        | سَخَّر لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ.                                                       |
|               |           | سورة المؤمنون                                                                          |
| 129           | من 01 إلى | قْد أَفْلَح الْمُؤْمِنُونَ، الَّذِينَ هُم فِي صَلَاتِهِم خَاشِعُونَ،                   |
|               | 11        | وَالَّذِينَ الْفِرْدَوْسَ هُم فِيهَا خَالِدُونَ                                        |
| 103           | 14        | ثُمَّ أَنشَأْنَا ه خَلْقاً آخَر                                                        |
| 136           | 52        | وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَاحِدَة وَأَنَا رَبُّكُم فَاثَّقُونِ                |
|               | 80        | وَهُو الَّذِي يُحْدِي وَيُمِيتُ وَلُّه اخْتِلَافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا       |
|               |           | تَعْقِلُونَ                                                                            |
|               |           | سورة النور                                                                             |
| 181           | 02        | الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِد مِّنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَة وَلَا       |
|               |           | تَأْخُذْكُم بِهِماً وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُما طَائِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ            |
| 181           | 05 إلى 05 | وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَم يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء          |
|               |           | فَاجْلِدُوهٌم وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّه غَفُورٌ رَّحِيِّم                            |
| 96            | 41        | أَلْم تَر أَنَّ اللَّه يُسَبِّح لَّه مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                 |
|               |           | وَالطَّيْرِ وَاللَّه عَالِيه بِمَا يَفْعَلُونَ                                         |
| 106، 103، 103 | 45        | وَاللَّه خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِن مَّاء فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى                  |
|               |           | بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعِ                                         |





|               | 45        | وَاللَّه خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِن مَّاء                                      |
|---------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------|
|               | 45        | يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ                                                      |
|               | 54        | وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمُبِينُ                           |
| 72، 117، 132  | 55        | وَعَد الله الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُّم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                 |
|               |           | لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً       |
|               | 55        | وَعَد الله الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                  |
|               |           | لَيَسْتَخْلِفَتَّهُم ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُم الْفَاسِقُونَ                    |
| 222، 298، 330 | 63        | فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُم فِتْتَةٌ أُو |
|               |           | يُصِيبَهُم عَذَابٌ أَلِيُم                                                    |
|               |           | سورة الفرقان                                                                  |
| 81، 93، 221   | 02        | وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُه تَقْدِيراً                                   |
| 103           | 54        | وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاء بَشَراً                                     |
| 129           | 63 إلى 76 | وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا     |
|               |           | خَاطَبَهُم حَسنَتْ مُستَقَرًا وَمُقَاماً                                      |
|               | 73        | إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهُم لُم يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمّاً وَعُمْيَاناً |
|               |           | سورة الشعراء                                                                  |
| 83            | 24 إلى 26 | رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ،     |
|               |           | قَالَ لِمَنْ قَالَ رَبُّكُم وَرَبُّ آبَائِكُم الْأُوَّلِينَ                   |
|               | 215 -214  | وَأَنذْر عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ، وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ    |
|               |           | مِنَ الْمُؤْمِنِينَ                                                           |
|               |           |                                                                               |





|     |       | سورة النمل                                                                         |
|-----|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 85  | 62    | أُمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاه وَيَكْشِفُ السُّوَء                       |
|     | 64    | قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ                                    |
| 87  | 67-61 | أُمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا     |
|     |       | رَوَاسِي وَآبَاؤُنَا أَئِنًّا لَمُخْرَجُونَ                                        |
| 180 | 75    | وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ         |
|     |       | سورة القصص                                                                         |
| 279 | 58    | وَكُم أَهْلَكْنَا مِن قُرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَتِالْكَ مَسَاكِنُهُم لُم    |
|     |       | تُسْكَن مِّن بَعْدِهْم إِلَّا قَلِيلاً وَكُنَّا نَحْنُ الْوَارِثِينَ               |
| 276 | 59    | وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَى إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ                      |
| 232 | 77    | وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ الله الدَّارِ الْآخِرَة وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِن          |
|     |       | الدُّنْيا إِنَّ اللَّه لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ                                  |
|     |       | سورة العنكبوت                                                                      |
|     | 20-19 | أُولُم يَرُوا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهِ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُه إِنَّ ذَلِكَ عَلَى  |
|     |       | اللَّهِ يَسِيرٌ، فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ                                |
| 113 | 40    | فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مَّن أَرْسَلْنَا عَلْيهِ حَاصِباً وَمِنْهُم |
|     |       | مَّنْ أَخَذَتُه الصَّيْحَةُ كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ                         |
|     | 45    | اتْلُ مَا أُوحِي إِلَّيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاة                      |
|     | 49    | بَلْ هُو آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْم وَمَا            |
|     |       | يَجْحُد بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ                                           |
|     |       |                                                                                    |





|              |    | سورة الروم                                                                   |
|--------------|----|------------------------------------------------------------------------------|
| 259          | 09 | أُولُم يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ            |
|              |    | الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ                       |
| 105، 173     | 21 | وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُم أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا  |
|              |    | إِلْيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّة وَرَحْمَةً                            |
|              | 21 | يَتَفَكَّرُونَ                                                               |
| 105          | 24 | يَعْقِلُونَ                                                                  |
| 142          | 42 | قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا                                        |
|              |    | سورة لقمان                                                                   |
| 92           | 11 | هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ          |
| 99، 106، 117 | 20 | أَلُّم تَرُّوا أَنَّ اللَّه سَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي    |
|              |    | الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُم نِعَمَهُ ظَاهِرَة وَبَاطِنَةً                 |
|              |    | سورة السجدة                                                                  |
| 92           | 07 | الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُه                                        |
|              | 08 | مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاء مَّهِينٍ                                            |
| 104          | 09 | ثُمَّ سَوَّاه وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ                                    |
|              |    | سورة الأحزاب                                                                 |
| 184          | 21 | لَقْد كَانَ لَكُم فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَّة حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو |
|              |    | الله وَالْيُوْم الْآخِر وَذَكَر الله كَثِيرِا                                |
| 153          | 36 | وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى الله وَرَسُولُه أَمْراً   |
|              |    | الله وَرَسُولُه فَقْد ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا                               |





|          | 39        | الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَداً     |
|----------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|          | 37        |                                                                                     |
|          |           | إِلَّا اللَّه                                                                       |
|          | 41        | اذْكُرُوا اسَّه ذِكْراً كَثِيراً                                                    |
|          | 62        | سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلْوا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِد لِسُنَّة اللهِ            |
|          |           | تَبْدِيلاً                                                                          |
| 119      | 72        | إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ          |
|          |           | فَأَبْيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَاجَهُولاً                           |
|          |           | سورة سبأ                                                                            |
| 154      | 28        | وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَاقَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا                  |
| 279      | 34        | وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن تَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا |
|          |           | أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ                                                         |
| 278      | 34 إلى 37 | وَمَا أُرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن تَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا |
|          |           | أُرْسِلْتُم إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً                                     |
|          |           | سورة فاطر                                                                           |
|          | 08        | فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَراتِ إِنَّ اسَّه عَلِيِّم بِمَا               |
|          |           | يَصْنَعُونَ                                                                         |
| 94       | 09        | الله الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاُه إِلَى بَلَّهِ       |
|          |           | مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النُّشُورُ          |
| 103      | 11        | وَاشَّه خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ                                                      |
| 125، 143 | 28        | إِنَّمَا يَخْشَى اللَّه مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء                                  |
|          | 29        | إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاة                     |
|          |           |                                                                                     |





| 116، 259        | 39 | هُو الَّذِي جَعَلَكُم خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَر فَعَلَّيهِ         |
|-----------------|----|------------------------------------------------------------------------------|
|                 |    | كُفْرُه الْكَافِرِينَ كُفْرُهُم إِلَّا خَسَاراً                              |
| 93، 123، 235    | 43 | فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللَّهِ |
| 283             |    | تَبْدِيلًا وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً                          |
|                 |    | سورة يس                                                                      |
| 106             | 77 | خَصِيّم مُّبِينَ                                                             |
| 94              | 82 | إِنَّمَا أَمْرُه إِذَا أَرَاد شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَه كُنْ فَيَكُونُ        |
|                 |    | سورة ص                                                                       |
| 259             | 26 | يا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ       |
|                 |    | النَّاسِ بِالْحَقِّ يَوْم الْحِسَابِ                                         |
| 104             | 72 | فَإِذَا سَوَّيْتُه وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَّه سَاجِدِينَ     |
|                 |    | سورة الزمر                                                                   |
| 86              | 23 | وَمَن يُضْلِلْ الله فَما لَه مِنْ هَادٍ                                      |
| 86              | 36 | أَلْيْسَ اللَّه بِكَافٍ عَبْدُه وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ     |
|                 |    | سورة فصلت                                                                    |
| 171             | 34 | ادْفْع بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنُه عَدَاوَة    |
|                 |    | كَأَنُّه وَلِيٌّ حَمِيّم                                                     |
| 106             | 46 | مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا                   |
| 125 ،93 ،80 ،16 | 53 | سَنُرِيهُم آياتِنا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهُم حَتَّى يَتَبَيَّن لَهُم    |
|                 |    | أَنَّهُ الْحَقُّ                                                             |
|                 |    |                                                                              |





|          |       | سورة الشورى                                                                                                 |
|----------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 84       | 11    | لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيُّء وَهُو السَّمِيع البَصِيرُ                                                          |
| 130      | 13    | شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا                                    |
|          |       | إِلَّيكَ الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ                                                                  |
| 282 ،246 | 27    | وَلُو بَسَطَ اللَّهِ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغُوا فِي الْأَرْضِ وَلَكِن                                   |
|          |       | يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاء إِنَّه بِعِبَادِهِ خَبِير بَصِير                                             |
| 274      | 30    | وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم                                                |
| 172      | 38    | وَأَمْرُهُم شُورَى بَيْنَهُم                                                                                |
|          | 48    | إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ                                                                             |
| 147      | 51    | وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمُه اللَّه إِلَّا وَحْياً أُو مِن وَرَاء                                    |
|          |       | حِجَابٍ                                                                                                     |
|          |       | سورة الزخرف                                                                                                 |
| 278      | 23    | وَكَذَلِكَ مَا أُرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قُرْيَةٍ مِن تَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ                              |
|          |       | مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ                                                        |
|          | 44-43 | فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِي إِلَّيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ،                                |
|          |       | وَإِنَّه لَذِكُّر لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ نُسْأَلُونَ                                                   |
|          | 44    | وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ                                                                       |
| 108      | 45    | وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ |
|          |       | الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ                                                                             |
|          |       |                                                                                                             |
|          |       |                                                                                                             |
|          |       |                                                                                                             |





|          |    | سورة الجاثية                                                                      |
|----------|----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 235      | 13 | وَسَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً                |
|          |    | مِّنُه إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقُومٍ يَتَفَكَّرُونَ                           |
| 258      | 22 | وَخَلَقَ اللَّه السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ     |
|          |    | بِمَا كَسَبَتْ وَهُم لَا يُظْلَمُونَ                                              |
| 124      | 23 | أَفَرَأَيْتَ مِنِ اتَّخَذَ إِلَهُه هَوَاه وَأَضَلُّه اللَّه عَلَى عِلْمٍ وَخَتَم  |
|          |    | عَلَى سَمْعِهِ اللهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ                                         |
|          |    | سورة الأحقاف                                                                      |
| 318      | 11 | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لُو كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا   |
|          |    | ٳڵؖۑؚؚ؞                                                                           |
|          |    | سورة محمد                                                                         |
| 329      | 07 | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتصُرُوا اسَّه يَنصُرْكُم وَيُثَّبِّتُ        |
|          |    | أَقْدَامَكُم                                                                      |
| 139      | 19 | فَاعْلُم أَنَّهُ لَا إِلَّه إِلَّا اللَّه                                         |
| 330      | 38 | وَإِن تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قُوماً غَيْرَكُّم ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُم |
|          |    | سورة الحجرات                                                                      |
| 106، 258 | 13 | يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم      |
|          |    | شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارِفُوا                                                |
|          |    | سورة ق                                                                            |
| 177      | 16 | وَلَقَد خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلُم مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ       |
|          |    | أَقْرَبُ إِلَّيهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ                                          |





|              |           | سورة الذاريات                                                                    |
|--------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 331          | 56        | وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ                          |
| 72، 107، 257 | 56 إلى 58 | وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مِنْهُم     |
|              |           | مِّن رِّرْقٍ هُو الرَّرَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ                           |
|              |           | سورة النجم                                                                       |
| 152          | 04 -03    | وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى، إِنْ هُو إِلَّا وَحْي يُوحَى                        |
|              |           | سورة القمر                                                                       |
| 81           | 49        | إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاُه بِقَدرٍ                                          |
|              |           | سورة الرحمن                                                                      |
| 106          | 1 إلى 4   | الرَّحْمَنُ، عَلَم الْقُرْآنَ، خَلَقَ الْإِنسَانَ، عَلَّمُه الْبَيَانَ           |
|              |           | سورة الواقعة                                                                     |
| 95           | 57        | نَحْنُ خَلَقْنَاكُم فَلُولَا تُصَدِّقُونَ                                        |
| 103          | 59 -58    | أَفَرَأَيْتُم مَّا تُمْنُونَ، أَأَنتُم تَخْلُقُونَه أُم نَحْنُ الْخَالِقُونَ     |
| 103          | 62        | وَلَقَد عَلِمْتُم النَّشْأَة الْأُولَى فَلَوْلَا تَذكَّرُونَ                     |
| 95           | 64-63     | أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ، أَأَنتُم تَزْرَعُونَه أُم نَحْنُ الزَّارِعُونَ   |
|              |           | سورة الحديد                                                                      |
| 97           | 01        | سَبَّح بِسِّه مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيم       |
| 86           | 05        | لُّه مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجُع الْأُمُورِ         |
| 259          | 07        | آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ |
|              |           | فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنكُّم وَأَنفَقُوا لَهُم أَجْر كَبِير                       |





|     |        | سورة المجادلة                                                                                                                                                                            |
|-----|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 178 | 04 -03 | وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِسَائِهُم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيْم                                                             |
| 142 | 11     | يَرْفَعِ اللهِ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُّم وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْم دَرَجَاتٍ                                                                                                          |
|     |        | سورة الحشر                                                                                                                                                                               |
| 97  | 01     | سَبَّح سِّه مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيم                                                                                                         |
|     |        | سورة الممتحنة                                                                                                                                                                            |
| 317 | 05     | رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِنْتَةً لِّلَّذِينَ كَفَرُوا                                                                                                                                   |
|     |        | سورة الصف                                                                                                                                                                                |
| 317 | 02     | أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَمِ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ                                                                                                                          |
| 163 | 03 -02 | أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَمِ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ، كَبُر مَقْتاً عِند اسِّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ                                                            |
|     |        | سورة الجمعة                                                                                                                                                                              |
| 97  | 01     | يُسَبُّح سَّه مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ                                                                |
| 88  | 07 -06 | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِن زَعَمْتُم أَنَّكُم أَوْلَيَاء لِلَّهِ مِن دُونِ                                                                                                       |
|     |        | النَّاسِ وَاللَّه عَلِيْم بِالطَّالِمِينَ                                                                                                                                                |
|     |        | سورة التغابن                                                                                                                                                                             |
|     | 01     | يُسَبِّح شَّه مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَه الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمَلْكُ وَلَهُ الْمَلْكُ وَلَهُ الْمَدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ |





|           | 03      | خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُم فَأَحْسَنَ                                               |
|-----------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           |         | صُورَكُم وَالِنْيهِ الْمَصِير                                                                                     |
|           |         | سورة الطلاق                                                                                                       |
| 95        | 01      | لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّه يُحْدِثُ بَعْد ذَلِكَ أَمْراً                                                          |
| 330       | 03 - 02 | وَمَن يَتَّقِ اللَّه يَجْعَل لَهُ مَخْرَجاً، وَيَرْزُقُه مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ اللَّه لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً |
|           |         | يحسبب الله بحل سيء قدرا                                                                                           |
|           |         | سورة الملك                                                                                                        |
| 262 ، 233 | 02      | الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاة لِيَبْلُوكُم أَيُّكُم أَدُسُن عَمَلاً                                        |
|           |         | وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُور                                                                                        |
| 117       | 15      | هُو الَّذِي جَعَلَ لَكُم الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا                                            |
|           |         | وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَّيهِ النُّشُور                                                                       |
| 251       | 22      | أَفَمَن يَمْشِي مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أُمَّن يَمْشِي سَوِيّاً                                            |
|           |         | عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ                                                                                         |
|           |         | سورة القلم                                                                                                        |
| 182، 347  | 04      | وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ                                                                                  |
|           |         | سورة الحاقة                                                                                                       |
| 113       | 08      | فَهَلْ تَرَى لَهُم مِّن بَاقِيَةٍ                                                                                 |
|           |         |                                                                                                                   |
|           |         | سورة نوح                                                                                                          |
| 103       | 17      | وَاشَّه أَنبَتَكُم مِّنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً                                                                       |
|           |         | سورة الجن                                                                                                         |
|           |         |                                                                                                                   |





| 34  | 14        | وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَم فَأُوْلَئِكَ   |
|-----|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|     |           | تَحَرَّوا رَشَداً                                                                   |
| 71  | 17        | وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً                       |
|     |           | سورة المدثر                                                                         |
|     | 01 إلى 07 | يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرِ، قُم فَأَنذِر، وَرَبَّكَ فَكَبِّر، وَثِيَابِكَ فَطَهِّر، |
|     |           | وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ، وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ، وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ            |
|     |           | سورة الإنسان                                                                        |
| 258 | 03 - 02   | إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاه       |
|     |           | سَمِيعاً بَصِيراً، إِنَّا هَدَيْناُه السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً   |
|     |           | سورة الإنفطار                                                                       |
| 103 | 07        | خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ                                                      |
|     |           | سورة البروج                                                                         |
| 86  | 16        | فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ                                                             |
|     |           | سورة الأعلى                                                                         |
| 92  | 02        | الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى                                                             |
| 80  | 03 - 02   | الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى، وَالَّذِي قَدَّر فَهَدَى                                   |
| 93  | 03        | وَالَّذِي قَدَّر فَهَدَى                                                            |
|     |           | سورة الغاشية                                                                        |
| 141 | 17        | أَفَلَا يَنظُرُونَ                                                                  |
|     | 22-21     | فَذَكِّر إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّر، أَسْتَ عَلَّيهِم بِمُصَيْطٍ                       |





|          |           | سورة الفجر                                                                               |
|----------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 113      | 06 إلى 14 | أَلْم تَر كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ، إِرَم ذَاتِ الْعِمَادِ، الَّتِي لُم             |
|          |           | يُخْلَقْ مِثْلُهَا إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ                                        |
|          |           | سورة التين                                                                               |
| 103      | 04        | لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ                                      |
|          |           | سورة العلق                                                                               |
| 345      | من 01 إلى | اقُوا لَٰ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ، اقُرأ          |
|          | 05        | وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ، الَّذِي عَلَّم بِالْقَلَمِ، عَلَّم الْإِنسَانَ مَا لَّم يَعْلُم   |
| 278      | 07 -06    | كَلَّا إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى، أَن رَّأَه اسْتَغْنَى                                |
| 172      | من 09 إلى | أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى، عَبْداً إِذَا صَلَّى، أَرَأَيْتَ إِن كَانَ                   |
|          | 12        | عَلَى الْهُدَى، أُو أَمَر بِالثَّقُوى                                                    |
|          |           | سورة البينة                                                                              |
| 348 ،108 | 05        | وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَه الدِّينَ حُنَفَاء             |
|          |           | وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينَ الْقَيِّمَةِ                 |
|          | <u> </u>  | سورة العصر                                                                               |
| 36       | 01 إلى 03 | وَالْعَصْرِ، إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ، إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا                    |
|          |           | وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ                                        |
|          |           | سورة الإخلاص                                                                             |
| 84 ،82   | 01 إلى 04 | قُلْ هُو الله أَحَد، الله الصَّمَد، لم يَلِد وَلُم يُولَد، وَلُم يَكُن لَه كُفُواً أَحَد |
| i        | Ĺ         | ı                                                                                        |





## ثانيا: فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الراوي          | الحديث                                   |
|--------|-----------------|------------------------------------------|
| 174    | أبو داوود       | إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم    |
|        |                 | القائم.                                  |
| 36     | أحمد بن حنبل    | تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم  |
|        |                 | يرفعها على منهاج النبوة ثم سكت.          |
| 268    | أحمد وأبو داوود | يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعي      |
|        |                 | الأكلة قال حب الدنيا وكراهية الموت.      |
| 84     | البخاري         | إن لله تسعة وتسعين اسما مائة إلا واحد من |
|        |                 | احصاهاإنه وتر يحب الوتر.                 |
|        | البخاري         | إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا      |
|        |                 | غلبه، وشيء من الدلحة.                    |
|        | البخاري         | مثل المؤمنين في تادهم وتراحمهم وتعاطفهم  |
|        |                 | الجسد بالسهر والحمى.                     |
| 98     | البخاري         | إن بمكة حجرا كان يسلم على ليالي بعثت:    |
|        |                 | إني لا أعرفه الآن.                       |
| 98     | البخاري         | خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى     |
|        |                 | رل ق جذع رسول الله فمسحه فسكن.           |
| 120    | البخاري         | بقوله صلى الله عليه وسلم "وإنما الأعمال  |
|        |                 | بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى".          |
| 126    | البخاري         | إن الله تعالى قال من عادى لي وليا فقد    |
|        |                 | آذنته ولئن استعاذني لأعيذنه.             |





| 130 | البخاري          | المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا.  |
|-----|------------------|----------------------------------------|
| 236 | البخاري          | من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب، وما  |
|     |                  | تقرب ولئن استعاذني لأعيذنه.            |
| 346 | البخاري          | من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب وما   |
|     |                  | تقرب ولئن استعاذ بي لأعيذنه.           |
| 270 | البخاري          | إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر      |
|     |                  | الساعة.                                |
| 349 | البخاري ومسلم    |                                        |
|     |                  | مانوى إلى ما هاجر إليه.                |
| 129 | موطأ مالك وأحمد  | إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.         |
| 347 | موطأ مالك        | إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.         |
| 282 | مالك             | إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.         |
|     | مالك بن أنس.موطأ | وإنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.        |
|     | مالك             |                                        |
| 130 | مسلم             | مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم        |
|     |                  | وتعاطفهم الجسد بالسهر والحمى.          |
| 164 | مسلم             | يؤتي بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار |
|     |                  | فتندلق وأنهى عن المنكر وآتيه.          |
| 181 | مسلم             | من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم  |
|     |                  | يستطع وذلك أضعف الإيمان.               |
| 231 | مسلم             | أحب الأعمال إلى الله تعالى أدومها وإن  |
|     |                  | ق <i>ل ـ</i>                           |





| 284 | مسلم           | أتدرون من المفلس؟ قالوا: المفلس فينا من |
|-----|----------------|-----------------------------------------|
|     |                | لا درهم ثم طرح في النار.                |
| 352 | مسلم           | فأخبرني عن الإحسان، قال أن تعبد الله    |
|     |                | كأنه تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك.    |
|     | المنذري. مختصر | مثلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى    |
|     | صحيح مسلم      | بنيانا وأنا خاتم النبيين.               |
| 182 | المقدسي        | كان رسول الله أحلم الناس وأسخى الناس    |
|     |                | وأعطف الناس، أبعد الناس عنه الخ         |
|     | صحيح جامع      | من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في     |
|     |                | قلبه من الدنيا إلا بما قدر له.          |
|     |                | الحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق    |
|     |                | . لها                                   |
|     |                | كما تكونوا يول عليكم.                   |
|     |                | كما تكونوا يول عليكم.                   |
|     |                | الساعي على الأرملة واليتيم كالمجاهد في  |
|     |                | سبيل الله.                              |
|     |                | أنا وكافل اليتيم كهاتين.                |
|     |                | كلكم راع وكلكم مسؤول عن راعيته.         |
|     |                | لتأمرن بالمعروف ولتتهون عن المنكر أو    |
|     |                | ليسلطن الله فلا يستجاب لهم.             |





## ثالثا: فهرس الأشكال

### نماذج فقط (مخططات) من النماذج الكثيرة التي وضعها الطيب برغوث

| الصفحة | العنوان                                          | رقم |
|--------|--------------------------------------------------|-----|
| 62     | الأزمة الحضارية                                  | 01  |
| 262    | مشروع منهجية إنتاج الفعل الحضاري                 | 02  |
| 318    | قوانين الفعالية الحضارية                         | 03  |
|        | المداخل الكبرى لمركز الرؤية العقدية              | 04  |
|        | المداخل الكلية لسنن الصيرورة الاستخلافية         | 05  |
|        | المداخل الكلية لسنن الفعالية الاستخلافية         | 06  |
|        | قوانين الفعالية الحضارية                         | 07  |
|        | دورة الفعالية الحضارية                           | 80  |
|        | الهيكلية السننية العامة لصيرورة الأزمات الحضارية | 09  |
|        | مخطط دورة الفعالية التربوية                      | 10  |





# رابعا: فهرس الأعلام

| الصفحة | العلم (المفكر)        | الرقم |
|--------|-----------------------|-------|
|        | تايلور                | .1    |
|        | شبنلجر                | .2    |
|        | توينبي                | .3    |
|        | لاوتسي                | .4    |
|        | كونفو شيوس            | .5    |
|        | أورسيوس               | .6    |
|        | فيكو                  | .7    |
|        | فولتير                | .8    |
|        | هردرد                 | .9    |
|        | أوقستين               | .10   |
|        | كوهن                  | .11   |
|        | ماركس                 | .12   |
|        | انجلز                 | .13   |
|        | نيتشه                 | .14   |
|        | هيجل                  | .15   |
|        | فوكوياما              | .16   |
|        | هنتقتن                | .17   |
|        | عبد الرحمان ابن خلدون | .18   |





| مالك بن نبي             | .19 |
|-------------------------|-----|
| محمد باقر الصدر         | .20 |
| علي شريعتي              | .21 |
| الطيب برغوث             | .22 |
| عبد المجيد النجار       | .23 |
| محمد أبو القاسم حاج حمد | .24 |
| جودت سعيد               | .25 |
| عماد الدين خليل         | .26 |
| حسن الترابي             | .27 |
| خالص جلبي               | .28 |
| أحمد محمد كنعان         | .29 |
| ماجد عرسان الكيلاني     | .30 |
| مرتضى المطهري           | .31 |
| اسماعيل راجي الفاروقي   | .32 |
| أبو يعرب المرزوقي       | .33 |
| محمد هیشور              | .34 |
| أبو القاسم سعد الله     | .35 |
| ابن رشد                 | .36 |
| سید قطب                 | .37 |
| أبو الأعلى المودودي     | .38 |
| محمد رشید رضا           | .39 |





| عمر عبيد حسنة       | .40 |
|---------------------|-----|
| فائق العبيدي        | .41 |
| حسن سليمان          | .42 |
| عبد الحميد بن باديس | .43 |
| طه جابر العلواني    | .44 |
| التهامي مجوري       | .45 |
| الطاهر سعود         | .46 |
| محمد فراح           | .47 |
| عبد العزيز شوحة     | .48 |
| عبد السلام الهراس   | .49 |
| مولود برغوث         | .50 |
| محمد التجاني        | .51 |
| محمد السعيد         | .52 |
| أحمد سحنون          | .53 |
| أبو حامد الغزالي    | .54 |
| العز بن عبد السلام  | .55 |
| ابن الجوزي          | .56 |
| أبو اسحاق الشاطبي   | .57 |
| ابن الأزرق          | .58 |
| ابن تيمية           | .59 |
| ابن القيم           | .60 |





| الإمام الدهلوي         | .61 |
|------------------------|-----|
| البشير الإبراهيمي      | .62 |
| محمد الغزالي           | .63 |
| يوسف القرضاوي          | .64 |
| عماد الدين خليل        | .65 |
| عبد الحميد أبو سليمان  | .66 |
| حسن الدسوقي            | .67 |
| محمود صفر              | .68 |
| راشد الغنوشي           | .69 |
| محمد إقبال             | .70 |
| محمد حسین فضل الله     | .71 |
| علي سامي النشار        | .72 |
| محمد الخضري            | .73 |
| مصطفى حلمي             | .74 |
| محمد عبد الهادي        | .75 |
| محمود قاسم             | .76 |
| ابراهيم بيومي          | .77 |
| عبد الحليم محمود       | .78 |
| سلیمان دنیا            | .79 |
| محمد البهي             | .80 |
| محمد عبد الرحمان مرحبا | .81 |





| عبد الرحمان بدوي      | .82 |
|-----------------------|-----|
| محمد أبو ريان         | .83 |
| مصطفى عبد الرازق      | .84 |
| محمد قطب              | .85 |
| محمد سعيد النورسي     | .86 |
| منير شفيق             | .87 |
| علي بودربالة          | .88 |
| عبد الكريم زيدان      | .89 |
| عبد الحليم عويس       | .90 |
| أحمد محمد كنعان       | .91 |
| محمد عمارة            | .92 |
| علي شريعتي            | .93 |
| طه عبد الرحمان        | .94 |
| عبد الوهاب المسيري    | .95 |
| محمد مفتاح            | .96 |
| زكي الميلاد           | .97 |
| سفيان بن الشيخ الحسين | .98 |
| حسن حبنكة الميداني    | .99 |
| سليمان الخطيب         | 100 |
| طارق البشري           | 101 |
| رضوان السيد           | 102 |





| عبد الجبار الرفاعي         | 103 |
|----------------------------|-----|
| کارل مارکس                 | 104 |
| فروید                      | 105 |
| انجلز                      | 106 |
| بوذا                       | 107 |
| بوسویه                     | 108 |
| شبنجلر                     | 109 |
| هرمان دي كيسرلنج           | 110 |
| محمد عبده                  | 111 |
| حسن البنا                  | 112 |
| محمد عبد الوهاب            | 113 |
| نور الدين مسعودان          | 114 |
| عبد العزيز برغوث           | 115 |
| محمد المبارك               | 116 |
| محمد علي أبو ريان          | 117 |
| سعید حوی                   | 118 |
| نعمان عبد الرزاق السامرائي | 119 |
| أكرم ضياء العمري           | 120 |
| ابن کثیر                   | 121 |
| القاسمي محمد جمال الدين    | 122 |
| ابن عاشور الطاهر           | 123 |





| محمد عبد الله الشرقاوي | 124 |
|------------------------|-----|
| الراغب الأصفهاني       | 125 |
| سليمان الخطيب          | 126 |
| سارتر                  | 127 |
| موریس کرانستون         | 128 |
| عباس محمود العقاد      | 129 |
| عبد الله الدراز        | 130 |
| ندیم جاسم              | 131 |
| محمد أبو زهرة          | 132 |
| عفت الشرقاوي           | 133 |
| أحمد محمد صبحي         | 134 |
| أحمد طالب الابراهيمي   | 135 |
| أندري درليك            | 136 |
| حازم زكريا محي الدين   | 137 |
| المدني عباس            | 138 |
| بوبكر جيلالي           | 139 |
| مبارك الميلي           | 140 |
| توفيق المدني           | 141 |
| عبد الرحمان الجيلالي   | 142 |
| مولود قاسم آیت بلقاسم  | 143 |
| بوعزيز                 | 144 |





| خذري              | 145 |
|-------------------|-----|
| الهادي الحسني     | 146 |
| محساس             | 147 |
| دبوز              | 148 |
| محمد ناصر         | 149 |
| الزبيري           | 150 |
| ابن العقون        | 151 |
| العربي تبسي       | 152 |
| فضيل الورتلاني    | 153 |
| أطفيش             | 154 |
| عمر دردور         | 155 |
| عبد اللطيف سلطاني | 156 |
| أحمد حماني        | 157 |
| الأطرش            | 158 |
| حمادة بن الساعي   | 159 |
| عبد الرحمان شيبان | 160 |
| بن لكبير          | 161 |
| عمار طالبي        | 162 |
| رشید بن عیسی      | 163 |
| عبد الرزاق قسوم   | 164 |
| محمد التجاني      | 165 |





| الهاشمي التجاني     | 166 |
|---------------------|-----|
| الحسني              | 167 |
| محمد فراح           | 168 |
| محمد العربي لعموري  | 169 |
| الطيب العقبي        | 170 |
| مبارك بيوض          | 171 |
| المولود الحافظي     | 172 |
| الطيب المهاجي       | 173 |
| مولاي بن شريف       | 174 |
| السعيد البجري       | 175 |
| حسين الطرابلسي      | 176 |
| عبد القادر القاسمي  | 177 |
| محمد الفضيل البراقي | 178 |
| عمر اسماعيل         | 179 |
| محمد المهدي         | 180 |
| آیت سي عبد العزیز   | 181 |
| محمد الرميلي        | 182 |
| الحاج عمر العنق     | 183 |
| أبو اليقضان         | 184 |
| السعيد الزهراوي     | 185 |
| محمد خير الدين      | 186 |





| علي أبو الخيار     | 187 |
|--------------------|-----|
| يحي حمودي          | 188 |
| قدور الحلوي        | 189 |
| عبد القادر بن زیان | 190 |
| أبو يعلى الزواوي   | 191 |
| رودوس محمد         | 192 |
| محمد مرابط         | 193 |
| رشید بطحوش         | 194 |
| محمد بن الباي      | 195 |
| أحمد بن جدو        | 196 |
| عبد الرشيد مصطفاوي | 197 |
| عمار طالبي         | 198 |
| محمد الأكحل شرفاء  | 199 |
| محمد الشريف قاهر   | 200 |
| عبد الوهاب حمودة   | 201 |
| محمد نسیب          | 202 |
| مختار بولعروف      | 203 |
| عمر كانوني         | 204 |
| ابراهيم الماحي     | 205 |
| سلیمان جنات        | 206 |
| صالحي الزبير       | 207 |





| 208 مختار عنيبة        |
|------------------------|
| 209 رضا بن لفقهية      |
| 210 عبد اللطيف سلطاني  |
| 211 مصباح حويذق        |
| 212 عمر العرباوي       |
| 213 عباس التركي        |
| 214 الحاج خليفي        |
| 215 عمر خاوي           |
| 216 سليمان بن يوسف     |
| 217 الحاج أيوب         |
| 218 براهيم بوداود      |
| 219 محمد آكلي تيغيلت   |
| 220 محمد مصطفى براهيمي |
| 221 عبد الله العربي    |
| 222 مصطفى بلعيد        |
| 223 ثابت أولمحمد       |
| 224 بلخامسة نور الدين  |
| 225 عبد الهادي قند     |







### 1. الفه رس المجمل:

| مقدمة                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| لباب الأول: المدرسة الحضارية الفلسفية الإسلامية المعاصرة                         |
| الفصل الأول: ما هية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة                 |
| المبحث الأول: التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة                       |
| المطلب الأول: مفهومها ونشأتها وأقطابها                                           |
| المطلب الثاني: روافدها النظرية وآلياتها العملية                                  |
| المطلب الثالث: أسماؤها ومبادئها وخصائصها                                         |
| المطلب الرابع: موقعها وموقفها من المدارس الأخرى                                  |
| المبحث الثاني: الوقية العقدية الكونية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة89      |
| المطلب الأول: رؤية المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة للإسلام ورسالته في الحياة |
| المطلب الثاني: إيمانها ورؤيتها حول الله                                          |
| المطلب الثالث: إيمانها ورؤيتها حول الكون                                         |
| المطلب الرابع: إيمانها ورؤيتها حول الإنسان                                       |
| المبحث الثالث: الرؤية المعرفية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة155            |
| المطلب الأول:مفهوم المعرفة وأهميتها وعناية الإسلام بها                           |





|                                 | المطلب النائي:مفهوم وحصائص وأولويات إسلامية المعرفية                                                                                                                  |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 163                             | المطلب الثالث:مصادر المعرفة ومنهجية القرآن المعرفية                                                                                                                   |
| 164                             | المطلب الرابع:ضبط العلاقة بين النقل والعقل                                                                                                                            |
| 180                             | المبحث الرابع: الرؤية الأخلاقية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة.                                                                                                  |
| 180                             | المطلب الأول:مفهوم الأخلاق وعناية الإسلام بالمسألة الأخلاقية.                                                                                                         |
| 193                             | المطلب الثاني:ضوابط الإسلام في المسألة الأخلاقية                                                                                                                      |
| 200                             | المطلب الثالث:طرق الإلزام الأخلاقي في الإسلام                                                                                                                         |
|                                 | المطلب الرابع: النسقية الاستلزامية بين الدين الصحيح والأخلاق الطيبة.                                                                                                  |
| 205                             | الفصل الثاني: الرؤية الحضارية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة                                                                                                     |
|                                 | المصول الصافي. الروية المصارية المحارية الإسلامية المحاسبة                                                                                                            |
|                                 | المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات                                                                                                                      |
| 205                             |                                                                                                                                                                       |
| 205<br>205                      | المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات                                                                                                                      |
| 205<br>205<br>211               | المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات                                                                                                                      |
| 205<br>205<br>211<br>216        | المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات المطلب الأول:مداخل مفتاحية أساسية في فلسفتها الحضارية المطلب الثاني:مفهوم الحضارة                                    |
| 205<br>205<br>211<br>216<br>277 | المبحث الأول: مفهوم الحضارة وعوامل بناء الحضارات المطلب الأول:مداخل مفتاحية أساسية في فلسفتها الحضارية المطلب الثاني:مفهوم الحضارة المطلب الثانث: و امل بناء الحضارات |





| المطلب النائي: رأي عبد المجيد النجار وعمر عبيد حسنه                                |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الثالث: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري                               |
| المبحث الثالث: وقوع الأزمات الحضارية والدعوة إلى التجديد الحضاري301                |
| المطلب الأول: وقوع الأزمات الحضارية                                                |
| المطلب الثاني: الدعوة إلى التجديد الحضاري                                          |
| المبحث الرابع: الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيفية الخروج منها                  |
| المطلب الأول: رأي مالك بن نبي والطيب برغوث                                         |
| المطلب الثاني: رأي طه جابر العلوانيو أحمد محمد كنعان                               |
| المطلب الثالث: رأي المعهد العالمي للفكر الإسلامي                                   |
| المطلب الرابع: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري                               |
| الباب الثاني: الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالميةو الجزائرية |
| الفصل الأول: التعريف بالطيب برغوث                                                  |
| المبحث الأول: المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة                        |
| المطلب الأول:التعريف بالجزائر وتاريخها                                             |
| المطلب الثاني: التعريف بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة402           |
| المطلب الثالث:التعريف بحركة البناء الحضاري نموذجا عن المدرسة الجزائرية426          |





| المبحث النائي: نشأة ومسيرة ومؤلفات الطيب برعوت                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الأول: نشأة ومسيرة الطيب برغوث                                                 |
| المطلب الثاني: مؤلفات وجهود الطيب برغوث                                               |
| المطلب الثالث:شهادات حية عن الطيب برغوث                                               |
| المبحث الثالث: عوامل النضج والتميز العلمي والفلسفي لدى الطيب برغوث457                 |
| المطلب الأول: المرجعية المعصومة والهم الرسالي                                         |
| المطلب الثاني: طبيعة نشأته العلمية ونشأته الحركية                                     |
| المطلب الثالث: القراءة السننية المتكاملة والإيمان بالاستقلالية التكاملية النوعية. 464 |
| المطلب الرابع: صبغة المنهج والمنهجية في دعوة وكتابات وفلسفة الطيب برغوث471            |
| المطلب الخامس: النخبة العلمائية التي أثرت في شخصية الطيب برغوث 479                    |
| المبحث الرابع:مدخل إلى عالم فلسفة الحضارة والتاريخ بمنظار الطيب برغوث495              |
| المطلب الأول:أهمية فلسفة الحضارة والتاريخ ودور التنظير فيها                           |
| المطلب الثاني: الاتجاهات الكبرى في فلسفة الحضارة والتاريخ                             |
| المطلب الثالث:نماذج من الإبداع الفلسفي في أطلس مصطلحات الطيب برغوث500                 |
| المطلب الرابع: نماذج من مقولات ونصوص فلسفية للطيب برغوث503                            |
| الفصل الثاني: نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث                              |





| المبحث الأول: التعريف بنظرية التدافع والتجديد                             |
|---------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الأول: الإشكال الذي انطلق منه الطيب برغوث                          |
| المطلب الثاني: المنهج الذي اتبعه الطيب برغوث                              |
| المطلب الثالث: تقديم الطيب برغوث لنظريته وتعريفه بها512                   |
|                                                                           |
| المبحث الثاني: الإطار النظري لنظرية التدافع والتجديد                      |
| المطلب الأول: الأبعاد الكبرى لنظرية التدافع والتجديد                      |
| المطلب الثاني: الطريق إلى النهضة الحضارية                                 |
| المطلب الثالث: القوانين الكلية لتفسير الأزمات الحضارية                    |
| المطلب الرابع: محورية ومقومات وأولويات البعد التربوي في البناء الحضاري أو |
| تجديده.                                                                   |
| المبحث الثالث: الإطار التطبيقي لنظرية التدافع والتجديد                    |
| المطلب الأول: الحركات الرسالية مرجعية تطبيقية لنظرية التدافع والتجديد549  |
| المطلب الثاني: دعائم المرجعية النموذجية في الحركات الرسالية550            |
| المطلب الثالث:نماذج من حركات رسالية تطبيقية لنظرية التدافع والتجديد556    |
| خاتمة البحث                                                               |
| نوصيات الباحث                                                             |





| صادر ومراجع البحث                    | مد    |
|--------------------------------------|-------|
| خصات البحث                           | مد    |
| أولا: ملخص البحث باللغة العربية      |       |
| ملخص مجمل:                           |       |
| ملخص مفصل:                           |       |
| ثانيا: ملخص البحث باللغة الانجليزية  |       |
| ثالثًا: ملخص البحث باللغة الألمانية: |       |
| رابعا: ملخص البحث بالغة الفرنسية:    |       |
| بارس البحث:                          | فه    |
| أولا" فهرس الآيات                    | :<br> |
| ثانيا: فهرس الأحاديث النبوية:        |       |
| ثالثًا:فهرس الأعلام:                 | i     |
| رابعا: فهرس الموضوعات:               | )     |





### 2. الفهوس المفصل

| ĺ  | مقدمة:                                                          |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 24 | الباب الأول: المدرسة الحضارية الفلسفية الإسلامية المعاصرة       |
| 25 | الفصل الأول: ماهية المدرسة الفلسفية الحضارية الإسلامية المعاصرة |
| 26 | المبحث الأول: التعريف بالمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة      |
| 26 | المطلب الأول: مفهومها ونشأتها وأقطابها                          |
| 26 | القرع الأول: مفهومها                                            |
| 33 | الفرع الثاني: نشأتها وأقطابها                                   |
| 36 | المطلب الثاني: روافدها النظرية وآلياتها العملية                 |
| 36 | الفرع الأول: روافدها الفكرية النظرية                            |
| 38 | الفرع الثاني: آلياتها العملية                                   |
| 47 | المطلب الثالث: أسماؤها ومبادئها وخصائصها                        |
| 47 | الفرع الأول: أسماؤها ومبادئها                                   |
| 52 | الفرع الثاني: خصائصها                                           |
| 63 | المطلب الرابع: موقعها وموقفها من المدارس الأخرى                 |
| 63 | الفرع الأول: موقعها من المدارس المختلفة الأخرى                  |





| الفرع النائي: موقفها من المدارس العربية و الإسلامية الاحرى                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني: الوقية العقدية الكونية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة89       |
| المطلب الأول: رؤية المدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة للإسلام ورسالته في الحياة. |
| الفرع الأول: الإسلام قطاع من القاموس الإلهي العام                                 |
| الفرع الثاني: الإسلام مدخل مفتاحي العبودية والسيادة90                             |
| الفرع الثالث: الإسلام طريق الإمامة الحضارية                                       |
| الفرع الرابع: مفهوم الرؤية الكونية وأهميتها                                       |
| المطلب الثاني: إيمانها ورؤيتها حول الله.                                          |
| الفرع الأول: الله سبحانه موجود.                                                   |
| الفرع الثاني: الله سبحانه واحد                                                    |
| الفرع الثالث: الله سبحانه له صفات الكمال                                          |
| الفرع الرابع: توحيد الله محور العبودية وأساس البناء والتدافع الحضاري107           |
| المطلب الثالث: إيمانها ورؤيتها حول الكون                                          |
| الفرع الأول:الكون مخلوق من الله                                                   |
| الفرع الثاني: الكون عابد شه                                                       |
| الفرع الثالث: الكون مسخر من الله للإنسان                                          |
|                                                                                   |





| المطلب الرابع: إيمانها ورؤينها حول الإنسان                               |
|--------------------------------------------------------------------------|
| القرع الأول: الإنسان مخلوق من الله                                       |
| الفرع الثاني: الإنسان مكرم من الله                                       |
| ا <b>لفرع الثالث:</b> الإنسان عابد شــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| القرع الرابع: الإنسان مستخلف من الله في الأرض                            |
| الفرع الخامس: الإنسان شاهد على الناس                                     |
| مبحث الثالث: الرؤية المعرفية للمدرسة الحضارية الإسلامية المعاصرة         |
| المطلب الأول:مفهوم المعرفة وأهميتها وعناية الإسلام بها                   |
| القرع الأول:مفهوم المعرفة                                                |
| الفرع الثاني:أهمية المسألة المعرفية                                      |
| الفرع الثالث:عناية الإسلام بالمسألة المعرفية                             |
| المطلب الثاني:مفهوم وخصائص وأولويات إسلامية المعرفية                     |
| القرع الأول:مفهوم إسلامية المعرفة                                        |
| القرع الثاني:خصائص إسلامية المعرفة                                       |
| القرع الثالث:أهمية وأولوية إسلامية المعرفة                               |
| المطلب الثالث:مصادر المعرفة ومنهجية القرآن المعرفية                      |





| 163     | الفرع الأول:مصادر المعرفة                                       |
|---------|-----------------------------------------------------------------|
| 164     | الفرع الثاني:منهجية القرآن المعرفية                             |
| 165     | المطلب الرابع:ضبط العلاقة بين النقل والعقل                      |
| 165     | القرع الأول:مفهوم الوحي وأسماؤه وخصائصه                         |
| 171     | الفرع الثاني: مفهوم العقل وخصائصه                               |
| 174     | الفرع الثالث:حدود العلاقة بين الوحي (النقل) والعقل              |
| اصرة180 | المبحث الرابع: الرؤية الأخلاقية للمدرسة الحضارية الإسلامية المع |
| 180     | المطلب الأول:مفهوم الأخلاق وعناية الإسلام بالمسألة الأخلاقية    |
| 180     | القرع الأول:مفهوم علم الأخلاق                                   |
| 181     | الفرع الثاني:مفهوم القيمة الأخلاقية                             |
| 181     | القرع الثالث:عناية الإسلام بالمسألة الأخلاقية                   |
| 185     | القرع الرابع: رؤية نقدية للفلسفة الأخلاقية الغربية              |
| 186     | المطلب الثاني:ضوابط الإسلام في المسألة الأخلاقية                |
| 190     | القرع الأول:مصدرها الوحي                                        |
| 186     | الفرع الثاني:متكاملة والحق والخير شعارها                        |
| 190     | الفرع الثالث:باقية ثابتة ما بقيت السماوات والأرض                |









| 212 | المطلب التاني:مفهوم الحضارة       |
|-----|-----------------------------------|
| 212 | الفرع الأول:مالك بن نبي           |
| 212 | الفرع الثاني:الطيب برغوث          |
| 215 | الفرع الثالث:سيد قطب              |
| 215 | الفرع الرابع:أبو الأعلى المودودي  |
| 216 | الفرع الخامس: عبد المجيد النجار   |
| 216 | المطلب الثالث:عوامل بناء الحضارات |
| 217 | الفرع الأول: عبد الحميد بن باديس  |
| 220 | الفرع الثاني:مالك بن نبي          |
| 240 | الفرع الثالث: الطيب برغوث         |
| 260 | الفرع الرابع: أحمد محمد كنعان     |
| 261 | الفرع الخامس: عبد المجيد النجار   |
| 264 | الفرع السادس: محمد رشيد رضا       |
| 266 | الوع السابع: جودت السعيد          |
| 269 | الفرع الثامن: عمر عبيد حدة        |
| 272 | الفرع التاسع: حسن الة ابي         |





| 276 | الفرع العاشر: فائق العبيدي                           |
|-----|------------------------------------------------------|
| 276 | الفرع الحادي عشر: حسن سلمان                          |
| 277 | المطلب الرابع: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري |
| 277 | الفرع الأول:تعريف الفعل الحضاري                      |
| 278 | الفرع الثاني: الوعي السنني وأهميته في الفعل الحضاري  |
| 278 | الفرع الثالث: دليل الفعل الحضاري السنني من القرآن    |
| 279 | الفرع الرابع:كيفية تحقيق الفعل الحضاري               |
| 281 | المبحث الثاني: أسباب سقوط الحضارات                   |
| 281 | المطلب الأول: رأي ماك بن نبي والطيب برغوث            |
| 281 | الفرع الأول: مالك بن نبي                             |
| 285 | الفرع الثاني: الطيب برغوث                            |
| 289 | المطلب الثاني: رأي عبد المجيد النجار وعمر عبيد حسنة  |
| 295 | الفرع الأول: عبد المجيد النجار                       |
| 298 | الفرع الثاني: عمر عبيد حسنة                          |
| 298 | المطلب الثالث: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري |
| 299 | الفرع الأول: تعريف الفعل المعتل                      |





| العرع النائي: مطاهر الفعل المعدل                                     |
|----------------------------------------------------------------------|
| الفرع الثالث: موقف الوحي من العقل المعتل                             |
| المبحث الثالث: وقوع الأزمات الحضارية والدعوة إلى التجديد الحضاري301  |
| المطلب الأول: وقوع الأزمات الحضارية                                  |
| الفرع الأول: الطيب برغوث                                             |
| الفرع الثاني: مالك بن نبي                                            |
| الفرع الثالث: علي بودربالة ومدني                                     |
| المطلب الثاني: الدعوة إلى التجديد الحضاري                            |
| ا <b>نفرع الأول:</b> الطيب برغوث                                     |
| الفرع الثاني:مالك بن نبي                                             |
| الفرع الثالث:عبد المجيد النجار                                       |
| المبحث الرابع: الأزمة الحضارية للأمة الإسلامية وكيفية الخروج منها312 |
| المطلب الأول: رأي مالك بن نبي والطيب برغوث                           |
| ا <b>نفرع الأول:</b> مالك بن نبي                                     |
| القرع الثاني: الطيب برغوث                                            |
| المطلب الثاني: رأي طه جابر العلوانيو أحمد محمد كنعان                 |





| 336            | الفرع الأول: طه جابر العلواني                                         |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 341            | الفرع الثاني: أحمد محمد كنعان                                         |
| 346            | المطلب الثالث: رأي المعهد العالمي للفكر الإسلامي                      |
| 346            | الفرع الأول: التعريف بالمعهد العالمي للفكر الإسلامي ومنهجه            |
| 352            | الفرع الثاني: ط ح الإشكال                                             |
| 352            | الفرع الثالث: مفهوم الأزمة الفكرية ومظاهرها                           |
| 353            | الفرع الرابع: حل الأزمة الفكرية الراهنة للأمة الإسلامية               |
| 353            | المطلب الرابع: رؤية الجمعية الإسلامية للبناء الحضاري                  |
| 354            | الفرع الأول: رؤية الجمعية لأزمة الأمة الإسلامية                       |
| 362            | الفرع الثاني: رؤية الجمعية للبناء والتجديد الحضاري للأمة              |
| 366            | الفرع الثالث: خلاصة منهج البناء كما تراه الجمعية                      |
| ميةو الجزائرية | الباب الثاني: الطيب برغوث نموذجا عن المدرسة الحضارية الإسلامية العالم |
| 390            | الفصل الأول: التعريف بالطيب برغوث                                     |
| 395            | المبحث الأول: المدرسة الحضارية الجزائرية الإسلامية المعاصرة           |
| 396            | المطلب الأول:التعريف بالجزائر وتاريخها                                |
| 396            | الفرع الأول:تعريف الجزائر                                             |





| 397                    | الفرع الثاني: تاريخ الجزائر الحضاري والثقافي           |
|------------------------|--------------------------------------------------------|
| 398                    | الفرع الثالث: تاريخ الجزائر البطولي الثوري             |
| 400                    | الفرع الرابع: الجزائر بلد العلم والعلماء والفلاسفة     |
| سلامية المعاصرة402     | المطلب الثاني: التعريف بالمدرسة الحضارية الجزائرية الإ |
| سلامية المعاصرة402     | الفرع الأول: مفهوم المدرسة الحضارة الجزائرية الإ       |
| لحضارية403             | الفرع الثاني: رؤيتها العقدية والمعرفية والأخلاقية وال  |
| لوطني404               | الفرع الثالث:منهجها التغييري والتأليفي والمجالي وا     |
| 412                    | الفرع الرابع:أسماؤها والتطور التاريخي لتسميتها         |
| 415                    | الفرع الخامس: روافدها وأقطابها                         |
| ن المدرسة الجزاؤ ية426 | المطلب الثالث:التعريف بحركة البناء الحضاري نموذجا عر   |
| 426                    | الفرع الأول: نشأتها                                    |
| 427                    | الفرع الثاني:تأسيسها                                   |
| 428                    | الفرع الثالث:مسيرتها                                   |
| 429                    | الفرع الرابع: خلاصة                                    |
| 431                    | المبحث الثاني: نشأة ومسيرة ومؤلفات الطيب برغوث         |
| 431                    | المطلب الأول: نشأة ومسيرة الطيب برغوث                  |





| الفرع الأول: الطيب برعوت من شعبه الريبون إلى فسنطيبه                            |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| الفرع الثاني: الطيب برغوث من قسنطينة إلى سوريا                                  |
| الفرع الثالث: الطيب برغوث من سوريا إلى النرويج                                  |
| لمطلب الثاني: مؤلفات وجهود الطيب برغوث                                          |
| الفرع الأول:من سلسلة المقالات والأبحاث إلى سلسلة مفاتيح الدعوة                  |
| الفرع الثاتي:من سلسلة مفاتيح الدعوة إلى سلسلة آفاق في الوعي السنني              |
| الفرع الثالث:من سلسلة آفاق في الوعي السنني إلى سلسلة آفاق في الخبرة القيادية449 |
| المطلب الثالث: شهادات حية عن الطيب برغوث                                        |
| الفرع الأول:التهامي مجوري وطه جابر العلواني451                                  |
| الفرع الثاني:الطاهر سعود ومحمد فراح                                             |
| الفرع الثالث:عبد العزيز شوحة وعبد السلام الهراس452                              |
| الفرع الرابع:مدير مركز التفاهم الحضاري والتربية453                              |
| الفرع الخامس:موقع للتعريف بالطيب برغوث                                          |
| المبحث الثالث: عوامل النضج والتميز العلمي والفلسفي لدى الطيب برغوث457           |
| المطلب الأول: المرجعية المعصومة والهم الرسالي                                   |
| الفرع الأول: المرجعية الإسلامية المعصومة                                        |





| الفرع الثاني: الهم الرسالي الواقعي المستمر                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الثاني: طبيعة نشأته العلمية ونشأته الحركية                                   |
| الفرع الأول: النشأة العلمية للطيب برغوث                                             |
| الفرع الثاني: النشأة الحركية للطيب برغوث                                            |
| المطلب الثالث: القراءة السننية المتكاملة والإيمان بالاستقلالية التكاملية النوعية464 |
| الفرع الأول: القراءة المتواصلة المنفتحة على آفاق السننية                            |
| الفرع الثاني: انتقاده للفلسفات الأخرى في مجال فلسفة المعرفة469                      |
| الفرع الثالث: إيمانه وممارسته لقانون الاستقلالية النوعية التكاملية470               |
| المطلب الرابع: صبغة المنهج والمنهجية في دعوة وكتابات وفلسفة الطيب برغوث472          |
| الفرع الأول: خلاصات منهجية مركزة                                                    |
| الفرع الثاني: الطيب برغوث منهجي في تفكيره                                           |
| الفرع الثالث: الطيب برغوث منهجي في تأليفه وفكره الفلسفي475                          |
| الفرع الرابع: الطيب برغوث منهجي في جهده التجديدي الدعوي476                          |
| المطلب الخامس: النخبة العلمائية التي أثرت في شخصية الطيب برغوث 479                  |
| الفرع الأول: ابن خلدون ومالك بن نبي                                                 |
| الفرع الثاني: مولود برغوث ومحمد التجاني                                             |





| 486  | الفرع الثالث: محمد السعيد وأحمد سحنون                                 |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| 488. | الفرع الرابع:عبد الحميد بن باديس                                      |
| 490  | الفرع الخامس: جمعية العلماء المسلمين الجزائريين                       |
| 495. | المبحث الرابع:مدخل إلى عالم فلسفة الحضارة والتاريخ بمنظار الطيب برغوث |
| 495. | المطلب الأول:أهمية فلسفة الحضارة والتاريخ و دور التنظير فيها          |
| 495. | الفرع الأول:أهمية معرفة فلسفة الحضارة والتاريخ                        |
| 496  | الفرع الثاني:أهمية وضرورة التنظير في فلسفة الحضارة والتاريخ           |
| 496  | الفرع الثالث: القرآن الكريم يؤسس للوعي التاريخي الحضاري               |
| 498. | المطلب الثاني: الاتجاهات الكبرى في فلسفة الحضارة والتاريخ             |
| 498. | الفرع الأول: الاتجاه الوضعي الشركي التنافري                           |
| 499. | الفرع الثاني:الاتجاه الإيماني التوحيدي التكاملي                       |
| 500  | الفرع الثالث:مالك بن نبي والطيب برغوث فيلسوفان من الاتجاه الثاني      |
| 500  | المطلب الثالث:نماذج من الإبداع الفلسفي في أطلس مصطلحات الطيب برغوث    |
| 500. | الفرع الأول:نماذج فقط من مصطلحات مفردة وثنائية                        |
| 502  | الفرع الثاني:نماذج فقط من مصطلحات مركبة ثلاثية فأكثر                  |
| 503. | المطلب الرابع: نماذج من مقولات ونصوص فلسفية للطيب برغوث               |





| القرع الأول:نسفيه الحياة والمعرفه والمنهج والسنن والعمل التربوي                  |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| الفرع الثاني: أسئلة التخلف وأسئلة النهضة وأسئلة استمرارية الحضارة503             |
| الفرع الثالث:دور الوعي السنني في قيام الحضارات أو سقوط الحضارات504               |
| الفرع الرابع: المشروع الاستخلافي الكبير (بناء الحضارة) واجب الإنسان في الدنيا504 |
| الفرع الخامس: أكثر من عشوين عاما من الفعالية الحضارية والثقافة السننية505        |
| لفصل الثاني: نظرية التدافع والتجديد الحضاري للطيب برغوث                          |
| المبحث الأول: التعريف بنظرية التدافع والتجديد                                    |
| المطلب الأول: الإشكال الذي انطلق منه الطيب برغوث                                 |
| الفرع الأول: تحديد إشكالية فلسفة الحضارة (إشكالية النهضة الحضارية)508            |
| الفرع الثاني:أسئلة التخلف وأسئلة النهضة وأسئلة استمرارية النهضة509               |
| المطلب الثاني: المنهج الذي اتبعه الطيب برغوث                                     |
| الفرع الأول: أهمية المنهج في فلسفة المدرسة الحضارية الإسلامية510                 |
| الفرع الثاني: تحديده لمنهجه الفلسفي (المعرفية أو السننية التربوية)510            |
| الفرع الثالث: انتقاده للمناهج الأخرى التي لا تعتمد على الوعي السنني511           |
| الفرع الرابع: استفادته من المنهج الاستقرائي التحليلي التكاملي                    |
| المطلب الثالث: تقديم الطيب برغوث لنظريته وتعريفه بها                             |





| العرع الأول: بحديد موقع بطريبه في كتبه المحتلفة                       |
|-----------------------------------------------------------------------|
| الفرع الثاني: ذكره لنظريته وتأكيده أنها نظرية في فلسفة الحضارة513     |
| الفرع الثالث: تحديده لبعض الضوابط المنهجية في صياغتها514              |
| الفرع الرابع: تأكيده على أهمية محتوى نظريته في نجاح البناء الحضاري515 |
| المبحث الثاني: الإطار النظري لنظرية التدافع والتجديد                  |
| المطلب الأول: الأبعاد الكبرى لنظرية التدافع والتجديد                  |
| الفرع الأول: البعد العقدي                                             |
| الفرع الثاني: البعد الاستخلافي                                        |
| الفرع الثالث: البعد التسخيري                                          |
| المطلب الثاني: الطريق إلى النهضة الحضارية                             |
| الفرع الأول: الفعالية الاجتماعية وشروطها وأهميتها                     |
| الفرع الثاني: الفعالية الحضارية التسخيرية أهميتها وقوانينها527        |
| القرع الثالث: العلاقة التكاملية التراكمية بين الفعالتين530            |
| المطلب الثالث: القوانين الكلية لتفسير الأزمات الحضارية                |
| القرع الأول: تحديده للهيكلة السننية لوقوع الأزمات الحضارية وتطورها532 |
| الفرع الثاني: الأزمة الحضارية هي باستمرار محصلة أزمة ثقافية534        |





| العرع البالث: الارمة التفاقية هي باستمرار محصلة ارمة تربوية                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفرع الرابع: الأزمة التربوية هي باستمرار محصلة أزمة منهجية534                             |
| المطلب الرابع: محورية ومقومات وأولويات البعد القربوي في البناء الحضاري أو تجديده           |
| الفرع الأول: محورية البعد التربوي في مسألة التجديد الحضاري                                 |
| الفرع الثاني: مقومات الفعل التربوي (الثقافة السننية بكل خصائصها)537                        |
| الفرع الثالث: أولويات الاهتمام التربوي (شحذ الفعالية الفكرية والروحية والسلوكية والمنهجية) |
| لمبحث الثالث: الإطار التطبيقي لنظرية التدافع والتجديد                                      |
| المطلب الأول: الحركات الرسالية مرجعية تطبيقية لنظرية التدافع والتجديد549                   |
| القرع الأول: كون الحركات الرسالية مرجعية تطبيقية                                           |
| الفرع الثاتي: الحركات الرسالية النبوية مرجعية تطبيقية نموذجية                              |
| المطلب الثاني: دعائم المرجعية النموذجية في الحركات الرسالية                                |
| الفرع الأول: الحركات الرسالية وأهدافها الإستراتيجية والوسيطة550                            |
| الفرع الثاني: الحركات الرسالية وخلاصة الوعي الرسالي                                        |
| الفرع الثالث: الح كات الرسالية والوعي السنني واستثما ه                                     |
| القرع الرابع:الحركات الرسالية والوعي المنهجي في مراحل التغيير555                           |
| المطلب الثالث:نماذج من حركات رسالية تطبيقية لنظرية التدافع والتجديد556                     |





| عليه وسلم557 | الفرع الأول:نموذج التجربة النبوية لمحمد صلى الله  |
|--------------|---------------------------------------------------|
| لام          | الفرع الثاني:نموذج التجربة النبوية ليوسف عليه الس |
| 575          | خاتمة البحث                                       |
| 584          | توصيات الباحث                                     |
| 590          | مصادر ومراجع البحث                                |
|              | ملخصات البحث                                      |
| 600          | أولا: ملخص البحث باللغة العربية                   |
| 600          | ملخص مجمل:                                        |
| 606          | ملخص مفصل:                                        |
| 612          | ثانيا: ملخص البحث باللغة الانجليزية               |
| 616          | ثالثًا: ملخص البحث باللغة الألمانية:              |
| 618          | رابعا: ملخص البحث بالغة الفرنسية:                 |
|              | فهارس البحث:                                      |
| 621          | أولا" فهرس الآيات                                 |
| 645          | تْانيا: فهرس الأحاديث النبوية:                    |
| 649          | ثالثًا:فهرس الأعلام:                              |





رابعا: فهرس الموضوعات: