

# استهلال

یا رب

لا تجعلني أصاب بالغرور إذا نجحت ولا باليأس إذا أخفقت ... يا رب

ذكرني دائما أن الإخفاق هو التجربة التي تسبق النجاح... يا رب

إذا أعطيتني فلا تأخذ تواضعي..

وإذا أعطيتني تواضعا فلا تأخذ اعتزازي بكرامتي..

وإذا أسأت يا رب للناس فامنحني شجاعة الاعتذاز...

وإذا أساء الناس إلى فامنحني شجاعة العفو..

یا رب

علمنى أن أحب الناس كما أحب نفسى..

و علمنى أن أحاسب نفسى كما أحاسب الناس...

و علمني أن التسامح هو أكبر مراتب القوة..

وأن الانتقام هو أول مظاهر الضعف..

# استهلال

یا رب

لا تجعلني أصاب بالغرور إذا نجحت ولا باليأس إذا أخفقت ... يا رب

ذكرني دائما أن الإخفاق هو التجربة التي تسبق النجاح... يا رب

إذا أعطيتني فلا تأخذ تواضعي..

وإذا أعطيتني تواضعا فلا تأخذ اعتزازي بكرامتي..

وإذا أسأت يا رب للناس فامنحني شجاعة الاعتذاز...

وإذا أساء الناس إلى فامنحني شجاعة العفو..

یا رب

علمنى أن أحب الناس كما أحب نفسى..

و علمنى أن أحاسب نفسى كما أحاسب الناس...

و علمني أن التسامح هو أكبر مراتب القوة..

وأن الانتقام هو أول مظاهر الضعف..

# إهداء

إلى من رفعت يَديُّ إليه فلم يخيب رجائي..

إلى الذي سألته فأجاب دعائي. إليك يا الله كل الشكر والامتنان..

إلى منبع الحنان والعطاء الذي لم ينقطع.

إلى من ربياني صغيرة. وعلماني أن الحياة كفاح.

وأن وراء كل تعب نجاح..

وأن الإرادة سيادة. وأن العمل عبادة.

إليكما والداي .

أهديكم سلاما لو رفع إلى السماء لكان قمرا منيرا..

ولو نزل إلى الأرض لكساها سندسا وحريرا..

و لو مزج بماء البحر لجعل الملح الأجاج عذبا فراتا سلسبيلا..

إلى أول من وجه خطاي في مجال البحث التاريخي أستاذي محمد لخضر بولطيف..

جزاء جهد. وعنوان وفاء..

إلى من شاركنى حلاوة الحياة إخوتى وأخواتى..

إلى كل هؤلاء أهدي هذه البذرة الطيبة..

# شكر وعرفان

الحمد لله الذي تتم به الصالحات..

الحمد لله الذي أعانني على إتمام هذا الإنجاز العلمي المتواضع..

الحمد لله الذي رزقني بأستاذ كان لي بمنزلة الوالد.

تحية طيبة إلى من تكرم بقبول الإشراف على رغم العوائق والعقبات..

إلى من لم يبخل علي بتوجيهاته القيمة.. ولا بوقته الثمين..

إلى من أنار لى طريق البحث العلمي..

الأستاذ المحترم والمتواضع أمام سعة علمه.

"مسعود مز هودي"<u>.</u>

فله منى كامل الشكر والتقدير والاحترام والامتنان..

كما أشمل بوافر شكري الأستاذ "لخضر بولطيف"..

الذي وجهني بمختلف النصائح وساعدني بمختلف المصادر والمراجع..

والشكر موصول -أيضا- للأساتذة الكرام "أعضاء لجنة المناقشة"..

الذين لهم الفضل في تزكية وتطهير هذه الرسالة.

ولا أغفل من ثنائي كل من ساعدني في هذا البحث ولو بكلمة طيبة..

# المقدمة

المقحمة:

إن دراسة موضوع "سياسة الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية" ، تسعى إلى التعرف على الفترة الموحدية، والتي تعتبر مرحلة من المراحل المهمة التي شهدها الغرب الإسلامي، وتعتبر من الدول القوية التي صنعت الحدث في الحوض الغربي للبحر الأبيض المتوسط مابين القرنيين 06-08ه/12 للمامي.

وفضلا عن هذا فإن عددًا من الدول الإسلامية في المشرق والمغرب كانت لها دواوين لحفظ السجلات، وكان لها رسوم في الكتابة الديوانية، وتعتبر الدولة الموحدية من الدول التي اعتنت بالكتابة والاتصال نتيجة عدة أسباب منها اتساع رقعة الدولة وحرص الخلفاء الموحدين على استقصاء ومعرفة أحبار الأقاليم.

ولعل خير ما يصور أهمية الموضوع الذي ندرسه أن الدولة الموحدية اهتمت بالكتابة الديوانية، والتي تعتبر من أهم خطط الدولة وأجلى مظاهرها الحضارية، كانت خلالها الرسائل الأداة الفاعلة لتحقيق التواصل المطلوب. فهي وثائق هامة تستعرض التاريخ الموحدي والتطورات السياسية والفتوحات وتحركات الخلفاء خلال عهد طويل، فكان على الباحث انتقاء المادة العلمية من مصادرها الأولية.

إن غاية البحث هو الوقوف على مدى نجاح الموحدين في تحقيق أهدافهم، ومعرفة دورهم في تطوير الحضارة المغربية.

والإشكالية المطروحة أن موضوع دراسة سياسة الدولة الموحدية من خلال رسائلها يعتبر موضوعا حديرا بالاهتمام، إذ لا يزال يفتقر - في تقديري - إلى دراسة متكاملة، وهو موضوع يحتاج إلى مزيد من التدقيق والتحقيق، ومن البديهي أن يحتاج هذا البحث إلى تتبع المصادر على تنوع أغراضها خاصة منها الأصلية كالرسائل والوثائق، فبواسطة هذه الرسائل يمكن تصحيح الكثير من الأخطاء التاريخية، وكشف بعض الوقائع الغامضة والمجهولة، والتدقيق في خصوصيات الدولة. وتندرج تحت هذه الإشكالية مجموعة من التساؤلات وهي:

الموّدمة:

- ما هي مواقف الموحدين من المرابطين؟.
- ما هي علاقة الموحدين بمحيطهم الخارجي؟.
  - ما هو موقف الدولة من المذهب المالكي؟.
- كيف سيرت الدولة الأزمات الاقتصادية والاجتماعية؟.
- ما هي أهم الإصلاحات الاجتماعية التي قامت بما الدولة؟.

إن دقة النتائج التي يتوصل إليها الباحث وقيمتها، في أي دراسة تتوقف على مناهج البحث التي يستخدمها الباحث، غير أن ما يشهده ميدان البحث من التعدد في المناهج الحديثة، "يصبح الحديث عن اعتماد منهج واحد - بعينه - أمرا محفوفا بتحفظات ليس من الهين تجاهلها"(1).

وبهدف انجاز دراسة أقرب إلى الموضوعية، اعتمدنا على عدد من المناهج المتداولة وحاصة في الكتابة التاريخية، هذا لا يعني أننا قد اعتمدنا على منهج طبقنا تقنياته؛ فمنهج البحث الأساسي هو المنهج التاريخي الوصفي القائم على سرد الأحداث حسب المصادر والمراجع.

ومن أجل تحليل بعض المسائل والتعليق عليها اعتمدنا على المنهج التحليلي، وأثناء تركيب بعض الصور والأجزاء ذات الصلة بالموضوع، بعد تحصيلها من سياقات معينة اعتمدنا على المنهج التركيبي، وفي سياق نقد الأحداث، واختبار الفرضيات، والوصول بالتالي إلى المقاربات العامة، والنتائج المحورية اعتمدنا المنهج المقارن.

وللإجابة على الإشكالية السابقة، وبفضل المادة العلمية التي توافرت لدينا، يمكن دراسة الموضوع ولم شتاته، في عدة فصول، وهي:

تناول الفصل الأول خصائص ومميزات الرسائل الديوانية؛ حيث تعرضنا فيه لمختلف تفاسير كلمة الديوان وأصله ومدى اهتمام الغرب الإسلامي به، وأهم الخصائص التي تمتاز بها الرسائل الديوانية، ثم تعرضنا في الأخير إلى أهم الكتاب الذين تولوا الكتابة الفنية على عهد الدولة الموحدية.

ت

<sup>(1)</sup> لخضر محمد بولطيف: فقهاء المالكية والتجربة السياسية الموحدية في الغرب الإسلامي، (الولايات المتحدة الأمريكية: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 2009م)، ص23.

المودمة:

أما الفصل الثاني فقد تضمن النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية؛ تناولنا فيه النظام السياسي على عهد الدولة الموحدية، كما تعرضنا فيه إلى الجيش في الدولة الموحدية من حيث التنظيم والعدة، وأهم أساليب القتال.

كما ذهبنا إلى البحث في الفصل الثالث عن السياسة الفكرية والمذهبية والقضائية، حيث كشفنا فيه عن موقف الموحدين من العلوم العقلية، كما رأينا الركائز الأساسية التي قامت عليها الدولة الموحدية من التوحيد والإمامة وعصمة المهدي. تناولنا فيه أيضا الصراع بين الموحدين والمرابطين والقبائل المغربية الأحرى، وكشفنا فيه عن طبيعة المذهب الموحدي وموقف الدولة الموحدية من المذهب المالكي، وفي الأحير ألقينا نظرة على القضاء الموحدي.

ولقد سمح لنا الفصل الرابع مجالا للتحدث في السياسة الاجتماعية والاقتصادية التي اتبعتها الدولة الموحدية؛ من خلال التطرق إلى أهم الطبقات التي شهدها المجتمع الموحدي، وموقف الدولة الموحدية من الآفات الاجتماعية، كما ألقينا نظرة على السياسة الاقتصادية حيث تعرضنا إلى السياسة الفلاحية وأهم الملكيات والمنتجات الزراعية وكيف تسقى هذه الملكيات، ورأينا في الأخير كيف نظمت التجارة الداخلية، وأهم القيود والقوانين التي وضعت للتحكم فيها.

وكان من نصيب الفصل الخامس سياسة الدولة الخارجية، تناولنا فيه الصراع بين الموحدين مع الممالك الأندلسية المستقلة، كما رأينا فيه علاقة الموحدين مع صلاح الدين الأيوبي، و تطرقنا فيه أيضا إلى جهاد الموحدين للممالك النصرانية. كما كشفنا في الأخير عن العلاقات التجارية الموحدية سواء مع السودان أو مع المدن الإيطالية، وعن أهم التنظيمات التي بواسطتها تنظم التجارة.

وألهينا البحث بخاتمة ضمناها أهم النتائج المتوصل إليها، والأطروحات التي لا تزال قابلة للبحث والنقاش.

وقد واجهتنا في سياق ذلك صعوبات جمة منها:

الموّدمة:

- البتر الذي صاحب بعض الرسائل، مما أدخلنا في صعوبة فهم مضمونها، وبالتالي صعوبة عديد وتحليل الهدف الموحدي من الرسالة.

- معالجة الرسائل لنفس الموضوع في رسائل شتى أو عدة مواضيع في رسالة واحدة وبشكل غير مفصل وغامض، وهذا ما يدفع الباحث إلى الاستناد إلى المصادر الأخرى خاصة المعاصرة للفترة الموحدية للتوضيح أكثر.
- تركيز الرسائل على الجانب العسكري أكثر من الجوانب الأخرى، أو عرض هذه الجوانب الاختصار، مما يجعل الباحث يلجأ إلى المصادر للتوسع والتعمق أكثر.
- ذكر بعض الكتاب باسم الكنية، وهذا ما جعل الباحث لم يتوصل إلى ترجمة لشخصية هذا الكاتب، رغم المسح التام الذي قمنا به لمختلف كتب التراجم والمناقب والطبقات التي توافرت بين أيدينا.
- التكلف والمبالغة في اللفظ والأسلوب الذي وجدناه في بعض الرسائل من طرف الكتاب، حتم على الباحث الفهم اللغوي، قبل فهم المضمون واستخراج المطلوب.

المقدمة:

#### الدراسة النقدية للمصادر والمراجع

يحتاج البحث التاريخي إلى معارف عديدة ومصادر متنوعة؛ فهذه ميزة التاريخ الموحدي، حيث يجد الباحث نفسه أمام عدد وافر من المصادر والمراجع، لذا فقد اعتمدنا في إنجاز هذه الدراسة على هذا العدد الوافر من المصادر والمراجع، تنوعت ما بين تاريخية، وجغرافية، ومعجمية، وكتب السيرة، وكان على الدارس أن يحاول جمع المعلومات عن دراسته من جميع مظالها.

#### أ- المصادر:

تعددت مصادر البحث، إلا ألها اختلفت في زمان ومكان تأليفها، مما أدى في بعض الأحيان إلى التباين في مضامينها، استفاد البحث منها بدرجة متفاوتة.

تعتبر مجاميع الرسائل الديوانية من إنشاء كتاب الدولة المؤمنية؛ منها مجموع رسائل موحديَّة نَشْر ليفي بروفنصال عددها سبعة وثلاثين رسالة، اقتبسها من مجلد خطي مغربي مبتور الطرفين، عرض لنا في هذه السلسلة مجموعة من الأحداث والوقائع، التي حرت في أيام الموحدين. أما دراستنا فقد حاولت تحليل ما جاء في مضمون هذه الرسائل.

ورسائل موحدية مجموعة جديدة تحقيق ودراسة أحمد عزاوي، فهي تعتبر مصدرا آخر نشر عن تاريخ دولة الموحدين، نشرت هذه الدراسة في طبعتها الأولى 1416ه/ 1995م، منشورات كلية الآداب والعلوم بقنيطرة.

صنف أحمد عزاوي هذه الرسائل ودرسها ووضع فهارس دقيقة لمحتوياتها، فقد أخذها من عدة مجامع منها: مجموع رسائل" ابن عميرة "، ومجموع رسائل" العطاء الجزيل " لأحمد بلوي وغيرها، قام أحمد عزاوي بتحقيقها تحقيقا حيدا وحللها تحليلا تاريخيا، فقد حاءت هذه الرسائل في قسمين؛ الأول جمع فيه حوالي 135 رسالة و77 تقديما، رتبها ترتيبا زمنيا، ثم عرض هذه

المقدمة:

الرسائل بكتابها، أما القسم الثاني فقد درس فيه خصائص كل رسالة ثم عرج إلى الدراسة التاريخية.

أما دراستنا فقد حاولت جاهدة دراسة سياسة الدولة الموحدية من خلال هذه الرسائل.

وتتناثر في مصادر أخرى بعض الرسائل مثل: "البيان المغرب "المتعلق بالموحدين "، و"الحلل الموشية "، و"صبح الأعشى "، و"في نظم الجمان " لابن قطان، وفي "نفح الطيب "، وفي "كتاب الموضين " لأبي شامة.

وبعض الرسائل لابن مغاور الشاطبي التي حققها ونشرها ابن شريفة تحت عنوان" ابن مغاور الشاطبي حياته وأثاره "، تشمل هذه الرسائل الشاطبية بحموعة رسائل ديوانية موحدية والتي ساعدتنا كثيرا في أخذ بيعة أهل شاطبة للخليفة يوسف، كما شملت نوعًا آخر من الرسائل الإخوانية.

ويمكن أن يلحق هذا النوع من الرسائل ما كتبه ابن تومرت 524ه/112م من رسائل شرحا لأفكاره، ونقدا للمجتمع المرابطي ونظامه السياسي، جمعها تحت عنوان أعز ما يطلب، وهو عبارة عن مجموع من إملاءات ابن تومرت تتضمن مجموع التعاليق والمختصرات والموضوعات والرسائل التي كانت موضوع أسس دعوة المهدي؛ تفرعت عنه مواضيع مختلفة في الفقه، والحديث، والأصول، والتوحيد، والسياسة، والجهاد، والدعوة إلى الإصلاح، والحث عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وفيما يتعلق بالمواضيع التي اهتمت بها دراستنا هي بعض الرسائل مثل رسالة المهدي بن تومرت إلى الموحدين، ورسائل توحيد الباري، والمرشدة، وباب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر...، يعتبر مصدرا أساسيا في فهم العقيدة الموحدية وكشفا لتغيير جاء به ابن تومرت.

هذه المصادر مصادر البحث الأساسية، لأنها تزامنت مع الأحداث، وأيضا المصادر الأساسية التي خصت الدولة الموحدية بالدراسة، فقد قدمت للبحث معارف ذات أهمية كبرى، كانت السند الهام في فهم العديد من القضايا التي يكتنفها الكثير من الغموض في المصادر الأخرى.

الموّدمة:

أخبار المهدي بن تومرت لأبي بكر علي الصنهاجي المشهور بالبيذق (ت: القرن السادس الهجري)، يعد من الكتب التاريخية القيمة جدا عن دولة الموحدين، لأن مؤلفه كان من أتباع المهدي، وقد شارك في صنع الأحداث نفسها.

فيعتبر هذا المصدر مصدر البحث الأساسي، إذ رافقنا -تقريبا- في معظم فصول البحث بنسب متفاوتة، حيث استفدنا منه في المجال السياسي وفي تنظيم الدولة خاصة في عهدي المهدي وعبد المؤمن.

والمن بالإمامة لابن صاحب الصلاة (حي سنة 594ه/1198م)، والمتصفح لكتاب المن بالإمامة سيلمس نواحي حد هامة في تاريخ الدولة الموحدية، ظلت في معظمها مجهولة، وما زاد من أهميته أن صاحبه عاصر الأحداث وفي بعض الأحيان يأخذ عن رواة ثقاة، وعند مقارنته ببعض المصادر الأخرى فإننا نجده قد اطلع على الرسائل الديوانية الموحدية ودوَّن الكثير في طيات الكتاب، كما نجد المعلومات التي كتبها البيذق كأنها كلها مخطوطة بقلم واحد.

والكتاب عبارة عن ثلاثة أسفار، وصلنا السفر الثاني فقط، الذي ىبدأ بأحداث 1159ه/554م وينتهي بحوادث 568ه/1172م، وهي فترة قصيرة من الناحية الزمنية، غير ألها حافلة بالأحداث الهامة ويتضمن هذا معلومات هامة عن الآثار المعمارية والحضارية، حيث يتحدث عن أجهزة الدولة المختلفة، وعن نظمها، وفيه كيفية تنصيب العمال من طرف الخليفة.

ونظم الجمان لابن قطان (حي سنة 650ه/ 1252م)، باعتبار ابن القطان قد عاش في كنف الدولة الموحدية، إذ يعتبر شاهد عيان، خاصة وأنه مارس الكتابة الديوانية، في عهد المرتضى، فقد اعتمدنا في دراستنا على جزء صغير الذي نقل إلينا فهو يتناول الحقبة الزمنية من المرتضى، فقد اعتمدنا في دراستنا على جزء صغير الذي نقل إلينا فهو يتناول الحقبة الزمنية من 1106ه/500م إلى 533ه/138م، فقد أسهب بالتفصيل عن أحداث المغرب والأندلس، فضلا عن كونه احتفظ لنا بنصوص قيمة أصيلة عن الدولة الموحدية، وجملة من الرسائل الرسمية الصادرة عن سلاطين الدولة الموحدية. فقد ذكر ابن القطان معلومات واسعة عن تنظيمات الموحدين الحزبية، والكتاب يغلب عليه الطابع المذهبي، هذا لأن الذي كتبه هو رجل من رجالات الدولة الموحدية متعصب لمذهبها.

الموّدمة:

والمعجب لعبد الواحد المراكشي (ت: 1269/667م)، فهو كتاب تاريخ وسياسة، وهو أيضا تقويم جغرافي اقتصادي اجتماعي للمغرب، فريد في موضوعه، وصف المؤرخ تاريخها وصف شاهد عيان، وهو مصدر أصيل من مصادر الدولة الموحدية، إذ لا يمكن الاستغناء عنه، بالرغم أن تدوينه كان في المشرق، وهو أيضا موجز من روايات شتى عن تاريخ المغرب قبل دولة الموحدين، وتكمن أهميته أكثر في اهتمام المراكشي الواسع بالنظم الموحدية، فقد حرص على ذكر ولاة ووزراء وقضاة كل خليفة، كما قام بذيل كتابه بمعلومات جغرافية.

والبيان المغرب لابن عذاري (حي سنة 1712م)، فهو أوسع المصادر التاريخية حول عصر المرابطين والموحدين، اعتمد المؤرخ على كتب هامة في تاريخ المغرب منها كتاب المن بالإمامة، لذا فهو يعد من أهم مصادر تاريخ المغرب والأندلس في العصر الإسلامي، وحتى الفترة التي تسبق نهاية دولة الموحدين، وقد استفادت الدراسة كثيرا من الجزء المخصص لتاريخ دولة الموحدين، والذي يتحدث فيه عن تاريخ هذه الدولة بالتفصيل، وهذا ما ساعدني على استيقاء معلومات وافرة حول مختلف المناحى التي تخدم البحث.

و الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس لابن أبي زرع (حي سنة 726ه/1326م)، الذي يسرد لنا أحبار المغرب منذ دولة الأدارسة إلى أيام المؤلف؛ يعرض فيه أخبار حكام كل دولة، إلا أن معظم أخباره السياسية جاءت مضطربة وتختلف في كثير من المواقف عن المصادر الأخرى.

والعبر لابن خلدون (ت: 808هـ/1406م). فقد استطاع المؤلف أن يسجل الأحداث بدقة متناهية، ولعل مرجع ذلك قربُه من السلطة، وتحربتُه الشخصية. فيعتبر هذا المصدر مصدرا أساسيا في البحث، إذ رافقنا -تقريبا- في جميع فصول هذا الانجاز.

أما عن كتب المشارقة التاريخية فهي قليلة التعرض لأخبار المغرب، غير أن ابن الأثير (ت: 630ه/ 1233م)، سرد لنا أحداثا غير يسيرة في كتابه الكامل في التاريخ، فقد أفادنا كثيرا عن أخبار الموحدين.

المقدمة:

ومن الكتب الأخرى - المشرقية - التي اختصت بدولة الموحدين كتاب الروضتين في أخبار الدولتين لأبي القاسم عبد الرحمان بن إسماعيل أبو شامة (ت: 665ه/1267م)، حيث أفادنا بالوثائق الخاصة عن سفارة ابن منقذ من قبل صلاح الدين الأيوبي إلى المنصور الموحدي.

رجعنا إلى بعض الكتب من كتب الموسوعات منها كتاب نهاية الأرب في فنون الأدب للنويري (ت: 723ه/ 1337م)، الذي استفدنا من القسم التاريخي المتعلق بالمغرب. كما استفدنا من كتاب صبح الأعشى في كتابة الإنشا للقلقشندي (ت: 821ه/ 1418م)، فقد أورد فن الكتابة الموحدية، استفدنا منه في تعريف الديوان وخصائص الرسائل الديوانية.

وقد زودتنا كتب الجغرافيا بمعلومات لا غنى عنها في مختلف المحالات، إذ كانت مهمة جدا باعتبار الجغرافيين الشهود القادرين على وصف المناطق. ومن بين هذه الكتب المغرب في ذكر بلاد إفريقيا والمغرب للبكري (ت: 487ه/ 1094م).

ونزهة المشتاق في اختراق الآفاق للإدريسي (ت: 560 هــ/1165م) الذي اعتمدنا عليه في التعرف على بعض المناطق والمواضع. كتاب الاستبصار في عجائب الأمصار لمؤلف مجهول(حي سنة 587ه/1911م)، وصف فيه مكة ومصر وشمال إفريقيا وصف الشاهد العيان، وكتاب الجغرافيا لابن سعيد (ت: 685ه/ 1286م). وكتاب الروض المعطار في خبر الأقطار للحميري (727ه/ 1327م)، حاء هذا الكتاب بمثابة معجم جغرافي تاريخي، حاء المعجم على حروف المعجم.

كما كان لكتب الرحلات أهمية كبيرة للمؤرخ، فهي في بعض الأحيان تحتفظ بمعلومات بالغة الدقة كما هو الحال لرحلة التجاني (ت: 717ه/ 1317م). ويعتبر كتاب وصف إفريقيا للحسن الوزان (ت: 957هـ/ 1550م) كثير الأهمية، حيث استفدنا منه في عدة مواضع.

المودمة:

إن التحليل العميق لمادة هذه المصنفات ساعدتنا على استخراج معطيات هامة تتعلق بالأوضاع الداخلية والخارجية للمناطق المختلفة (1)؛ فهي لا تعطينا معلومات دقيقة لوصف المدن، ولا الأعمال العمرانية التي قام بها الخلفاء فقط، بل تحدد بعض الخطط العسكرية، ومدى تحقيق الخلفاء للرخاء الاقتصادي.

كما انتفعت الدراسة من كتب السير والتراجم منها: كتاب الصلة لابن بشكوال (ت: 182/578م)، ترجم فيه الكاتب لأعيان الأندلس، ورتبهم على حروف المعجم. وكتاب الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة لابن عبد الملك (ت: 1303/1030م)، الذي يعتبر من أكبر معاجم الأعلام التي ألفها المغاربة والأندلسيون، ترجمته للأعيان كانت بإسهاب، فقد قدم لنا مادة غزيرة لبعض كتاب الدولة الموحدية.

زودتنا هذه الكتب بمعلومات حول كتاب الرسائل الديوانية وحول ترجمة بعض الشخصيات والقضاة، ويضاف إلى ذلك المرقبة العليا للنباهي (حي سنة 1302/1302)، وعنوان الدراية للغبريني (ت: 704/1304م).

إلى ذلك عنت الدراسة بكتب المناقب والبرامج؛ ومن الصنف الأول التشوف للتادلي (ت:628ه/1268م)، والصنف الثاني نجد برنامج الرعيني (ت:666ه/1268م).

وقد اقتضت الدراسة الرجوع إلى كتب الأدب منها المطرب لابن دحية (ت: 1235ه/633م). وكتاب الحلة السيراء<sup>(1)</sup>، واختصار القدح المعلى لابن الآبار (ت: 658ه/1260م)، تناول الكاتب فيه تراجم الأمراء والشعراء والكتاب والعلماء وأصحاب الجاه في المغرب والأندلس من بداية القرن الأول الهجري إلى غاية منتصف القرن السابع، استفدنا من هذا الكتاب خاصة في ترجمة بعض الشخصيات المهمة.

(1) يقصد بالحلة السيراء: الحلة ذات الخطوط من حرير. أنور محمود زناتي: مصادر تاريخ المغرب والأندلس- المصادر- المراجع- الدوريات-، (سحر للنشر، ط1، 2008م)، ص14.

j

<sup>(1)</sup> أغناطيوس يوليانوفتش كراتشكوفسكي: **تاريخ الأدب الجغرافي العربي**، نقله إلى العربية: صلاح الدين عثمان هاشم، مراجعة: إيغود بليايف، (حامعة الدول العربية: الإدارة الثقافية، 1959م)، 302/1.

الموّدمة:

ومن كتب النظم التي أفاد منها البحث: كتاب الأحكام السلطانية لكل من الماوردي ومعاصره أبو يعلى الفراء (ت: 485ه/ 1066م)، وكتاب أدب الوزير للماوردي المعروف بقوانين الوزارة وسياسة الملك للماوردي أيضا، حاءت هذه الكتب تحمل في طياتها منهجا علميا عمليا للكيفية التي يجب أن تدار بها حياة المسلمين في المجتمع الإسلامي للحاكم والمحكوم، على حد سواء اعتمادا على الشريعة الإسلامية.

#### ب- المراجع:

إضافة إلى المصادر السابقة، اعتمدنا عددا من الأعمال الحديثة التي تتفاوت في قيمتها وأهميتها، ولذلك رافقنا بعضها من بداية البحث إلى نهايته، بينما أحلنا على أخرى المرة والمرتين. ومن بين أهم هذه المراجع، نخص بالذكر:

كتاب تاريخ المغرب العربي بأجزائه الثلاث الدارسة للفترة الموحدية " الخامس والسادس والسابع"، لسعد زغلول عبد الحميد، الذي جاءت دراسته موضوعية، استفدنا منه في جوانب عدة ، ودولة الإسلام في الأندلس – العصر الثالث عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس – لحمد عبد الله عنان، تناول الكتاب من الفتح إلى سقوط غرناطة، ويتميز الكتاب بوفرة المعلومات وكثرة الروايات والتعليق عليها، أفاد في دراسة علاقات الموحدين بالممالك النصرانية والدول الإسلامية بالأندلس، واهتم الكتاب أيضا بالغزوات والمعارك القائمة بين الموحدين وابن مردنيش أمير شرقي الأندلس وبني غانية أمراء الجزائر الشرقية.

الجيوش الإسلامية وحركة التغيير في دولتي المرابطين والموحدين لفتحي زغروت، أفادنا كثيرا في النظام العسكري عند الموحدين من حيث وحدات الجيش والعدة العسكرية وفن القتال البري والبحري، وعلاقات الموحدين بالممالك النصرانية والدول الإسلامية في الأندلس لهشام أبو رميلة؛ أفاد البحث في دراسة علاقات الموحدين بالممالك النصرانية، فقد تضمن معلومات وفيرة عن الغزوات والمعارك. وكتاب المهدي بن تومرت حياته وآراؤه وثورته الفكرية والاجتماعية وأثره بالمغرب، وكتاب تجربة الإصلاح في حركة المهدي بن تومرت الحركة

الموحمة:

الموحدية بالمغرب أوائل القرن السادس الهجري لعبد الجيد النجار، وهي كتب تحليلية عن حركة التغيير الموحدية، استفدنا منها كثيرا في مذهب الموحدين والإمامة الموحدية.

وكتاب الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس عصري المرابطين والموحدين لحسن علي حسن، حمل في طياته معلومات قيمة ووافرة عن دولتين قامتا في بلاد المغرب بجميع جوانبها، استفدنا من الأوراق التي تتحدث عن الموحدين سواء نظام الحكم أو الجهاز العسكري أو الجانب القضائي، فهو من المراجع الأساسية التي اعتمد عليها البحث كثيرا.

كما استفاد البحث من كتاب قيم الدراسة وافر المعلومات في الجانبين القضائي والمذهبي

عنوان فقهاء المالكية والتجربة السياسية الموحدية في المغرب الإسلامي لمؤلفه لخضر محمد بولطيف، أمدنا كثيرا عن مذهبية القضاء الموحدي، وفي استقلالية القضاء لدى الموحدين.

وبما أن السياسة تتأثر على الحياة الاقتصادية رافقنا كتاب عز الدين موسى النشاط الاقتصادي في المغرب الإسلامي خلال القرن السادس في دراسة محطة الاقتصاد الموحدي، فقد استفدنا منه في عقد بعض الاتفاقيات الاقتصادية بين الدولة الموحدية وبعض الدول التي لها صلة بذلك، وكذا التعرف على بعض الضرائب التي تفرضها الدولة الموحدية. كما لجأ البحث إلى كتاب آخر لعز الدين موسى الموحدون في الغرب الإسلامي تنظيماهم ونظمهم، حيث سطر لنا طرقا واضحة عن الأنظمة السياسية والعسكرية للدولة الموحدية.

ومن بين أعمال المستشرقين التي استأنس بها البحث نجد: بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي خلال العصور الوسطى لجورج مارسيه. وج.ف.ب. هوبكتر: في كتابه النظم الإسلامية في المغرب في القرون الوسطى؛ تناول نظم الحكم والإدارة في المغرب في القرون الوسطى من الفتح الإسلامي إلى نهاية القرن السادس للهجرة/الثاني عشر ميلادي، أي حتى أواخر دولة الموحدين. استفدنا منه أثناء دراستنا للتنظيمات الاجتماعية والعسكرية في الدولة الموحدية.

والتاريخ السياسي للإمبراطورية الموحدية أمبروسيو هويثي ميراندا؛ تناول الحياة السياسية في العصر الموحدي استفدنا منه في مواطن عدة خاصة عند تناولنا للحياة السياسية الموحدية وتاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين ليوسف أشباخ، عرض سياسة المرابطين والموحدين ونظمهم في الحكم والإدارة، انتفعنا منه انتفاعا عظيما كلما استدعت الضرورة إلى ذلك.

المقدمة:

كما لم تغفل الدراسة الإطلاع على بعض الدراسات الحديثة للباحثين الجامعيين، مثل: الموحدون في بلاد المغرب، 515-595ه/ 1190-1199م دراسة في الحياة الاجتماعية والاقتصادية أطروحة لنيل شهادة دكتوراه الدولة في التاريخ الإسلامي، 2006-2007م ليوسف عابد. وقريبا من الدراسة السابقة نجد الحياة الاجتماعية في الغرب الإسلامي في عهد الموحدين - 524- 667ه/ 1126- 1268م، مذكرة لنيل شهادة الماحستير في التاريخ الوسيط، 2007- 2008م لشرقي نوارة.

إضافة إلى المصادر والمراجع فإن الدراسة استفادت من مستندات أخرى متنوعة، من قبيل المقالات التي نشرت في مختلف المجلات والموسوعات.

# الفصل الأول: الرسائل الديوانية خصائصها ومميزاتها

أولا: أصل كلمة الديوان ومدلولها ثانيا: فن كتابة الرسائل الديوانية ثالثا: كتاب الرسائل الديوانية

بقيام الدولة في أي مجتمع من المجتمعات أصبح من الضروري تنظيم العلاقات الداخلية والخارجية، إذا فلا بد عليها أن تنشئ مؤسسات إدارية تهتم بتنظيم أمورها في كافة المجالات، فكان وجود الدواوين ضرورة مهمة لإقامة دولة متكاملة، بحيث تستطيع أن تنظم أمورها الاقتصادية والسياسية والعسكرية والاجتماعية.

والدولة الموحدية من بين الدول التي اهتمت بنظام الدواوين، خاصة بعدما اتسعت رقعتها الجغرافية وشمولها للعديد من المناطق، فالمكاتبات التي تصدر من السلطة المركزية أو من الأقاليم التابعة للدولة هي التي تحمل في طياتها أحداثا يمكن لنا من خلالها معرفة حركة الدولة، هذا الاهتمام أدى بها إلى توظيف أسماء لامعة من الكتاب الأكفاء العارفين باللغة وبأصول الكتابة.

# أولا- أحل كلمة الديوان ومدلولما:

# أ- تعريهم الديوان:

يرى الماوردي أن <sup>(1)</sup>: "الديوان موضوع لفظ ما يتعلق بحقوق السلطنة من الأعمال والأموال ومن يقوم بها من الجيوش والعمال وفي تسميته ديوانا وجهان:

أحدهما: أن كسرى اطلع ذات يوم على كتاب ديوانه فرآهم يحسبون مع أنفسهم فقال: ديوانه، أي مجانين، فسمي موضعهم بهذا الاسم، ثم حذفت الهاء عند كثرة الاستعمال تخفيفا للاسم، فقيل: "ديوان".

والثاني: أن الديوان بالفارسية اسم للشياطين، فسمي الكتاب باسمهم لحذقهم بالأمور ووقوفهم على الجلي والخفي وجمعهم لما شد وتفرق، ثم سمي مكان جلوسهم باسمهم، فقيل: ديوان".

<sup>(1)</sup> أبو الحسن على بن محمد بن حبيب الماوردي: الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي، (الكويت: دار ابن قتيبة، ط1، 1989م)، ص 259؛ وأبو يعلى محمد بن الحسين الفراء الحنبلي: الأحكام السلطانية، صححه وعلق عليه: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الكتب العلمية، 2000م)، ص 236.

الغصل الأول :......الرسائل الديوانية خصائصما ومميزاتما

ذهب القلقشندي أن الديوان (1): "اسم للموضع الذي يجلس فيه الكتاب، وهو بكسر الدال .. وأصله دِوَّان فأبدلت إحدى الواوين ياء فقيل: ديوان وجمعه دواوين ".

وجاء في لسان العرب لابن منظور أن (2): "الديوان مجتمع الصحف ... وهو عند ابن السكين بالكسر وعند الكساني بالفتح لغة مولدة وقال سبويه: إنما صحت الواو في ديوان وإن كانت بعد الياء و لم تعتل كما اعتلت في سيد، لأن الياء في ديوان غير لازمة، وإنما هو فعال من دونت والدليل قولهم دُوَيْوِن، فدل ذلك أنه فعال، وأبدلت الواو بعد ذلك، ومن قال ديوان فهو عنده بمترلة بيطار، وإنما لم تقلب الواو في ديوان ياء وإنما كانت قبلها ياء ساكنة، من قبل أن الياء غير لازمة وإنما أبدلت في الواو تخفيفا ألا تراهم قالوا دواوين لما زالت الكسرة من قبل الواو؟". الجوهري: الديوان أصله دواًن فعوض من إحدى الواوين ياء لأنه يجمع على دواوين ولو كانت الياء أصلية لقالوا دياوين، وقد دونت الدواوين.

قال أبو جعفر النحاس: "المعروف في لغة العرب أن معنى الديوان: الأصل الذي يرجع إليه ويعمل عما فيه... ويقال دَوِّن هذا، أي أثبته وأجعله أصلا" $^{(3)}$ . ويشير المطرزي أن $^{(4)}$ : الديوان الجريدة، من دون الكتب، إذ جمعها لأنها قطع من القراطيس... ويقال فلان من أهل الديوان أي ممن أثبت اسمه في الجريدة.

(1) أبو العباس أحمد القلقشندي: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، (القاهرة: دار الكتب المصرية، 1922م)، 1/ 90.

<sup>(2)</sup> ابن منظور: **لسان العرب**، تحقيق: عبد الله علي الكبير ومحمد أحمد حسب الله وهشام محمد الشاذلي، ( القاهرة، د.ت)، ص1461 – 1462.

<sup>(3)</sup> أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس: صناعة الكتاب، تحقيق: بدر أحمد ضيف، (بيروت: دار العلوم العربية، ط1، 1990م)، ص 107.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أبو الفتح ناصر بن عبد السيد بن علي المطرزي: ا**لمغرب في ترتيب المعرب**، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت)، ص170.

الغصل الأول :......الرسائل الديوانية خصائصما ومميزاتما

إن الديوان مؤسسة إدارية مخصصة لحفظ كل ما يتعلق بوثائق الدولة، يسمى عند الموحدين "بدار صنعة الإنشاء"، الخاصة بحفظ الدواوين والسجلات، وهو المكان المخصص للتدوين والكتابة الرسمية من طرف الكتاب (5).

# بع- أحل الديوان:

اختلف في أصل الديوان، ذهب قوم أن أصله عربي، وذهب الآخر على أنه فارسى الأصل:

# 1- الأحل الغارسي:

زعم الأصمعي أن أصل الديوان أعجمي، لأن كسرى أمر الكتاب أن يجتمعوا في دار لحساب السواد في ثلاثة أيام، فاجتمعوا وأشرف عليهم، بعضهم يعقد وبعضهم يكتب فقال: "أبيات ديو أشد" أي هؤلاء مجانين، ومن ذلك الوقت أخذ موضع الكتابة هذا الاسم، وعندما عربته العرب قالوا: ديوان<sup>(1)</sup>.

وقال الجوهري عن أصل كلمة الديوان: ألها معربة أصلها فارسي، دخلت لغة العرب قبل الإسلام واستعملها العرب ونسوا أصلها $^{(2)}$ . وقيل أن العرب استخدموا كلمة الديوان في نظامهم الإداري بعد أن عربت عن الفارسية، وقد يكون لهذه الكلمة صلة بكلمة " دبير " بمعنى الكاتب أو بكلمة" دب" الأشورية بمعنى سجلات العامة $^{(3)}$ . وهذا التفسير يكشف ويثبت لنا أن الفرس أحذوا عن غيرهم الديوان.

<sup>(5)</sup> بغدد غربي: خطة الكتابة على عهد الموحدين، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ والحضارة الإسلامية، (جامعة وهران: كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية – قسم الحضارة الإسلامية –، السنة الجامعية 2006–2007م)، ص49.

<sup>(1)</sup> أبو جعفر النحاس: صناعة الكتاب، ص 108.

<sup>(2)</sup> عبد المتعال محمد الحبري: أصالة الدواوين والنقود العربية، (القاهرة: مكتبة وهبة، ط1،1989م)، ص 08.

<sup>(3)</sup> حسان حلاق: دراسات في تاريخ الحضارة الإسلامية، (بيروت: دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ط1، 1999م)، ص 30.

الغصل الأول :.....الرسائل الديوانية خصائصما ومميزاتما

# 2- الأحل العربي:

جاء في القرآن الكريم: ﴿ يَوْمَ نَطُويِ السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّحِلِّ لِلْكِتَّابِ ﴾ (4) . لذا يرى البعض أن العرب عرفوا كلمة الديوان في لغتهم قبل عصر الترجمة، قال النحاس: " والمعروف في لغة العرب

أن الديوان الأصل الذي يرجع إليه ويعمل بما فيه" ، ومنه قول ابن عباس: " إذا سألتموني عن شيء من غريب القرآن فالتمسوه في الشعر فإن الشعر ديوان العرب"(1).

# ج- الديوان في الغرب الإسلامي:

بعد الفتح الإسلامي لبلاد المغرب، كانت بلاد المغرب بأيدي نواب الخلفاء ولم يعتنوا بديوان الإنشاء لقرهم من البداوة، فلما تولى العباسيون الخلافة، اتجهت طائفة من بني أمية إلى بلاد المغرب فملكوه، واتخذوا ديوان الإنشاء واستكتبوا بلغاء الكتاب وتوسعت دولتهم إلى بر العدوة من بلاد المغرب فحكموه، واستولت عليهما طوائف من الملوك وتتابعت الدول<sup>(2)</sup>.

عندما قامت الدولة المرابطية أنشأ يوسف بن تاشفين الدواوين، قال ابن عذاري: "فدون يوسف الدواوين ورتب الأجناد وطاعته البلاد ..." (3) ، وكان من هذه الدواوين ديوان الرسائل أو الإنشاء ويرأسه موظف كبير يعرف بالكاتب، وإلى جانب هذا الديوان كانت هناك الدواوين الخاصة عمالية الدولة، موزعة بين أربعة دواوين، وهي: ديوان الغنائم ونفقات الجند، ديوان الضرائب، ديوان الجباية وديوان مراقبة الدحل والخرج (4).

<sup>(4)</sup> سورة الأنبياء، الآية: 104.

<sup>(1)</sup> عبد المتعال محمد الجبري: أصالة الدواوين، ص08.

<sup>(2)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 1/ 94.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عذاري المراكشي: **البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب**، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار الثقافة، ط1983م)، 23/4.

<sup>(4)</sup> حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس- عصر المرابطين والموحدين-، (مصر: مكتبة الخانجي، ط1، 1980م)، ص 146.

اهتمت الدولة الموحدية بإنشاء الدواوين المختلفة وفي مقدمتهم ديوان الإنشاء، والذي يختص بالمراسيم السلطانية والرسائل الموجهة إلى الولاة والقضاة، وقد عين فيه خلفاء الموحدين عينة ممتازة من أدباء الأندلس والمغرب، والذي ترجمته الرسائل التي جمعها ليفي بروفنصال وغيره<sup>(5)</sup>، تتناول الرسائل الرسمية مسائل ومضامين مختلفة من شؤون الدولة<sup>(6)</sup>.

ويعتبر ديوان الإنشاء اللسان الذي يتحدث به الخلفاء، ويلى ديوان الكتابة الظهائر(1) وكتب التوقيعات (2). وإلى جانب ديوان الإنشاء نجد ديوان العسكر الذي ينقسم إلى قسمين: فالأول يسمى ديوان العسكر يختص بالجند النظامي والحرب والعبيد، ووظيفته إحصاء الجند يرأسه رجل يكون ملما بالشؤون العسكرية ويساعده كتاب.

أما الديوان الثاني فهو ديوان التمييز الذي هو نظام شبيه بنظام الامتحان، فكل من ميز وثبت توحيده عد موحدا وسجل في سجل خاص بالعاصمة والنواحي، وكان له كاتب(ك) ، وقد أشار ابن صاحب الصلاة إلى كاتب التمييز بقوله: "حدثني الكاتب أبو عبد الله بن محسن كاتب ديوان التمييز لجميع العساكر المنفذ- بتحميله- البركات للموحدين..." (4).

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 147.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> حكيمة إملولى: **الأشكال النثرية في الأدب المغربي القديم – العهد الموحدي نموذج**ا– مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب المغربي القديم، (حامعة الحاج لخضر: كلية الآداب والعلوم الإنسانية - قسم اللغة العربية وآدابها-، السنة الجامعية 2009 – 2008م)، ص 89.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> هي الكتب الصادرة عن مدعى الخلافة ببلاد المغرب والتي تسمى أيضا الصكوك، فالظهائر جمع ظهير وهو المعين، سمى مرسوم الخليفة أو السلطان ظهيرا لما يقع به من المعاونة كتب له والصكوك جمع صك وهو الكتاب، ولكنهم اقتصروا على استعمال لفظ الظهير. أنظر القلقشندي: صبح الأعشى، 10/ 299.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> محمد عبد الله عنان: **دولة الإسلام في الأندلس– العص**ر الث**الث عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس عصر** الموحدين وافهيار الأندلس الكبرى-، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط1، 1990م)، 2/ 147.

<sup>(3)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص 147– 148.

<sup>(4)</sup> عبد الملك بن صاحب الصلاة: المن بالإمامة - تاريخ بلاد المغرب والأندلس في عهد الموحدين-، تحقيق: عبد الهادي التازي، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط3، 1987م)، ص 347؛ وفتحي زغروت: الجيوش الإسلامية وحركة التغيير في **دولتي المرابطين والموحدين( المغرب والأندلس)،** (القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط1، 2005م)، ص 155.

الغصل الأول :.....الرسائل الديوانية خصائصما ومميزاتما

وكانا لهذين الديوانيين السجلات التي تكتب فيها أسماء من يدخلون في الفرق التي ستحارب والتي سيقدم لها العطاء<sup>(5)</sup>. إضافة إلى ذلك نجد ديوان الأعمال المخزنية، وهو المختص بالشؤون المالية

في الدولة من تحصيل للأموال العامة وإنفاقها وفي رقابة العمال والمشرفين ومحاسبتهم (6).

# ثانيا - فن كتابة الرسائل الديوانية الموحدية،

# أ- تعريف الرسائل:

تعتبر الرسائل شكلا من الأشكال النثرية، وهي عبارة عن تواصل ثقافي وفكري بين مختلف المجتمعات، فيكون التواصل السياسي والأدبي بين المرسل والمرسل إليه.

#### لغة:

الرسائل مشتقة من المادة اللغوية رسل من الرسل في الأمور والمنطق كالتمهل والتوقر، والتثبت، وجمع الرسالة الرسائل. قال ابن جنبة: الترسل في الكلام التوقر والتفهم والترفق، من غير أن يرفع صوته شديدا. والترسل في الركوب هو أن يبسط رجله على الدابة حتى يرخي ثيابه على رحليه حتى يغشيهما، قال: والترسل في القعود أن يتربع ويرخي ثيابه حتى على رحليه حوله. والاسم الرِّسَالة والرسول والرسيل (1).

والرسول معناه في اللغة الذي يتابع أخبار الذي بعثه، أخذا من قولهم جاءت الرسل رَسَلًا، أو متتابعة (2). والترسل كالرسل، والترسل في القراءة والترسيل واحد، وهي التحقيق بلا عجلة، وقيل بعضه على إثر بعض، وترسل في قراءته: اتَّأَدَ فيها، وفي الحديث كان في كلامه ترسيل أي ترتيل، وفي حديث عمر رضي الله عنه إذا أَذَّنْتَ فَتَرَسَّلْ، أي تَأَذَنْ ولا تعجل (3)، وفي القرآن

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص 148.

<sup>(6)</sup> نفسه، ص 148- 149؛ وعنان: المرجع السابق، 2/ 623.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ابن منظور: **لسان العرب،** 1644.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، 1645.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 1643 – 1644.

الغصل الأول :......الرسائل الديوانية خصائصما ومميزاتما

الكريم: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (4). والترسل والكتابة لهما دلالة واحدة، قال القلقشندي: "الكتابة في اللغة مصدر كتب يقال كتب يكتب كتبا وكتابا ومكتبة وكتبة فهو كاتب ومعناها الجمع، يقال تكتب لقوم إذا احتمعوا، ومنه قيل لجماعة الخيل كتيبة، وكتبت إذا جمعت بين شفريها بحلقة أو سير نحوه، ومن ثم تسمى الخط كتابة لجمع الحروف بعضها إلى بعض، ومن ثم سمى الخط كتابة "(5).

#### ا صطلاحا:

الرسالة قطعة نثرية طويلة أو قصيرة حسب إرادة الكاتب وغرضه وأسلوبه، وتكون كتابتها بعبارة بليغة، وأسلوب حسن، وألفاظ منتقاة، وبما أن الرسالة تعتمد أساسا على الكتابة، فهي تصوير لما يحدث في الواقع<sup>(6)</sup>، وفي هذا المعنى يقول القلقشندي: " بأنها صناعة روحانية تظهر بآلة، حثمانية، دالة على المراد بتوسط نظمها...ومعنى الروحانية فيها بالألفاظ التي يتخيلها الكاتب في أوهامه ويصور من ضم بعضها إلى بعض صورة باطنة قائمة في نفسه، والجثمانية بالخط الذي يخطه القلم وتقيد به تلك الصورة، وتصير بعد أن كانت صورة معقولة باطنة صورة محسوسة ظاهرة "(1).

وقال أيضا: "وهي جمع رسالة، والمراد فيها أمور يرتبها الكاتب: من حكاية حال من عدو أو صيد أو مدح أو تقريض، أو مفاخرة بين شيئين، أو غير ذلك مما يجري هذا الجحرى، وسميت رسائل من حيث إن الأديب المنشئ لها ربما كتب بها إلى غيره ، مخبرا فيها بصورة الحال، مفتتحا .

<sup>(4)</sup> سورة الشعراء، الآية: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> صبح الأعشى، 51/1.

 $<sup>^{(6)}</sup>$ حكيمة إملولي: الأشكال النثرية ، ص71.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  صبح الأعشى، 51/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، 14/ 138– 139.

والرسائل أنواع عديدة، فهي تكتب حسب حاجة الناس إليها، منها الرسائل الإخوانية والرسائل الرسمية؛ فالقسم الأول هي تلك الرسائل التي تدور بين الإخوان والأصدقاء<sup>(3)</sup>، والقسم الثاني هو الرسائل الرسمية أو الرسائل الديوانية، وهي التي تصدر عن الحكام والسلاطين، أو عن دواوين إنشائهم، يتناول فيها الكتاب على لسان حكامهم مواضيع مختلفة. فهي تصدر عن ديوان الخليفة يوجهها إلى ولاته وقادة جيشه وأعدائه، وكان لكل خليفة كاتب يتولى الكتابة عنه في شؤون الدولة ومهامها<sup>(4)</sup>.

والدولة الموحدية من الدول الإسلامية التي اهتمت بالرسائل الرسمية خاصة وأنها بحاجة إلى التواصل بين الأقاليم والأعداء، وكان لهذه الرسائل بنية خاصة تمتاز بها.

# ب- مميزات وخصائص الرسائل الديوانية:

من خلال الوقفة المتأنية عند الموروث النثري الذي صدر عن ديوان الخلفاء الموحدين، لاحظنا مجموعة من الصيغ التي تكتب بها الرسائل الديوانية، وهي صيغ متبعة في تكوين الإطار العام الشكلي للرسائل وفي بناء مضمونها، فلكل رسالة تقريبا إطارها الخاص بها وإفرادها عن غيرها، وسنحاول أن نشخص أنواع الصيغ التي كتبت بها رسائلهم الرسمية، وهي:

# 1 - في المكاتبات الصادرة عن الخلفاء الموحدين:

# المكاتبات الموجمة إلى الطلبة والموحدين: -1-1

أن تفتح الرسالة بلفظ " من فلان إلى فلان"، حيث تبتدئ الرسالة بذكر المكتوب عنه والدعاء له بما يليق، ثم يذكر اسم المكتوب إليه ويدعى له بما يناسبه، ويؤتى بالبعدية التي تليها الصلاة على النبي محمد وعلى آله وصحبه، والترضية عن الإمام المهدي المعصوم، وبعد أوصاف عديدة ونعوت للمهدي يلج الكاتب إلى صلب الموضوع مبتدئ بفعل الكتابة كأن يقول: "

9

<sup>(3)</sup> حكيمة إملولي: **الأشكال النثرية**، ص72.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص73.

الغطل الأول :......الرسائل الديوانية خدائدها ومميزاتما

كتبناه" أو "كتابنا إليكم" ثم تليها جملة دعائية قد تطول أو تقصر، ويتطرق بعدها إلى اسم المكان الذي كتبت فيه الرسالة ...، ثم يؤتى بالموضوع إلى آخر الرسالة التي تختم بالسلام<sup>(1)</sup>.

فمن أمثلة ذلك رسالة من إنشاء الكاتب أبي جعفر بن عطية: " من أمير المؤمنين أيده الله بنصره وأمده بمعونته إلى الطلبة والموحدين الذين بغرناطة أعزهم الله وأدام كرامتهم بتقواه سلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته.

أما بعد حمد الله الذي على عونه مستند الاعتصام ... والصلاة على محمد عبده ورسوله موضح سبل السلام ... وعلى آله وصحبه ...، والرضا عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم ... (2)

فإن كتبناه إليكم -كتب الله لكم تعرف الآلاء المستجدة، وبركة المواهب التي هي من بحر عطائه مستمدة - من مترل الموحدين أظهرهم الله - بظاهر المهدية - فتحها الله ووعد الله لأوليائه....

وجاء في آخر الرسالة " والله يعرف اليمن في ذلك والخيرة، ويجعله عنوان الإقبال وفاتحة النصر بمنه، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته"(3).

ولقد تطرق القلقشندي إلى هذا الأسلوب من أسلوب المكاتبات، فأوجز رسمه: "أن تفتتح المكاتبة بلفظ " من فلان إلى فلان" ويدعى له بما يناسبه، ثم يؤتى بالبعدية والتحميد والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، والترضية عن الصحابة، ثم عن إمامهم المهدي ثم يؤتى عن المقصود ويختتم بالسلام، والخطاب فيه بنون الجمع عن الخليفة وميم الجمع عن المكتوب إليه (1).

Lévi-provençal: Un recueil de lettres officielles almohades- étude diplomatique et historique-, revue hesperis, 1941, P.13.

<sup>(1)</sup> محمد بحيد السعيد: بحوث أن**دلسية**، (منشورات المجمع العلمي، 2001م)، ص 108؛ و

<sup>(2)</sup> **رسائل موحدية** — مجموعة جديدة –، تحقيق ودراسة: أحمد عزاوي, (القنيطرة – المغرب : منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ط1، 1995م)، 1/ 61-71.

<sup>.71-61/1</sup> المصدر نفسه، 1 $^{(3)}$ 

<sup>(1)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 6/ 443؛ وحكيمة إملولي: الأشكال النثرية، ص89.

في بعض الأحيان تزيد كتاباتهم عن البناء الهيكلي السابق، كأن تفتتح الرسالة بالبسملة والصلاة على النبي وبالعلامة المباركة "والحمد لله وحده"، حيث أدخلها الموحدون إلى الرسائل الديوانية ويؤتى في آخر الرسالة بتاريخ كتابتها، ومن أمثلة هذا الرسم رسالة أمير المؤمنين يوسف إلى الشيخ الأجل أحيه السيد أبي سعيد وأصحابه الطلبة الذين بقرطبة: " بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على محمد وآله وسلم، والحمد لله وحده (2)، من أمير المؤمنين يوسف بن أمير المؤمنين أمير المؤمنين. أيده الله بنصره وأمده بمعونته إلى الشيخ الأجل أحينا الأعز علينا الأكرم لدينا..."(3).

وتأتي بقية الرسوم الأخرى دون تغيير حتى النهاية ويكتب تاريخ الرسالة – الذي هو في الرسالة السابقة – الثالث من شهر رمضان المعظم سنة إحدى وستين وخمس مائة "(4).

ومن الرسائل ما أخذت لونا آخر في الكتابة يبدأ بمخاطبة المكتوب إليهم مباشرة ويشير إلى مدينتهم ثم يدعو لهم ثم يؤتى بالبعدية وينتقل منها إلى لب الموضوع دون أية ديباجة وألوان اعتمد عليها في الرسائل الأخرى مثل الرسالة التي كتبها إدريس المأمون بن يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن إلى أهل أندوجر<sup>(5)</sup> "...<sup>(6)</sup> إلى الجماعة والكافة من أهل فلانة، وقاهم الله عثرات الألسنة وأرشدهم إلى محو السيئة بالحسنة، أما بعد، فإنه وصل من قبلكم كتاب حدد لكم أسهم الانتقاد ..."

تخط يمناك فيه الحمد لله وحده

ابن سعيد المغربي: المغرب في حلى المغرب، تحقيق: شوقي ضيف، (القاهرة: دار المعارف، ط4، 2009م)، 2/ 138.

Lévi-provençal:**Un recueil de lettres officielles almohades**, p.18.

<sup>(2)</sup> و جدت منذ عهد عبد المؤمن، وظلت العلامة نفسها عند ابنه يوسف ثم المنصور وفي عهد الناصر ثم المستنصر، ولعل إثبات و جود هذه العلامة منذ عهد عبد المؤمن وأنشدته:

امنن علي بطرس ينون في الدهر عده

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ 94؛ و

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> رسائل موحدية، 1/ 97.

<sup>(5)</sup> قيل أندوشر، حصن بالأندلس قرب قرطبة. أنظر شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي: معجم البلدان، (بيروت: دار صادر، 1977م)، 1/ 264.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> حدث بتر في الرسالة.

الغمل الأول .....الرسائل الديوانية خمائصما ومميزاتما واستمر إلى آخر الرسالة التي ختمها بالسلام (1).

وفي رسم آخر لبناء الرسالة الرسمية هي أن تبتدئ بالبعدية مباشرة من دون بسملة أو مقدمة، وقد ذهب القلقشندي إلى هذا النوع من الرسائل وصنفه على نوعين:

الضرب الأول: أن تعقب البعدية بالحمد لله، ويؤتى على الخطبة إلى آخرها، ثم يتخلص إلى المقصود ويختم بالسلام (2). مثل ما كتب أبو الميمون عن المستنصر بالله: " ... أما بعد حمد الله الآمر بالوفاء بالعهود، والصلاة على سيدنا محمد المصطفى الكريم سيد الوجود... والرضا عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم... " ثم يؤتى بالموضوع لينتهي في الختام بالسلام (3).

الضرب الثاني: "أن تعقب البعدية بذكر المقصود من غير خطبة، ثم يؤتى بالمقصود على آخره" (4). ومن النثر الذي جاء على الضرب الثاني: كما كتب أبو عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي، المعروف بابن الآبار عن الأمير أبي جميل إلى أهل ناحية بولاية وال عليهم، وهي: " أما بعد، فالكتاب - كتب الله لكم ملء الجوانب، قرارا، وأرسل عليكم سماء المواهب، مدرارا، من فلانة... " ولج بعدها في صلب الموضوع حتى ختم الرسالة بالسلام (5).

ومن الرسائل ما يفتتح بالتحميد ثم الصلاة على النبي وآله ثم الترضية على الإمام المعصوم، ويؤتى بالإشارة إلى الكتاب ومكان تحريره والجا إلى صلب الموضوع، ومثال ذلك رسالة من إنشاء الكاتب أبي عبد الله بن عياش عن الأمير محمد الناصر الموحدي مخبرا باستيلاء الموحدين على يابسة (6) وميورقة (7) ومنورقة: " الحمد لله فاتح الإغلاق، ومانح الإعلاق، ممد هذه الدعوة الإمامية

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 35/1- 37.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 6/ 476.

رسائل موحدية،1/303.

<sup>(4)</sup> القلقشندي: المصدر السابق، 7/ 37–38.

<sup>.38</sup> –37 نفسه، 1 $^{(5)}$ 

<sup>(6)</sup> جزيرة تلي جزيرة ميورقة ويقال لها ولمنورقة بنتا جزيرة ميورقة، وهي جزيرة حسنة كثيرة الكروم والأعناب، وفي شرقها جزيرة ميورقة، وبما عشرة مراس. أنظر محمد بن عبد المنعم الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، (مكتبة لبنان، ط2، 1984م)، ص 616.

من السبع الطباق وناصرها في البحار المرتجة، ... وهذا كتابنا إليكم..." والجا صلب الموضوع ليختم كلامه بالسلام"(1).

لم تتوقف الرسائل الديوانية على النثر فقط بل تعدت إلى الشعر في جزء منها أو رسالة كاملة والنوع الأول مثل الرسالة التي صدرت عن الخليفة عبد المؤمن من ظاهر قسنطينة إلى اشبيلية مخبرة بانتهاء حملته الإفريقية وبأهم نتائجها وهي: " بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على محمد وآله وسلم والحمد لله وحده..." وبعد الديباجة الطويلة أتى بقصيدة (2):

تصدى لأهل الحق نيل مرادهم

ويسرت الأسباب فاحتيرت المني

ودبر رأي فالتقت غرمـــاته

وطاب لهم فيهما يرومونه الهورد

وأحكمت الآمال فانتضي الجد على حكم ما قد أحكمت ضربه الهند

فسار إلى أمـــر الله حيش عرمرم يقـود به سعد ويحدو بــه سعــد

فسار إلى المــــــر الله حيس عرمرم " يفـــود به سعد ويجدو بـــــــه سع إلى آخر الرسالة، ثم و لج بعد الشعر إلى النثر واصفا النصر ثم ختم الرسالة بالسلام.

أما الرسم الثاني فهو عبارة عن شعر حال من أي مقدمة نثرية وهي لا تحتوي على تقليد من تقاليد مكاتباهم السلطانية ومن نماذج هذا الرسم: رسالة عبارة عن قصيدة وجهها أمير المؤمنين يوسف بن عبد المؤمن ليستدعى العرب من إفريقية وهي من إنشاء ابن طفيل<sup>(3)</sup>:

لغزو الأعادي واقتناء الرغـــائب فقد عرضت للحرب حرد السلاهب ولا تكتب العليا بغير الكـــــتائب أقيموا صدور الخيل نحـو المغارب وأذكوا المذاكي العاديات على العدى فلا تقتين الآمال إلا مــــن القين

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> هي جزيرة في البحر الزقاقي تحدها بجاية على جهة القبلة من بر العدوة، بينهما ثلاثة مجار، ومن الوسط برشلونة من بلاد أرغون، ومن الشرق حزيرة منورقة، وطول ميورقة من الغرب إلى الشرق سبعون ميلا وعرضها من القبلة إلى الوسط خمسون ميلا. المصدر نفسه، ص 567.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية: من إنشاء كتاب الدولة المؤمنية، نشرها ليفي بروفنصال، (الرباط: المطبعة الاقتصادية، 1941م)، ص 241- 248.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 81 - 82.

<sup>(3)</sup> ابن عذاري المراكشي: **البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب- قسم الموحدين-**، تحقيق: محمد إبراهيم الكتاني و آخرون، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1 1985م)، 114/3–115.

ولا يبلغ الغايات إلا مصمصصم على الهول ركاب ظهور المصاعب يرى غمرة الهيجاء أعانب مشرب وإن أعرضت رزقا جمام المشارب ويأنف إلا مكسبا من حسامه ويعرض غرا عن جميع المكاسب ألا فابعثوها هماء عربية تحف بأطاراف القنى والقواضب أفرسان قيس من هلال بن عامر ما جمعت من طاعن ومضارب وعندما تأخر العرب خاطبهم بقصيدة أخرى من قول ابن عياش يستعجلهم، وهي أقيموا إلى العلياء عوج الرواحل وقودوا إلى الهيجاء جرد الصواهل وقوموا لنصر الدين قيمة ثائر وشدوا على الأعداء شدة صبابل

#### 1-2-المكاتبات الموحدية الموجمة إلى الممالك النصر انية:

متنوعة البدايات منها ما تفتتح بالبسملة وتليها التصلية ثم الحمدلة، مثل الرسالة التي جاءت على شكل اتفاقية بين المنصور وحكومة بيشة جاء فيها: " بسم الله الرحمان الرحيم، صلى الله على محمد وعلى آله وسلم تسليما ....".

وجاء صدر الرسالة طويل ثم ولج إلى اسم المكتوب والمكتوب إليه، وجاء بالمقصود، وختم بتاريخ الكتابة (2).

أن تبتدئ الرسالة بالبسملة والتصلية دون الحمدلة، مع ذكر المكتوب والمكتوب إليه، وعدم التطرق إلى الصدر كما في الرسوم المعتادة ويدخل مباشرة في الموضوع وختمها " بالله التوفيق"، مثل رسالة أبي زيد والي تونس إلى تجار بيشة مشجعا لهم بالتردد على البلاد: " بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم تسليما، كتاب أمان وتأكيد إحسان...، وبالله التوفيق"(3).

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 3/ 116.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 173.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 176- 177.

# 2- في المكاتبة الحادرة إلى خلفاء الموحدين:

وهي نوع من الرسوم التي كانت ترفع من طرف الأمراء والوزراء والولاة وغيرهم إلى أمير المؤمنين، جاءت الرسوم فيها متباينة منها:

أن تفتتح الرسالة بلفظ " الحضرة" متبوعة بعبارات المدح والثناء ثم يلج إلى اسم كاتبها مقترنا باسم العبودية، ثم يؤتى بتحية الإسلام على الحضرة ثم يذكر التحميد والتصلية والترضية عن الإمام المعصوم، ثم بالدعاء للمقام العالي وبعدها يدخل في الموضوع ومثال ذلك رسالة كتبها أبو المطرف بن عميرة عن صاحب أرغون من الأندلس إلى المستنصر بالله " الحضرة الإمامية العلية المنصورة الأعلام، الناصرة للإسلام المخصوصة من العدل والإحسان ما يلجو نوره متراكم الإظلام، حضرة سيدنا ومولانا الخليفة (الإمام) أمير المؤمنين أبي يعقوب ابن سادتنا الخلفاء الراشدين..."(1).

والرسالة التي صدرت عن الأمير الموحدي إبراهيم إلى حضرة الخلافة، ومطلعها: "الخضرة العلية الإمامية المعظمة المكرمة القدسية، المؤيدة المنصورة الزكية. مطلع الأنوار السامية، ومنشأ الخيرات النامية ...، أدام الله تأييدها وحرس جلالها". وصدرت الرسالة الثانية، عن الأمير إبراهيم، ومطلعها: "الحضرة الإمامية القدسية المؤيدة المنصورة العلية، خلد الله أيامها، ونصر أنصارها وأعلى أعلامها، ووصل أعلاءها وإظهارها وإعزازها وإعظامها... "(2).

إذا كانت بعض الرسائل تفتح بكلمة " الحضرة" فإن بعضها الآخر يستعمل لفظ الحضرة بعد البسملة والتصلية وتذكر الحضرة اسم صاحبها والمكتوب عنه ثم يأتي الكاتب بالتحميد والتصلية والترضية ثم يدخل في الموضوع بكلمة " فكتب" ويكتب اسم البلد الذي كتبت فيه الرسالة، ويترسل في الموضوع الذي يختمه بالسلام وتاريخ الكتابة.

15

<sup>(1)</sup> ابن عميرة: ر**سائل ابن عميرة الديوانية – القرن السابع الهجري**–، دراسة وتحقيق: أحمد عزاوي، (الرباط: مطبعة ربانيت، ط1، 2008م)، ص 28– 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> مؤلف من العصر الموحدي: "رسائل نادرة وتراجم أندلسية"، عرض وتقديم: إدريس العلوي البلغيثي، مج<u>لة المناهل</u> (الرباط)، ع1989/38م، ص254، 255.

ومن هذا الرسم رسالة وجهها الشيخ أبو عبد الله بن أبي إبراهيم إلى أمير المؤمنين أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن: " بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على محمد وعلى أله وسلم الحضرة السامية، حضرة سيدنا ومولانا الإمام الأعدل، الخليفة الصالح... محمد بن أبي إبراهيم: سلام على حضرة سيدنا ومولانا أمير المؤمنين بن أمير المؤمنين ورحمة الله تعالى وبركات، وبعد حمد الله على إعلاء هذا الأمر... والصلاة على محمد رسوله ونبيه الصفي الأمين...، والرضا عن الإمام المعصوم، المهدي المعلوم... فكتبه خديمكم من أغرناطة... والسلام الأجزل ...، كتب في النصف من جمادى الأخيرة عام ثلاثة وستين وخمس مائة"(1).

أن تبتدئ الرسالة بكلمة "كتابنا" أو "هذا كتابنا"، ثم يذكر مكان تدوين الرسالة ثم يؤتى بالموضوع، فمن ذلك رسالة أبي جعفر ابن عطية عن أبي حفص الموحدي إلى الخليفة أمير المؤمنين عبد المؤمن بن علي عن مقتل الثائر الماسي حيث قال: "كتابنا هذا من وادي ماسة، بعدما تجدد من أمر الله الكريم ونصره المعهود المعلوم ... "(2).

في هذا اللون عالج الكاتب الهدف والغرض المقصود مباشرة، حيث جاءت البداية بدون مقدمة والتي تحوي على البسملة والصلاة على النبي والترضية على الإمام المعصوم أو الدعاء لأمير المؤمنين، فالكاتب في هذه الحالة يستعجل بالخبر إلى الخليفة<sup>(3)</sup>.

أن تفتح الرسالة باسم المرسل إليه كاملا مع الألقاب ثم الدعاء للمقام الأعلى، وبعدها يشير إلى المكتوب عنه وينعته بالأوصاف، ثم يؤتى بالبعدية والتصلية والترضية، فالدعاء للحضرة الخلافية، ليتطرق بعد ذلك إلى الموضوع ويأتي الختام الذي ينتهي بالدعاء. منها رسالة صدرت من العزفيين إلى السيد أبي إسحاق الموحدي: " السيد الأجل الأعز أبو إسحاق ابن سيدنا الأمير الطاهر المرحوم أبي إبراهيم بن سيدنا الإمامين أميري المؤمنين ... "(4).

16

<sup>(1)</sup> ابن صاحب الصلاة: **المن**، ص 263– 265.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ 57.

<sup>(3)</sup> محمد مجيد السعيد: بحوث أندلسية، ص114؛ ومؤلف من العصر الموحدي: "رسائل نادرة..."، ص256.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 114– 115.

ومن رسائلهم ما تبتدئ بعد البسملة والصلاة على النبي بذكر اسم المكتوب عنه ثم اسم المكتوب إليه والدعاء له بما يليق ثم تحية الإسلام، وبعد ذلك تأخذ الرسالة مسار الرسائل الأحرى من حيث البعدية والتحميد بلفظ " أما بعد، فإن نحمد الله ... " والصلاة على النبي الترضية والدعاء لأمير المؤمنين أو لولي العهد في بعض الأحيان، ثم يدخل في الموضوع ويختم الرسالة بالسلام وبتاريخ إنشائها، ومثال ذلك رسالة الأمير يوسف إلى غرناطة حول إنهاء ثورة غمارة والرسالة تقول: " بسم الله الرحمان الرحيم، صلى الله على محمد وعلى آله وسلم تسليما والحمد لله وحده من الأمير يوسف بن أمير المؤمنين أيده الله بنصره وأمده بمعونته إلى الطلبة والموحدين والشيوخ والأعيان والكافة... سلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أما بعد، فإن نحمد الله الذي لا إله إلا هو إليكم ... والسلام الجزيل عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته، كتب في الرابع عشر من شوال سنة 562ه/166ه 1160.

وفي بعض رسائل المبايعة تبتدئ الرسالة بعد البسملة بالصلاة على النبي ثم الإشارة إلى الإمامة

وتليها مجموعة من الصفات ثم الترضية على الإمام المعصوم، والدعاء لأمير المؤمنين ثم ينتقل إلى المقصود مبتدئا بلفظ " أما بعد... ويختمها بذكر التاريخ، وهذا غالبا ما يكون في رسائل المبايعات والاستشهاد في ذلك بما كتبه أهل إشبيلية بمبايعة أمير المؤمنين أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن: " بسم الله الرحمان الرحيم صلى الله على محمد وآله وسلم الحمد لله الذي جعل الإمامة قواما للحق ونظاما للخلق... أما بعد ... على تجديد البيعة المباركة... وكتبوا على ذلك شهاداهم في النصف من جمادى الأخيرة سنة ثلاث وستين وخمس مائة... "(2).

أو أن يؤتى بعد البسملة بقوله: " من فلان إلى فلان " ثم يردف بقية الخطوات، ومنه رسالة أنشأها أبو الحسن عبد الملك بن عياش جاء فيها: " بسم الله الرحمان الرحيم وصلى الله على محمد وآله وسلم، من عمر وعثمان أمير المؤمنين إلى الطلبة والأشياخ والأعيان والكافة

<sup>(</sup>أ) رسائل موحدية– جديدة–، (العزاوي)، 1/ 98– 105.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 111؛ ومحمد مجيد السعيد: بحوث أندلسية، ص117.

بإشبيلية أدام الله كرامتهم بتقواه. سلام عليكم ورحمة الله وبركاته. أما بعد فالحمد لله القاهر الغالب... والرضا عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم... والدعاء لمولانا وسيدنا أمير المؤمنين..."(3).

ومن المكاتبات ما جاء على شكل أجوبة وهي تبدأ بالبسملة والصلاة على النبي، وذكر اسم المكتوب عنه، ثم اسم المكتوب إليه والدعاء له بما يليق مع ذكر المكان يؤتى بتحية الإسلام ويردفها بالبعدية والتحميد وشكر النعم والتصلية على محمد والترضية على الإمام المعصوم ثم يؤتى بكلمة "وكتبناه إليكم "، ثم ذكر المقصود ويختم الرسالة بالسلام وبتاريخ الكتابة مثل: الرسالة الجوابية الصادرة عن الأمير يوسف حول إبعاد قوات ابن مردنيش عن أحد الحصون شرقي غرناطة "بسم الله الرحمان الرحيم، صلى الله على محمد رسوله وعلى آله، من الأمير يوسف بن أمير المؤمنين ... وكتبناه إليكم ...، من حضرة مراكش...، والسلام الكريم عليكم ورحمة الله، كتب في التاسع من ذي الحجة سنة 562ه/166ه" (1).

والرسم الآخر من المكاتبات الجوابية أن تفتتح بالمرسل والدعاء له والمرسل إليه ومكان الإرسال ثم يؤتى بالمقصود ويختمها الإرسال ثم يؤتى بالمقصود ويختمها بالسلام وبتاريخ الكتابة منه ما كتبه أبو القاسم القالمي عن الخليفة يوسف إلى الطلبة الغزاة بإفريقية "... من أمير المؤمنين بن أمير المؤمنين أيده الله بنصره...، إلى الطلبة الغزاة بإفريقية... سلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أما بعد ...، إنا كتبناه إليكم... "(2).

لقد وردت إلى الموحدين مكاتبات من الملوك مثل الرسالة التي وردت من صلاح الدين الجمع الأيوبي كتبها القاضي الفاضل، فقد افتتحت الرسالة بالدعاء، وعبر المكتوب عنه بنون الجمع وخاطب المكتوب إليه بأمير المؤمنين: " فتح بحضرة سيدنا أمير المؤمنين وسيد العالمين، وقسيم الدنيا والدين...أن نتيمن بمكاتبتنا ونتزين بمخاطبتها... ثم يؤتى بالموضوع إلى آخر الرسالة(3).

<sup>.93 - 89 / 1</sup> نفسه،  $^{(3)}$ 

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 108- 109.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 124 – 126.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 1/ 183.

#### 3-الظمائر:

تفتتح بصيغة "هذا ظهير كريم" ثم يذكر الآمر به كأن يقول: " أمر به أمير المؤمنين..."، ويذكر اسم المرسل إليه مثل:"... ويسره للشيخ القائد الأكرم أبي بكر بن الشيخ المشرف أبي الحسن بن غالب..."، ثم يؤتى بالدعاء ثم المقصود ويختمه بتاريخ الكتابة (4).

#### 4- التهاديم:

لم يكن لهم مصطلح محدد يفتتحون به، بل بحسب ما تقتضيه قريحة الكاتب، فتارة تفتتح بلفظ إلى أهل فلانة: " إلى أهل فلانة جمع الله على البر والتقوى جمهورهم، وعرفهم من سديد لفظ إلى فلان، مثل: " إلى الوزراء والفقهاء والأعيان والأعلام والحسباء، والصدور العلية...(5)، أو

النظر ما يصلح أحوالهم وينظم أمورهم، سلام  $\dots$ "(1).

وتارة يبتدئ بلفظ " أدام الله كرامتهم (2)" أو بلفظ" وأن تعلموا (3) "، وتارة يبدأ "وإن كتبناه (4)"، ومن بين هذه التقاديم ما كتب لولاية ناحية مثل: " تخير وال يتقلد أشغالكم" (5) ، ومنها ما كتب به بإعادة وال إلى ناحية، وهي " وإنا كتبناه إليكم" ، أو " وإن تعلموا أن نعتمد كم بالنظر الضابط (6) . ومن التقاديم ما كتب به في الوظائف الدينية وفي ولاية قاض مثل ما يفتتح بـ: " ...أدام الله صلاح أحوالكم... (7).

<sup>. 392–391</sup>  $^{(4)}$  نفسه، 1

 $<sup>.419\ /1</sup>$ نفسه،  $^{(5)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفسه، 1/ 417.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، 1/ 446، 451.

<sup>. 455 ،453 /1</sup> نفسه، 1/ 455 ،455

<sup>. 476،477،479/1</sup> نفسه، 476،477،479/1

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 1/ 417.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، 465/1

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، 1/ 489.

ومن بين التقاديم المكتتبة بالوظائف الديوانية منها ما كتب " ...وإلى هذا فإن قدمنا عليكم بعد استخارة الله تعالى فلانا لينظر في أشغالكم المصلحية، وأعمال مجابيكم المختصية..."(8).

وما يلاحظ على هذه التقاديم بصفة عامة، فإنها متوسطة الحجم مقارنة مع بقية الرسائل الأخرى، إلا أن البتر أصاب أغلبها سواء في صدورها أو في نهايتها مما صعب علينا معرفة الجهة التي صدرت منها هذه الرسائل أو تاريخ التعيين، فهي تكتفي بذكر الشخص الذي عين عليها وبعض الأعمال الموكلة له (9).

### 5- الجانب الغني للرسائل الديوانية:

طغيان الروح الدينية على رسائلهم وتدعيمها بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية وبالسيرة النبوية، وبأحكام الفقه والشريعة، ونحد ذلك في الرسائل التي تعالج موضوع الحث على الجهاد أو الانتصار على الأعداء أو الدعوة إلى الدين.

يرى محمد مجيد السعيد أن<sup>(1)</sup>: من أسباب طغيان الروح الدينية على الرسائل الموحدية تعود إلى طبيعة الموضوع وإلى طبيعة التعليم في الأندلس والتي يغلب عليها الطابع الديني، مما كان له أثر على طبيعة المثقف وعلى تفكيره، وتعود كذلك إلى طبيعة الصراع القائم في تلك الفترة، حيث كان عصر جهاد وصراع بين المسلمين والمسيحيين.

وأضاف سبب آخر وهو أن السلطان في عهد الموحدين يمثل السلطتين الدينية والدنيوية، ويبدو ذلك في رسائلهم التي تعالج أمور الشريعة وتحث على تطبيق قواعد الإسلام في الحياة اليومية<sup>(2)</sup>.

لا يعتمد الكاتب على الثقافة الدينية وحدها في كتاباته الرسمية، بل يتعدى إلى الثقافة الأدبية والتاريخية، فتضمنت مراسلاتهم شعرا وأمثالا وأقوالا وأحداثا تاريخية، ومثال ذلك رسالة وجهها

20

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، 1/ 474.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> نفسه، 1/ 411 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> محمد بحيد السعيد: بحوث أندلسية، ص 123 – 124.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 123– 124.

الخليفة عبد المؤمن إلى أهل إشبيلية ليبعث إليهم خبر فتح مدينة المهدية سنة554ه/1109م، حيث جاء في آخر الرسالة أبيات شعرية تتكون من اثني عشرة بيتا وكان مطلع الرسالة(3):

> ولما قضينا بالمشارق أمرنـــا وتم مراد الله في كل مطــلب وأشرقت الشمس المنيرة موهنا وأصبح وجه الحق غير محجب وطهر هذا السقع من كل كافر وعاد بها الإسلام بعد تغيـــب

فأجاب الأمير أبو يعقوب يوسف أبيه الخليفة عبد المؤمن وطلب منه النجدة، ويجيب أباه بشعر كما بعث له أبوه وطلب من أبو العباس ابن سعيد المالقي أن ينظم شعرا في ذلك، وهو<sup>(4)</sup>:

> هو الأمر أمر الله ليس له رد يؤيده أبيه ويسمو به حـــد وقد وضحت آياته وأباته وقد أقحمت رعبا به ألسن لد وما اشتبهت مُذ حُمَّ إلا لزائــغ عقيدته كفر وإقراره ححدد فمن يبغى فيها الغيُّ بعد اجتلائه وهذه ریاح ریحه عصف بهم ولم ينجهم حصن حصين إذا انزووا ولم يجدوا النصر العتيد بزعمههم وكانت سبيل الرشد واضحة لهم ولا سلكوا فيها سلوط معذر ولكنهم مالوا إلى الكفر ميلة

أجاب أمير المؤمنين في رسالة طويلة، وعدد أبياها خمسة وثلاثين بيتا بقوله(1):

فإن حسام الهند فيه له رشـــد فعادوا كعاد حين جللها الرند ولم يغنهم ذاك العديد ولا العد من اللات بل ردوا حديثا كما أرودوا فما منهم فيها وسيم ولا وحسد ولا انتضحت فيها الشكائم واللبد فصالت بهم منكم يد ولها الأيد

وطاب لهم فيما يرمونه الورد ويسرت الأسباب فأحتيرت المني وأحكمت الآمال فانتضى الجد

(3) ابن صاحب الصلاة: **المن**، ص 73.

تسنى لأهل الحق نيل مرادهم

(4) المصدر نفسه، ص76.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، ص 76.

ومن مميزات الرسائل الديوانية العناية باللفظ من حيث النغمة، ومن حيث توافق الوحدات الصوتية، ويستخدم بعض الكتاب براعة نثرية عن طريق توظيف الأساليب البلاغية المختلفة والمتعددة

من جناس أو طباق أو تشبيه أو استعارة أو كناية.

ونماذج كثيرة من الرسائل الرسمية الموحدية التي تعتمد المحسنات البديعية منها رسالة لأبي حعفر بن عطية كتبها عن أبي حفص الهنتاتي حول مقتل الثائر الماسي"... فتح بهر الأنوار إشراقا، وأحدق بنفوس المؤمنين إحداقا، ونبه من الأماني النائمة حفونا وإحداقا، واستغرق غايات الشكر استغراقا، فلا تطيق الألسن لكنه وصفه إدراكا ولا لحاقا، جمع أشتات الطلب والأرب، وتقلب في النعم أكرم منقلب وملاً دلاء الآمال إلى عقد الكرب ..." (2).

من خلال ما سبق يتضح أن الرسائل الديوانية تتبع طريقة واحدة - في أغلبها - تحددها مجموعة من العناصر منها:

- من…
- إلى...
- سلام...
- أما بعد...
- الحمدلة...
- التصلية على الرسول- صلى الله عليه وسلم- وآله وصحبه
- الترضية على الإمام المعصوم المهدي المعلوم- الترضية عن خليفته عبد المؤمن-.
  - كتبناه أو كتابنا...
  - مكان وزمان كتابة الرسالة...
    - السلام.

22

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية: - جديدة-، العزاوي، 1/ 57؛ ومحمد محيد السعيد: محوث أندلسية، ص 130.

سار هذا النوع من الكتابة الكاتب أبو جعفر بن عطية وأخوه عقيل، وأبو الحسن القالمي، وأبو الحسن الله الله وأبو الحسن بن عياش، ومن خلال بعض الرسائل نجد بعض الاختلاف في بنية الرسائل، بالرغم من محاولة الاحتفاظ على السمات العامة، وهي:

- البسملة والتصلية.
- العلامة السلطانية -الحمد للله وحده-.
  - من…
  - إلى...
  - سلام
  - البعدية
  - التحميد.
  - الشكر.
- التصلية على الرسول صلى الله عليه وسلم.
  - الدعاء لأمير المؤمنين خليفة المهدي.
    - إنا كتىناه.
    - مكان الصدور.
      - التوصية.

اتخذت الكتابة أسلوبا جديدا في عهد عبد الله بن عياش، وكانت طريقة كتابته:

- ذكر المرسل
- ذكر المرسل إليه
  - السلام
- التحميد دون ذكر البعدية
- التصلية على الرسول- صلى الله عليه وسلم- وآله وصحبه، ثم الترضية عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم، والترضية عن خليفته عبد المؤمن ثم الترضية عن أمير المؤمنين الخليفة الحاكم.

- ذكر مكان كتابة الرسالة بعد كلمة" إنا كتبناه "أو بعد كلمة" كتابنا".
- التوصية بتقوى الله، والعمل على طاعته والاستعانة به، والتوكل عليه:
  - ذكر الموضوع.
    - ذكر السلام.
    - ذكر التاريخ.

نلاحظ مما سبق تداخل بين الطرق التي اتبعت في كتابة الرسائل الرسمية، والاختلاف ناتج عن تطور سنن الكتابة أو إلى مهارة وقدرة الكاتب، كما نجد بعض الرسائل حذفت منها الفقرات التمهيدية، ربما يعود إلى المؤرخين وكتاب المصادر الذين قاموا بجمع مثل هذه الرسائل، فيكتفون بنقل صلب الموضوع.

"كما اختلفت بنية الرسائل واختلفت الطرائق التي عرفتها الفترة الأخيرة من حكم الموحدين حيث بدأ حكمهم يتلاشى ومع هذه الظروف السياسية المضطربة، فإلها قد وفرت للكتابة دافعا قويا لنشاطها وتنوعها. ونجد هذا مطبوعا في كتابات أبو المطرف بن عميرة المخزومي (ت865 ه/1259م)، وأبوالحسن الرعيني (ت 666 ه/1267م) وغيرهم حيث أسهموا في الكتابة الفنية، ولاسيما الذاتية منها بنصيب وافر تعبيرا عن أحاسيسهم، ومشاعرهم، وعبروا عن انشغالاتهم المتعددة . ولاسيما ما يتعلق بمصير بلادهم الأندلس، وما أصاب أهلها من محن وما نالهم من نكبات بعد ضياع الأرض نتيجة تخاذل حكام الموحدين الأواخر"(1).

# ثالثا- كتاب الرسائل الديوانية:

احتارت الدولة الموحدية لخطة الكتابة كتاب بلغاء، يتميزون بأسلوب كتابة رفيع، يختارون أحسن الألفاظ والعبارات منهم:

#### 1- أبو جعفر بن عطية:

24

<sup>(1)</sup> حكيمة إملولى: **الأشكال النثرية**، ص92.

هو أبو جعفر أحمد بن جعفر بن عطية القضاعي من أهل مراكش، أصله من قرملة قرية بطرشوشة من شرق الأندلس، ولد سنة 517ه 1123م 1123م كان أبوه أبو أحمد كاتبا لعلي بن يوسف وابنه تاشفين، كان كاتبا بليغا، أخذ العلم عن أبيه وعن مجموعة كبيرة من أهل مراكش وبعد فتح مراكش والهزام دولة المرابطين هرب وغير هيئته وتشبه بالجند، وأخفى نفسه.

شارك في حملة الشيخ أبي حفص على الثائر الماسي<sup>(2)</sup>، حيث كان ضمن الرماة، التقى الجمعان فهزم جيش الماسي يوم الخميس 16 لذي الحجة سنة 542ه/1147م<sup>(3)</sup>، أراد أبو حفص إعلام الخليفة عبد المؤمن بهذا النصر، فلم يجد في جميع من استصحبه من يكتب عنه، فقيل له أن فتى من الرماة – لأنه كان محسنا للرماية– يحسن الأدب والكتابة، فاستدعاه وعرض عليه غرضه، تظاهر بالعجز، فكتب عنه للموحدين رسالة<sup>(4)</sup>.

فلما بلغت الرسالة عبد المؤمن استحسنها واشتد إعجابه بها، استدعاه وقلده خطة الكتابة وأسند إليه وزارته وفوض النظر في أمورها كلها، وكانت وزارته كمالا للدولة، ولما توجه إلى الأندلس، دبر له حساده الطريق للخلاص منه (5).

مما جعل الخليفة عبد المؤمن يستوزر عبد السلام الكومي<sup>(1)</sup>، وطلب ابن عطية وهو بالأندلس وعند وصوله إلى مراكش قيده في المسجد وهو حاسر العمامة، وطلب حضور الناس

#### Lévi-provençal: Un recueil de lettres officielles almohades, p.6.

(5) اختلفت الأراء حول نكبة ابن عطية، فقد قيل أنه طرحت في بيت السلطان أبيات منها:

قل للإمام أطال الله مدته قولا تبين لذي لب حقائقه =

إن الزراجين قوم قد وترقم وطالب الثأر لم تؤمن بوائقـــه

وللوزير إلى آرائهـــم ميل لذاك ما كثرت فيهم علائقـــه
فبادر الحزم في إطفاء نارهم فريما عاة من أمر عوائقــــه

25

<sup>(</sup>أ) أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي المعروف بابن الآبار: الحلة السيراء، تحقيق وتعليق: حسين مؤنس، (القاهرة: دار المعارف، ط2، 1985م)، 2/ 238؛ وبغدد غربي: خطة الكتابة على عهد الموحدين، ص121.

<sup>(2)</sup> لسان الدين الخطيب الملقب بذي الوزارتين: **الإحاطة في أخبار غرناطة**، تحقيق: محمد عبد الله عنان، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط2، 1973م)، 1/ 263.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي المعروف بابن الآبار: إِعتاب الكُتاب، تحقيق: صالح الأشتر، (دمشق: مطبوعات مجمع اللغة العربية، ط1، 1961م)، ص 264.

<sup>(4)</sup> لسان الدين الخطيب: المصدر السابق، 1/ 264؛ و

على طبقاتهم، وشاورهم في أمره، فأجاب كل واحد برأيه، وأمر بسجنه، فقتله هو وأخوه أبو عقيل سنة 553ه/108م، وكان عمر أبو جعفر 36 سنة ولأخيه أبو عقيل 23سنة<sup>(2)</sup>.

كان أبو جعفر كاتبا بليغا، فهو من أبلغ أهل زمانه  $^{(3)}$  يذكر صاحب الإحاطة أنه: "كان كان أبو جعفر كاتبا بليغا، سهل المآخذ، منقاد القريحة، سيال الطبع  $^{(4)}$ ، ندم عبد المؤمن بن علي على قتله وبكى عليه  $^{(5)}$ . وتعتبر الرسالة الخامسة من مجموع الرسائل الموحدية " المجموعة الجديدة " نموذجا لكتابته النثرية، حيث أوردها مجموعة من الذين ترجموا له  $^{(6)}$ .

### 2- أبو عقيل ابن عطية:

هو أبو عقيل عطية ابن عطية ابن جعفر بن محمد بن عطية القضاعي المراكشي، وهو أخو أبو جعفر أحمد بن عطية، أصله من قمرلة بطرشوشة، ولد سنة 530ه/1135م، وقتل مع أخيه سنة

553ه/1158م خارج مراکش<sup>(7)</sup>.

كان يساعد أخاه أبو جعفر في عمله الوزاري لدى عبد المؤمن  $^{(1)}$  كتب عن عبد المؤمن بموعة من الرسائل منها: رسالة الخليفة عبد المؤمن إلى طلبة تلمسان في 10 شعبان

هم العدو ومن والاهم كهم فأحذر عدوكة واحذر من يصادقه

الله يعلم أين ناصح لكـــــم والحق أبلج لا تخفــــــــــى طرائقــــه

وعندما سمع عبد المؤمن هذه الأبيات وغر صدره على وزيره أبي جعفر فكانت نكبته، وقيل أن عبد المؤمن أفضى لأبي جعفر بسر فأفشاه. أنظر أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، 1888م)، 5/ 183 – 184.

Lévi-provençal: Un recueil de lettres officielles almohades, p.8.

(3) المقري: المصدر السابق، 5/ 186.

Lévi-provençal: op.cit, p.8.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 5/ 187؛ لسان الدين الخطيب: الإحاطة في أخبار غرناطة، 1/ 265.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن الآبار: ال**حلة السيراء،** 2/ 283؛ و

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الخطيب: المصدر السابق، 263/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن عذاري: البيان، 48/3.

<sup>(6)</sup> رسائل مو حدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 57-60.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن الآبار: المصدر السابق، 2/ 238؛ و

<sup>(</sup>أ) رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 19/1.

547ه منتج منتج قسنطينة  $(^{2})$ ، والرسالة التي بعثها الخليفة عبد المؤمن إلى طلبة بجاية في 10 شعبان  $(^{5})$ ه يخبرهم بفتح المرية  $(^{5})$  وبياسة  $(^{4})$  وأبذة  $(^{5})$ .

## 3- أبو القاسم القالمي:

هو أبو القاسم عبد الرحمان القالمي من قالمة وهي من قطريونة  $^{(6)}$ ، قال عنه صاحب المعجب بأنه من أهل مدينة بجاية من أعمال صنيعة تسمى بقالم، كتب لعبد المؤمن بن علي بعد فتح بجاية، بينما ابن عطية استمر في الوزارة إلى سنة 558ه 1158م، فقد كتب مع أبو القاسم أبو محمد عياش بن عبد الملك بن عياش من أهل قرطبة  $^{(7)}$ .

وصفه صاحب المعجب بأنه "من نبهاء الكتابة"(<sup>8)</sup>، وفي عهد الخليقة يوسف بن عبد المؤمن ساعد أبو الفضل بن محشرة في الكتابة حيث ظل يخدمه إلا أن مات عمل مكانه في الكتابة (<sup>9)</sup>.

كتب أبو القاسم القالمي مجموعة من الرسائل منها الرسالة رقم "21" من مجموع رسائل موحدية بتاريخ ربيع الثاني سنة 550ه/1160م، والرسالة التي كتبها عن الخليفة يوسف إلى "الطلبة الغزاة" بإفريقية بتاريخ رجب 564ه/1168م.

#### 4- أبو المسن بن عياش:

<sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، ليفي، ص 22.

<sup>(3)</sup> مدينة بالأندلس بنيت في عهد الناصر لدين الله عبد الرحمان بن محمد سنة 344ه/955م، اتخذها العرب مرابطا بنيت بما محارس، كان الناس ينتجعونها ويتخذونها رباطا وتعتبر أشهر مراسي الأندلس وأعمرها. أنظر الحميري: الروض المعطار، ص 583.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> مدينة بالأندلس، بينها وبين حيان عشرون ميلا، تطل على النهر الكبير المتجه نحو قرطبة، وهي مدينة ذات أسواق ومتاجر وحولها أراضي زراعية، دخلها الروم سنة 623ه/1226م. أنظر المصدر نفسه، ص 121.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص 73.

<sup>(6)</sup>ذكره ابن سعيد في كتابه رايات المبرزين باسم هو أبو القاسم عبد الرحمان القالي من قالة. أبو الحسن علي بن موسى بن سعيد الأندلسي: رايات المبرزين وغايات المميزين، تحقيق وتعليق: محمد رضوان الداية، (طلاس للدراسات والترجمة والنشر، ط1، 1987م)، ص 265.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup>عبد الواحد المراكشي: ا**لمعجب في تلخيص أخبار المغرب**، تحقيق: محمد سعيد عريان، (القاهرة، 1962م)، ص 269.

 $<sup>^{(8)}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{(8)}$ 

رسائل موحدية، 1/1.

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه، 19/1 – 20.

هو أبو الحسن بن عبد الملك بن عياش بن فرج بن عبد الملك بن هارون الأزدي القرطي، أصله من مدينة يابرة، كتب في آخر أيام المرابطين لأبي جعفر أحمد بن محمد بن حمدين قاضي الجماعة بقرطبة وخلال الثورة التي قام بها أبو جعفر لجأ إلى اشبيلية للعبادة، يأكل من مال صديقه أبي الأصبغ الباحي لحلال مكسبه  $^{(1)}$ ، تقلد الكتابة لأبي إسحاق براز بن محمد المسوفي عامل إشبيلية لعبد المؤمن بن علي، ثم للسيد أبي حفص بن عبد المؤمن  $^{(2)}$ ، كتب عنه رسالة من ظاهر مرسية بعد هزيمة ابن مردنيش في معركة الجلاب $^{(3)}$ .

وعندما انتقل السيد أبو حفص بن عبد المؤمن إلى تلمسان توجه أبو الحسن بن عياش معه، وبعد مقتل ابن عطية استدعاه عبد المؤمن وكتب له مع أبي القاسم القالمي، ثم كتب عن والي إشبيلية السيد أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن (4).

ظل كاتبا لأبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن طيلة أيام خلافته حتى توفي سنة ظل كاتبا لأبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن طيلة أيام خلافته حتى توفي سنة 568ه 1172م ودفن في مقبرة مشكة مشكة مشكة 1168م وأواسط سنة 1168م وأواسط سنة 1168م وأواسط سنة 1168م وأواسط سنة 1168م كان أبو الحسن أبرع الناس حظا فقد قيل بأنه: "كان أديبا كاتبا بليغا شاعرا مجيدا صدرا في محسن النظم والنثر، بارع الخط، جميل الوراقة "(8).

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي: الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، تحقيق

ابن شريفة، (بيروت: دار الثقافة، د.ت)، السفر5/ 26- 27؛ وبغدد غربي: خطة الكتابة على عهد الموحدين، ص130، 134.

<sup>(2)</sup> العباس بن إبراهيم السملالي: **الإعلام بمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام**، مراجعة: عبد الوهاب منصور، (الرباط: المطبعة الملكية، ط2، 1993م)، 8/ 28.358

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية –جديدة–، (العزاوي)، 1/ الرسالة 12 ؛ ومجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 18.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 5/ 225.

<sup>(5)</sup> العباس بن إبراهيم السملالي: المرجع السابق، ص369.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المرجع نفسه, ص 358؛ و**رسائل موحدية**، 1/ 20.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> مجموعة رسائل موحدية، ص 138، 149.

<sup>(8)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 5/ 227.

#### 5- ابن عبد الحميد:

لم نتوصل إلى ترجمة هذا الكاتب من خلال الكتب التي فحصناها ماعدا الإشارة الواردة عند صاحب الذيل: " قال أبو العباس بن هارون: وقرأته بخطة، قال لي الشيخ المسن أبو العباس أحمد بن علي بن عبد الله اللخمي المعروف بابن الحائك أربعة من أهل فاس معاصرون لا ترضى أحوالهم: الحاج أبو الحسن بن مؤمن وأبو حفص ابن البيراقي وأبو محمد بن الياسمين وأبو عبد الله بن عبد الحميد صلحت حاله بأخرة"(1).

نسبت إليه رسالة عتاب التي وجهها بإيعاز من عبد المؤمن إلى ثائر هسكورة أبو بكر بن توندوت، يحثه فيه على التخلي عن دعم الحركة المرابطية والعودة إلى الصف الموحدي<sup>(2)</sup>.

#### 6- ابن مغاور الشاطبي:

هو أبو بكر بن مغاور، ولد بشاطبة سنة 502ه/108م، من عائلة عربية تنتمي إلى أسرة بني سليم، وهو من أسرة نبغ أهلها في العلم، أخذ العلم عن مجموعة من الشيوخ منهم: أبوه وأبو على الصفدي، وأبو جعفر بن غزلون وغيرهم(3).

أخذ عنه مجموعة من التلاميذ منهم ابنا حوط الله، وأبو بكر محمد بن سليمان السلمي الشاطبي، وأبو عمرو سالم ابن صالح بن سالم المالقي. تولى ابن مغاور عدة وظائف أولها كتابة الشاطبي، وأبو عمرو سالم ابن صالح بن سالم المالقي. تولى ابن مغاور عدة وظائف أولها كتابة الشروط والعقود، وعندما توفي أبوه سنة 536ه/111م اتجه إلى الكتابة الديوانية، كتب عن ابن مردنيش.

عند دخول الخليفة يوسف بن عبد المؤمن إلى شاطبة ظهر ابن مغاور الشاطبي بعد أن كان معتفيا حين أخذ ابن مردنيش في تصفية كل من يشك فيه، وكتب بيعة أهل شاطبة للخليفة، وكتب

رسالة أخرى للخليفة يوسف عندما كان باشبيلية سنة 570ه/1174م(4).

(3) ابن بشكوال: كتا**ب الصلة ومعه كتاب صلة الصلة** لأبي جعفر بن إبراهيم الغرناطي: تحقيق: شريف أبو العلا العدوي، (القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، ط1، 2008 م)، 142/3.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، السفر 5/ 264؛ **ورسائل موحدية - جديدة-**، (العزاوي)، 1/ 20-21.

ر**سائل موحدية**، 1/ الرسالة 08.

توفي بشاطبة في العشر الوسط من صفر سنة  $587ه/1191م^{(1)}$ ، وعمره 85 سنة، وكان قد نظم أشعارا أوصى عن كتابتها على قبره (2).

#### 7 - أبو موسى قاضي الخلافة:

هو عيسى بن عمران بن دافال المكناسي الوردميشي التلمساني<sup>(3)</sup> من رباط تازة<sup>(4)</sup>، ولد في شعبان سنة 512ه/1118م الله ابن عراكش، تعلم ببلده عن أبي الحسن بن عبد الله ابن حزار وغيره، انتقل إلى أغمات سنة 530ه/530م ولقي أبا محمد اللخمي فأخذ منه العلم, ولقي عراكش أبا يوسف حجاج وتفقه به<sup>(6)</sup>، اتجه إلى الأندلس طالبا العلم فسمع عن أبي القاسم ابن ورد بالمرية.

روى عنه أنه كان قاضيا صالحا ورعا، وأنه كان من الفقهاء ومن أهل السخاء والكرم<sup>(7)</sup>, تولى قضاء إشبيلية مدة، ثم ولي قضاء الجماعة بعد موت أبي الحسن ابن أبي قنون سنة 181/ه/577م، فكان عادلا في قضائه صارما في تنفيذ الأحكام معروفا بالعدالة والتراهة، توفي بمراكش وهو يتولى قضاء الجماعة الخامس من شعبان سنة 578ه/182م<sup>(8)</sup>، بعد أن فتح عبد المؤمن المغرب الأوسط حضر إلى مراكش مع وفد من إشبيلية لتهنئة عبد المؤمن، وعندما فتح عبد

(2) أيها الواقف اعتبارا بقبري استمع فيه قول عظمي الرميم أودعوني بطن الضريح وخافوا من ذنوب كلومها بأديمي قلت لا تجزعوا علي فإني حسن الظن بالرءوف الرحيم واتركوني . كما اكتسبت رهينا غلق الرهن عند مولى كريم

أنظر ابن مغاور: حياته وآثاره، (ابن شريفة)، ص 20.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن مغاور الشاطبي: حياته وآثاره، دراسة وتحقيق: ابن شريفة، (د.م، 1994م)، ص 18، 54.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أبو جعفر الغرناطي: **صلة الصلة**، ص142.

<sup>(3)</sup> ابن عبد الملك : **الذيل والتكملة**, السفر 8/ 254.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> رسائل موحدية **–** جديدة –، (العزاوي)، 1/ 20.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 5/ 264؛ وأبو الخطاب عمر بن حسن بن دحية ذو النسبين: المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق: إبراهيم الأبياري و آخران، مراجعة: طه حسين، (بيروت: دار العلم للجميع، 1955م)، ص 45.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، السفر 8/ 254.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> أحمد بن القاضي المكناسي: **جذوة الإقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس**، (الرباط: دار المنصور للطباعة والوراقة، 1973م)، ص 503.

<sup>(8)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 8/ 256؛ وابن دحية: المصدر السابق، ص45.

المؤمن المهدية أمره بإنشاء قصيدة شعرية بغرض استجلاب عرب سليم بالمنطقة إلى الطاعة، كتب رسالته حول معركة تنس البحرية<sup>(1)</sup>.

# 8- ابن مبشر:

ذهب العزاوي إلى أن  $(^{2})$ : هناك من اسمه أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مبشر بن عبد الله بن يونس بن عمران القيسي من مكناسة الزيتون  $(^{3})$ ، وهو قريب أبو عمران المارتلي  $(^{4})$ . وصفه صاحب الذيل بأنه: "كان كاتبا مجيدا شاعرا محسنا بارع الخط حيا بعد العشرين وستمائة  $(^{3})$ .

ولكن العزاوي استبعد ذلك معتمدا على موضوع الرسائل التي جاءت بصيغة شكاوي موجهة إلى الخليفة يوسف في فترة إمارته ( 558-563ه/162-1167م) ثم فترة خلافته, ونسب صاحب العطاء الجزيل رسالة صدرت من موظف سامي يؤنب فيها فرقة عسكرية الهزمت أمام العدو, وهذه الرسالة لا تحمل الترضية عن المهدي, والخليفة المأمون (624-أمام العدو, وهذه الرسالة في عصره أو تنسب كتابتها لابن مبشر القيسي... بل يتضح أن ابن مبشر صاحب رسائل الشكاوي إلى الخليفة يوسف هو نفسه صاحب رسالة عتاب الأحيرة".

استدل رأيه بأن البلوي صاحب العطاء الجزيل ألف كتابه بين (610-613ه/1213-1216م) وقبل عهد المأمون فالبلوي يذكر هذا الكاتب في الحالتين معا باسم " ابن مبشر" فلو كانا شخصين لأشار إلى ذلك<sup>(6)</sup>.

31

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 21- 22.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 22 - 23.

<sup>(3)</sup> مدينة بالمغرب تتكون من أربعة مدن وقرى كثيرة متصلة بالمدن والحصون، وهي كثيرة الثمار خاصة الزيتون لذلك نسبت إليه، بينها وبين فاس أربعون ميلا غربا، وهي مرتفعة على الأرض، سميت باسم مكناس البربري لما نزلها مع بنيه عند حلولهم بالمغرب وإقطاعه لكل من ابن من بنيه قطعة يسكنها. أنظر الحميري: الروض المعطار: 544.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> رسائل مو حدية، 1/ 22 – 23.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 8/311.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> رسائل موحدية، 1/ 22– 23.

## 9- السيد أبو حوص بن عبد المؤمن:

هو أبو حفص عمر بن عبد المؤمن، شقيق يوسف، أمهما صفية بنت أبي عمران، وحسب رواية البيذق أن أمهما أمة أهداها إليه ابن الوزير، ولدا في عام واحد، حيث حملت به أمه وهي في البحر ووضعته في قادس  $^{(1)}$ , ولاه أبوه تلمسان وأحوازها سنة 549ه 548ه بعد عودة عبد المؤمن من فتح بجاية بصحبة أبا محمد عبد الحق، والكاتب الفقيه عبد الملك بن عياش  $^{(2)}$ ، استوزره أبوه بعد وفاة أبو محمد عبد السلام بن محمد  $^{(3)}$  سنة 558ه  $^{(4)}$ 0 نسب إليه صاحب المن إنشاء

رسالة رقم 15من مجموع رسائل موحدية مجموعة جديدة، حول مقتل زعيم غمارة حيث قال: (5).

وهذا لا يعني أنه لم يتخذ كتاب خصوصيين بل كتب له عبد الملك بن عياش وهو في الأندلس، عندما ولاه أبوه تلمسان، وكتب له أيضا أبو القاسم محمد بن إبراهيم بن المراعي إلى أن توفي سنة 564ه/1168م.

#### 10 - أحمد بن محمد:

اكتفى ابن صاحب الصلاة بذكره " أحمد بن محمد" فلم يذكر له نسبا ولا لقبا، فهو منشئ الرسالة الموجهة إلى الخليفة يوسف بتجديد البيعة له من طرف أهل إشبيلية سنة منشئ الرسالة الموجهة إلى الخلافة (7)، فهي الرسالة رقم 17 من مجموع رسائل

<sup>(1)</sup> أبو بكر على الصنهاجي المكنى بالبيذق: كتاب أخبار المهدي بن تومرت، تحقيق وتقديم وتعليق: عبد الحميد حاجيات، (الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1975م)، ص 138.

<sup>(</sup>ك) ابن أبي زرع الفاسي: **الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك وتاريخ مدينة فاس،** (الرباط: صور للطباعة والوراقة، 1972م)، ص 194.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن صاحب الصلاة: المن، ص 156– 157.

<sup>(4)</sup> ابن أبي الزرع: المصدر السابق، ص 199- 200؛ **ورسائل موحدية- جديدة-،** (العزاوي)، 23/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص 194.

رسائل موحدية، 23/1.

<sup>(7)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص 258.

موحدية  $^{(8)}$ ، ورجح أنه أبو العباس أحمد بن مقدام الرعيني الاشبيلي  $^{(9)}$ ، ولد سنة  $^{(8)}$  ولد سنة  $^{(8)}$  وقيل سنة  $^{(8)}$  وقيل سنة  $^{(8)}$   $^{(8)}$  تعلم على يد مجموعة من الشيوخ منهم أبو عمر بن صالح وأبو القاسم بن الرماك، وعلي بن مسلم وغيرهم. وصفه صاحب جذوة الاقتباس بأنه كان مقرئا زاهدا نبيها حافظا... $^{(1)}$ ، كان مع الوفد الذي بايع عبد المؤمن ممراكش سنة  $^{(8)}$   $^{(8)}$ ، توفي سنة  $^{(8)}$   $^{(8)}$ .

## 11- ابن مصادق:

ذكره ابن صاحب الصلاة مرة واحدة بهذه الكنية، نسبت إليه الرسالة التي كتبها عن والي قرطبة السيد أبي إسحاق بن عبد المؤمن إلى والي غرناطة الشيخ أبي عبد الله، فهي رسالة مؤرخة برمضان سنة 1168/864م، وهي الرسالة رقم 26 من مجموع الرسائل الموحدية، يخبره فيها بأن ابن همشك دخل في طاعة الدولة الموحدية<sup>(4)</sup>.

## 12 - أبو العسن بن زيد الإشبيلي:

هو أبو الحسن علي بن زيد النجار الكاتب من أهل إشبيلية  $^{(5)}$ ، سماه صاحب الذيل بعلي بن زيد الأنصاري أبو الحسن له إجازة من أبي الطاهر السلفي  $^{(6)}$ ، كتب عن الخليفة يوسف بعد وفاة أبو الحسن عبد الملك بن عياش سنة 568ه  $^{(7)}$ ، فهو نبيل وبارع في الأدب  $^{(8)}$ ، كانت

<sup>(8)</sup> رسائل مو حدية، 23/1، 110.

<sup>(9)</sup> المصدر نفسه، 1/ 23.

<sup>(1)</sup> أحمد بن القاضي المكناسي: **جذوة الإقتباس**، ص 144؛ وابن عبد الملك: ا**لذيل والتكملة**، السفر 1/ 384– 385.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> رسائل موحدية، 23/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> أحمد بن القاضي المكناسي: المصدر السابق، ص 144.

<sup>(4)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص 304 - 305؛ ورسائل موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 23، 127 - 128.

<sup>(5)</sup> أبو عبد الله محمد بن الآبار القضاعي البلنسي: المقتضب من تحفة القادم، تحقيق: إبراهيم الأبياري، (القاهرة: دار الكتاب المصري، ط3، 1989م)، ص 108.

<sup>(6)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص 304- 305؛ ورسائل موحدية، 1/ 23، 127- 128.

<sup>(7)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 5/ 214.

<sup>(&</sup>lt;sup>8)</sup> ابن الآبار: المصدر السابق، ص 108.

وفاته بسبب الطاعون الذي نزل بمدينة مراكش، حسب رواية ابن عذاري توفي سنة 1176ه $^{(0)}$ , بينما ابن الآبار يرى أنه توفي في صفر من سنة 572ه $^{(10)}$ .

كتب عن الخليفة يوسف رسالتان بإشبيلية الأولى حول انتصار فرقة موحدية على جماعة فرسان آبلة في فحص هلال، وهي مؤرخة ب24 شعبان سنة 568ه/1172م، وهي الرسالة رقم 27 من المجموعة الجديدة<sup>(1)</sup>، والثانية كتبها حول عقد الهدنة مع بعض الممالك النصرانية الاسبانية في مطلع سنة 569ه/1173م ورقمها 29 من المجموعة الجديدة<sup>(2)</sup>.

# $^{(3)}$ أبو الدكو بن عبد العزيز ابن المرخي $^{(3)}$ :

هو على بن محمد بن عبد الملك بن عبد العزيز اللخمي أبو الحكم من أهل إشبيلية، ولد سنة  $^{(6)}$  أبوه أبو بكر كان من بيت علم وحلالة  $^{(5)}$ ، سكن أبوه قرطبة  $^{(6)}$ ، أما على فقد سكن إشبيلية ومراكش  $^{(7)}$  ولى خطة الكتابة بمراكش، وكان كاتبا بليغا $^{(8)}$  كتب عن أبي يعقوب بن عبد المؤمن سنة  $^{(7)}$  ولى خطة الكتابة حول معركة فحص هلال، ورسالة أخرى سنة  $^{(7)}$  من عبد المؤمن سنة  $^{(7)}$ ، وحسب رواية المراكشي فإن أبا يعقوب يوسف سنة  $^{(8)}$ ، وحسب رواية المراكشي فإن أبا يعقوب يوسف أبعده عن الكتابة حيث قال: " ... كتب عن أبي يعقوب بن عبد المؤمن زمانا، ثم إن أبا يعقوب خيم بظاهر إشبيلية في غزواته ولهي أهل محلته كلهم عن الدخول إلى إشبيلية، فدخل إليها أبو

<sup>(9)</sup> أبو الحسن على بن محمدبن على الرعيني الإشبيلي: **برنامج شيوخ الرعيني**، تحقيق: إبراهيم شبوح، ( دمشق: مطبوعات إحياء التراث القديم، 1962م)، ص 27.

<sup>(10)</sup> ابن عذارى: ا**لبيان**، 3/ 136 – 137.

<sup>(1)</sup> رسائل مو حدية -جديدة-، (العزاوي)، 1/ 24، 140- 143.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 24، 130 - 134.

<sup>(3)</sup> عند أهل النحو بفتح الخاء، أصلهم من شرانة، وهي قرية من قرى شريش شذونة. أنظر ابن دحية: المطرب، ص209.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، ص 209؛ **ورسائل موحدية**، 1/ 24.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 5/ 312.

<sup>(6)</sup> شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي أحمد بن عثمان الذهبي: المستملح من كتاب التكملة، تحقيق بشار عواد معروف، (دار الغرب الإسلامي، ط1، 2008م)، ص 317.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 5/ 312.

<sup>(8)</sup> الذهبي: المصدر السابق، ص 317.

<sup>(9)</sup> رسائل مو حدية، 1/ 24 - 25.

الحكم هذا فهجره أبو يعقوب ثم أقصاه و لم يعده بعد إلى الكتابة، وذلك في سنة ..."(10)، توفي أبو الحكم بمراكش سنة 1188ه/188م(11).

## 14- أبو علي بن نارار:

لم نعثر على ترجمة لهذا الكاتب في كتب التراجم التي تمكنا من فحصها، نسبت إليه الرسالة

رقم 31 من رسائل موحدية جديدة، وهي نفس الرسالة رقم 20 في مجموع بروفنصال  $^{(1)}$ ، كتبها عن الخليفة يوسف بعد إعادة فتح مدينة قفصة على يد الخليفة يوسف في أواخر رجب سنة 576.

## 15- أبو الحسن العلني:

علي بن يحيى بن سعيد بن مسعود بن سهل الأنصاري التلمساني، قلني  $^{(3)}$  الأصل  $^{(4)}$ ، أحذ عن أبي الحسن أبي قنون  $^{(5)}$ ، سكن تلمسان وتجول بالمغرب وسكن اشبيلية  $^{(6)}$ ، كان فقيها أديبا حسن الخط، درس بجامع قرطبة زمانا  $^{(7)}$ كتب عن والي مرسية أبي محمد بن الخليفة يوسف، منها الرسالة التي كتبها عنه أثناء عودته الحملة الموحدية من حصار شنترين سنة  $^{(8)}$ 1184م، وكتب رسالة والتي كتبها من ظاهر يابرة والمؤرخة ب $^{(2)}$ 21 ربيع الثاني سنة  $^{(8)}$ 380م، وكتب رسالة

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسائل 28، 30؛ ومجموعة رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 20.

<sup>(11)</sup> ابن دحية: المصدر السابق، ص 209؛ ورسائل موحدية، 1/ 25.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 99.

<sup>(2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 25، 150 - 160.

<sup>(3)</sup> قلنة: حصن من حصون البَطَلْيُوسِيَّة. أنظر ابن سعيد المغربي: المغرب في حلى المغرب: تحقيق: شوقي ضيف، (القاهرة: دار المعارف، ط4، 2009م)، 1/ 373.

<sup>(4)</sup> ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، سفر 8/ 213.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  رسائل مو حدية، 1/ 26.

<sup>(6)</sup> أحمد بن القاضي المكناسي: جذوة الإقتباس، ص 484.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، سفر 8/ 213.

<sup>(8)</sup> رسائل مو حدية، 1/ 26، 167– 172.

أخرى عن طلبة مراكش وهي رسالة جوابية على رسالة المنصور التي تبشر بالنصر في الأرك ( $^{(9)}$ ) وذهب العزاوي أن انتقال السيد أبي محمد إلى منصب الوزارة كان من أسباب انتقال الكاتب إلى مراكش، ولم يجد له إلا الرسالتين وتاريخ وفاته مجهول غير أنه كان حيا عند تأليف البلوي للعطاء الجزيل فيما بين 610 - 613ه  $(^{(10)})$ .

## 16 - أبو الفخل بن طامر بن معشرة:

أبو الفضل بن محمد بن علي بن طاهر بن تميم القيسي، اشتهر بابن محشرة، يكني أبا الفضل وأبا العلى (1) البحائي الأشيري، ولد سنة 540 ما و قبلها بيسير (2)، كان أبوه قاضيا ببحاية، استدعاه الخليفة أبو يعقوب يوسف ليتولى الكتابة مكره (3)، خلفا للمالقي (4)، كما كتب عن الخليفة يعقوب بن يوسف، وكتب بعده عن ابنه الناصر (5)، فهو صاحب الرسائل التي كتبها عن الخليفتين يوسف ويعقوب والتي يتراوح تاريخها بين شوال 576 1180م وجمادى الثانية سنة 1180م وجمادى الثانية سنة 1180م وجمادى الثانية سنة 1180م وحمادى الثانية المنافق المناف

هو كاتب بارع فقيه حليل $^{(8)}$ ، ولعل أهم رسائله تلك التي كتبها عن يعقوب إلى طلبة مراكش، يصف انتصاره في قفصة والتي كانت تعد مثالا للبلاغة في عصر يعقوب $^{(9)}$  ويرجح

<sup>(9)</sup> المصدر نفسه، 1/ 26.

<sup>.</sup> نفسه، 1/  $^{(10)}$ 

<sup>(1)</sup> أحمد بن أحمد بن عبد الله أبو العباس الغبريني: عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، حققه وعلق عليه: عادل نويهص، (بيروت: منشورات دار الأفاق الجديدة، ط2، 1979م)، ص53.

<sup>(2)</sup> ابن عبد الملك: الذيل والتكملة ، سفر 8/ 260؛ وبغدد غربي: خطة الكتابة على عهد الموحدين، ص145.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الحسن الشاهدي: " تاريخ الموحدين ومذهبهم من خلال رسائل موحدية"، مجلة دعوة الحق (الرباط)، ع3/ 1980، ص 104.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الغبريني: المصدر السابق، ص 53.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  ابن عبد الملك: المصدر السابق ، سفر $^{(8)}$ 

<sup>(6)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ 26.

<sup>(7)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، سفر 8/ 260؛ والغبريني: المصدر السابق، ص 53.

<sup>(8)</sup> الغبريني: المصدر السابق، ص 53.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> الحسن الشاهدي: المرجع السابق، ص 104.

العزاوي الرسالة رقم 35 من مجموع رسائل موحدية المؤرخة برمضان 582ه/186م قد تكون من إنشائه (10).

# 17- أبو بدر بن حفوان بن إدريس:

هو صفوان بن إدريس بن إبراهيم بن عبد الرحمان بن عيسى بن إدريس التحيي المرسي، أبو  $^{(11)}$ , ولد سنة  $^{(11)}$  ولد سنة  $^{(11)}$  أو سنة  $^{(11)}$  أو سنة  $^{(11)}$  أقام عرسية، أخذ عن أبي القاسم حبيش وأبي عبد الله بن حميد، وسمع عن أبي العباس بن مضاء صحيح مسلم وغيرهم  $^{(12)}$ , أقام عمالقة مدة ثم انتقل إلى مراكش  $^{(1)}$ . يوصف بأنه "الكاتب البليغ، كان من جلة الأدباء وأعيان الرؤساء، فصيحا، حليل القدر، له رسائل بديعة، وكان من الفضل والدين عمكان..."  $^{(2)}$ ، توفي وله سبعة وثلاثون سنة ليلة الاثنين  $^{(11)}$  من شوال سنة  $^{(11)}$  وثكله أبوه وصلى عليه  $^{(3)}$ .

من أشهر رسائله الأدبية رسالته" شرك العقول" كتبها سنة 582ه/118م إلى بعض إخوانه بمرسية، عندما انتقل مع أبيه إلى شاطبة قاضيا، وهذه الرسالة هي التي جعلت السيد عبد الرحمان بن الخليفة يوسف يستكتبه وهو وال بمرسية فكتب عنه رسالة إلى ملك قشتالة مؤرخة بمنتصف ذي القعدة سنة 584ه/188م، ولكنه في سنة 586ه/190م غادر مراكش إلى مرسية فكتب رسالته " عنوان التصريح"، وجمع ما كتبه من شعر ونثر في كتاب سماه " عجالة مرسية فكتب رسالته " عنوان التصريح"، وجمع ما كتبه من شعر ونثر في كتاب سماه " عجالة

<sup>(10)</sup> رسائل مو حدية، 1/ 26، 173– 175.

<sup>(11)</sup> المقري: نفح الطيب، 5/ 62.

<sup>(12)</sup> ابن الآبار: التكملة لكتاب الصلة، (بحريط: مطبعة روخس، 1886 م)، 55/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أبو عبد الله بن عسكر وأبو بكر بن خميس: **أعلام مالقة**: تقديم وتخريج وتعليق: عبد الله المرابطي الترغي، (دار الغرب الإسلامي، ط1، 1999م)، ص 213.

<sup>(2)</sup> محمد شاكر الكتبي: فوات الوفيات والذيل عليها، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، د.ت.، 2/ 118)؛ وصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي: الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط تركي مصطفى، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط1، 2000م)، 16/ 186.

<sup>(3)</sup> المقري: نفح الطيب، 5/ 70؛ والكتبي: المصدر السابق، 2/ 118؛ والصفدي: المصدر السابق، 16/ 186؛ والذهبي: المستملح من كتاب التكملة، ص 187؛ والغرناطي: صلة الصلة، 2/ 62.

المتحفز وبداهة المستوفز "(4)، وكتاب " زاد المسافر" وهو الذي عارضه ابن الآبار بكتاب " تحفة القادم "(5).

قال ابن سعيد:"... وساد عند منصور بني عبد المؤمن، واشتهر عنه قصد حضرة مراكش ومدح أعيانها فلم يحصل منهم على طائل فأقسم ألا يعود لمدح أحد منهم وقصر أمداحه على آل البيت...، فرأى المنصور في منامه النبي صلى الله عليه وسلم يشفع له فيه وسماه له فيه وسماه له، فقام المنصور وسأل عنه فعرف قصته، فأغناه عن الخلق من يومئذ..."(6).

## 18- أبو عبد الله بن عياش:

هو محمد بن عبد العزيز بن عبد الرحمان بن عبد الله بن عياش التجيبي، يكنى أبا عبد الله، برشاني سرقسطي الأصل ولد ببلدة برشانة ( $^{7}$ ) سنة  $^{7}$  سنة  $^{7}$  سنة  $^{7}$  سنة  $^{7}$  سنة  $^{7}$  مواکش ( $^{1}$ )، كان في بداية أمره خادم للرشيد أبا حفص بن الخليفة يوسف ابن عبد المؤمن أثناء ولايته بمرسية، فلما قتل المنصور وأخاه الرشيد طلب أصحابه، فكان ابن عياش في حملتهم فاحتفى مدة عفا عنه المنصور فكتب عنه سنة  $^{7}$  هن  $^{7}$  عن ابنه الناصر ثم عن المستنصر بن

كان معظما عند الملوك<sup>(3)</sup>، قال عنه ابن الآبار:"... واتصلت نباهته وخطوته أزيد من ثلاثين سنة واستعمل أبناءه معه وبعده..."( $^{(4)}$ )، توفي بمراكش في شهر رجب عام ثمانية عشرة وستمائة $^{(5)}$ ، وقيل في جمادى الثانية $^{(6)}$ . أنشأ مجموعة من الرسائل منها:

الناصر <sup>(2)</sup>.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 27.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> الصفدي: المصدر السابق، 16/ 186.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن سعيد : ا**لمغرب** ، 2/ 361.

<sup>(7)</sup> من أعمال المرية من بلاد الأندلس. أنظر عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص 338.

<sup>(1)</sup> ابن عبد الملك: **الذيل والتكملة**، سفر 6/ 384– 387.

<sup>(2)</sup> ابن سعيد: **المغرب،** 2/ 282، عبد الواحد المراكشي: المعجب، سفر 6/ 385.

<sup>(3)</sup> ابن عسكر: أعلام مالقة، ص 157.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الآبار: إعتاب الكتاب، ص 230.

<sup>(5)</sup> ابن عسكر: المصدر السابق، 157.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 28. عديدة - مديدة -، (العزاوي)، 1/ 28.

#### - في مجموع رسائل موحدية نشرها ليفي بروفنصال:

- الرسالة رقم 35 عن الأمير يعقوب إلى طلبة فاس يخبرهم بغزوته على الروم.
- الرسالة رقم 36 عن الأمير محمد الناصر الموحدي مخبرا عن استيلاء الموحدون على يابسة ومنورقة وميورقة.
- الرسالة رقم 37 عن الأمير محمد الناصر الموحدي مخبرا عن غزوته على إفريقية وحصاره للمهدية.

#### - في المجموعة الجديدة تحقيق العزاوي، وهي:

- الرسالة رقم 43 حول نكبة ابن رشد والرسالة رقم 57 حول إعادة فتح المهدية.
- الرسالة رقم 67 تتحدث عن فتح شلبطرة، والرسالة رقم 68 والتي حملت في طياتها أحبار عن هزيمة العقاب.
- الرسالة رقم 96 حول استدعاء جند كومية من الأندلس، والرسالة رقم 97 حول مقتل ثائر جزولة.
- والرسالتان رقم 105 مكرر، وهي عبارة عن ظهير عن المستنصر إلى رهبان بوبلات، والرسالة رقم 106 عن المستنصر حول الأوامر التي تقدمها عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنك.
  - الرسالة رقم 105 بشأن تعيين وال جديد لاشبيلية، وغيرها<sup>(1)</sup>.

#### 19- أبو المسن بن وخاج:

ذهب العزاوي أن هذا الاسم غير محدد، فأوله كنيته والثاني ليس خاصا بشخص معين، فابن الوضاح كثيرون<sup>(2)</sup>، حدهم وضاح من أهل مرسية<sup>(3)</sup>، وصف بالفقيه، وينسب إليه إنشاء

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 28.

<sup>.29 /1</sup> نفسه، 1/ 29

<sup>(3)</sup> أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة الضبي: بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، (دار الكتاب العربي، 1967م)، ص 191–192.

رسالة عن طلبة إشبيلية إلى الخليفة المنصور، وهي غير مؤرخة لكن العزاوي رجح تاريخها مابين 1192ه/595م و 595ه/198م.

# 20- أبو الربيع سليمان الموحدي:

هو سليمان بن عبد المؤمن بن علي أبو الربيع القيسي<sup>(5)</sup> ولاه أبوه على بلنسية<sup>(6)</sup>، ولى سجلماسة وأعمالها لابن عمه السلطان يعقوب بن يوسف، وصف بأنه: "كان شيخا بهي المنظر حسن المخبر، فصيح العبارة باللغتين، كان يملي على كتابه الرسائل الصنعة بغير توقف ويخترع بلا تكلف، توفي سنة 610ه/1213م<sup>(7)</sup>، وقيل سنة 604، وقيل سنة 1207م<sup>(8)</sup>.

تولى بجاية قبل سجلماسة بعد أبو موسى عيسى وبعد أن استولى عليها ابن غانية سنة 580 م 1184م، انتقل منها إلى ولاية تلمسان، وله ديوان شعر جمعه كاتبه محمد بن ربه وسماه نظم العقود"(9).

# 21- أبو بكر بن عيسى:

هو أبو بكر محمد بن أحمد بن عيسى بن محمد بن عيسى بن إسماعيل بن عيسى ...، ابن حجاج اللخمي، اشبيلي سكن مراكش، استقضاه المعتضد من بني عبد المؤمن بعد أبي إسحاق المكادي، ثم المرتضى بعد أبي عبد الله محمد بن يجيى الخطيب، عرف بالعدل وإنصاف المظلوم، توفي يوم الثلاثاء عشرة من شعبان سنة 654ه/654م المحميد الأوصاف المشكور التحقيق الكاتب، وصفه البلوي بأنه: " الفقيه الأديب الكاتب الحسيب الحميد الأوصاف المشكور التحقيق

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 29 . موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 29

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الصفدي: **الوافي بالوفيات**، 6/ 396.

<sup>(6)</sup> ابن مغاور الشاطبي: حياته وآثاره ، (ابن شريفة)، ص 191– 192. تقع بلنسية في شرق الأندلس بينها وبين قرطبة جهة قرطبة ستة عشرة يوما وعلى جهة الجادة ثلاثة عشرة يوما، تعتبر قاعدة من قواعد الأندلس، استولى عليها الروم صلحا سنة 630. أنظر الحميري: الروض المعطار، ص 97.

<sup>(7)</sup> الصفدي: المصدر السابق، ص 396.

<sup>(8)</sup> رسائل مو حدية، 1/ 29.

<sup>(9)</sup> عبد الرحمان الجيلالي: **تاريخ الجزائر العام**، (الجزائر: شركة دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، ط8، د.ت)، 67/2.

<sup>(1)</sup> ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 6/ 19.

والإنصاف السابق في حلبة العقلاء، المقدم في علية الإخوان الفضلاء، أبي بكر بن عيسى أدام الله كرامته"(2).

نسبت إليه الرسالة رقم 54 من المجموعة الجديدة، وهي مبتورة من طلبة اشبيلية إلى الخليفة وهي رسالة جوابية (3) للناصر بعد أن وجه ببشرى النصر إلى الولايات بواسطة رسالته التي كتبها ابن عياش، فأجابه والى اشبيلية بواسطة هذه الرسالة (4).

# 22- أبو محمد بن حامد:

أبو عبد الله بن حامد بن يحيى بن سليمان بن أبي حامد المعافري مرسي صحب أبا بحر بن صفوان بن إدريس (5) و تبادلا الأشعار (6) تعلم اللغة العربية عند أبي الحسن بن الشريك (7)، كتب للخليفة العادل دخل معه اشبيلية عندما فتحها و توفي بعد انصرافه عن اشبيلية في آخر سنة 1224ه (12)، وصفه صاحب الذيل بأنه كان كاتبا بليغا من رجالات و جاهة و جلالة، وإليه كانت رياسته (2)، نسب إليه إنشاء رسالة جوابية على رسالة الخليفة الناصر يوضح فيها المسؤولين عن الحملة رغبة أشياخ العرب المتمثلة في أن الخليفة لا يحرمهم من العطاءات (3).

#### 23 - أبو الدسن بن الغضل:

بين الكثيب ومنبت السِّدْر ريم غدا متواه في صدري

فقلت أجيزه:

<sup>(2)</sup> رسائل مو حدية، - جديدة-، (العزاوى)، 1/ 29.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 1/ 292.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup>ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 190/4.

<sup>(6)</sup> قال أبو بحر بن صفوان: ما شيت الوزير الكاتب أبا محمد بن حامد يوما، فاتفق أن قال لأمر تذكره:

المفري: نفح الطيب، ١٥ / ١٥.

(7) ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 4/ 190.

<sup>(1)</sup> ابن سعيد: **المغرب**، 2/ 256.

<sup>(2)</sup> ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 4/ 190.

<sup>(30 /1</sup> موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 30.

هو أبو الحسن علي بن محمد بن الفضل المعافري<sup>(4)</sup>، أصله من أريولة لكنه نشأ بمالقة<sup>(5)</sup> سكن اشبيلية فصار من أعيالها عاش في نعيم لا يحد ولا يعد<sup>(6)</sup> ولي بها خطة الزكاة والمواريث<sup>(7)</sup>. لقد كان معدودا في جلة الأدباء ومحسوبا في علية الشعراء<sup>(8)</sup>، كان بينه وبين أدباء عصره مكاتبات منهم أبو بحر بن صفوان بن إدريس<sup>(9)</sup> عندما بويع المأمون بالخلافة باشبيلية مدحه بقصيدة<sup>(10)</sup> لم يرض المامون عن مطلعها " حدمتك السيوف والأقلام "(11)، توفي في ربيع الأول عام يرض المامون عن مطلعها " حدمتك السيوف. والأقلام "(11)، توفي في ربيع الأول عام .627ه (1229م).

نسب إليه إنشاء تقديم عن والي اشبيلية إلى الولايات الأندلسية مع رسالة الناصر المبشرة بالنصر على شقي ميورقة، وضح العزاوي ألها قد تكون تقديما للرسالة الأخيرة في مجموع رسائل موحدية – بروفنصال-، والتي هي رسالة خليفة عامة موجهة إلى سائر عواصم ولايات الدولة (14).

## 24 أبو الهاسو عبد الرحمان بن عذرة:

هو عبد الرحمان بن عمر بن عبد الرحمان بن عمر ابن عبد العزيز بن عذرة الأنصاري، يكنى أبا القاسم من أهل الجزيرة الخضراء، روى عن أبيه أبو حفص وغيره (1)، تولى أبو القاسم

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر  $^{(4)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن عسكر: أعلام مالقة، ص 315.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن سعيد أبي الحسن علي بن موسى: ا**ختصار القدح المعلى في التاريخ المحلى**، اختصره: أبو عبد الله بن حليل، تحقيق: إبراهيم الأبياري، (دار الكتب الإسلامية، ط2، 1980م)، ص 108.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> المصدر نفسه، ص 109.

<sup>(8)</sup> ابن عسكر: المصدر السابق، ص 315.

<sup>(9)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، سفر 5/ 376.

<sup>(10)</sup> ابن سعيد: ا**لمغرب،** 2/ 287.

 $<sup>^{(11)}</sup>$  رسائل موحدية، 1/ 31.

<sup>(12)</sup> ابن سعید : اختصار ا**لقدح**، ص 110.

 $<sup>^{(13)}</sup>$  ابن عبد الملك: المصدر السابق، سفر  $^{(13)}$ 

<sup>.240/1</sup> رسائل مو حدية، 1/0/1

<sup>(1)</sup> الغرناطي: صلة الصلة، 3/ 144.

القضاء ببلده، كان خطيبا، فهو صاحب شعر ونثر، توفي في 15 جمادى الثانية سنة 106ه/1209م(2).

لا تذكر المصادر اشتغاله بالكتابة، وقد نسبت إليه رسالة عن طلبة الجزيرة الخضراء إلى السيد أبي عمران بن أبي موسى بن الخليفة عبد المؤمن رقمها في المجموعة الجديدة 85<sup>(3)</sup>. وصف بجودة القريحة وحسن الاحتيار، ولطافة المأخذ في كتبه، والتقدم في ذلك في وقته (4).

## 25 أبو عبد الله بن نخيل:

هو أبو عبد الله محمد بن أحمد بن نخيل  $^{(5)}$ ، نقل من ديوان الأعمال إلى ديوان الرسائل، حيث استكتبه الشيخ أبو محمد بن باحة عندما تولى الإمارة بقصبة تونس في يوم السبت العاشر من شوال سنة 1206ه  $^{(6)}$ ، كانت له مكانة رفيعة وعالية لدى الأمير، تولى أعلى المراتب عنده  $^{(7)}$ .

## 26- أبو القاسم البلوي:

هو أحمد بن محمد بن عبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بن علي القضاعي البلوي، اشبيلي قرطبي السلف، كانوا يعرفون فيها ببني علي  $^{(8)}$ , ولد أبو القاسم ليلة الأحد لأربع عشر ليلة بقيت من جمادى الثانية سنة 575ه/1179م كتب وهو شاب لعديد من ولاة الأندلس بإشبيلية من آل عبد المؤمن كأبي زيد وأبي موسى عيسى المعروف بالعابد وهما ابنا عبد المؤمن وأبي عمران بن أبي موسى وغيرهم وغيرهم.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن الآبار: **المقتضب**، ص 153.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ 244.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الغرناطي: المصدر السابق، 3/ 144.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> عبد الرحمان ابن خلدون: **تاريخ ابن خلدون**، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1992م)، 6/ 230.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  المصدر نفسه،  $^{(6)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية، 1/ 31–32.

<sup>(8)</sup> اين عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 1/ 453.

 $<sup>^{(9)}</sup>$  المصدر نفسه، السفر 1/ 457.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، السفر 1/ 455.

عزل الكتابة واشتغل في القضاء، ذكر بنفسه بأنه وجد على قضاء مريلة واسطبونة سنة عزل الكتابة واشتغل في القضاء، ذكر بنفسه بأنه وجد على قضاء مريلة واسطبونة سنة  $1209^{(2)}$ ، وفي عهد الناصر أو قبله جاء إلى مراكش، ولكنه توجه إلى عبد الله بن عبد العتضد العزيز بن عياش إلى أن عاد إلى الأندلس، وعاد إلى مراكش مع وفد أهل اشبيلية في عهد المعتضد بالله أبو الحسن سنة 640ه/1242م( $^{(3)}$ .

# 27 أبو الميمون:

لم نتمكن من التوصل إلى معرفة الاسم الحقيقي لهذا الكاتب، اكتفى القلقشندي بتسمية أبو الميمون، حيث قال: "كما كتب أبو الميمون عن المستنصر بالله أحد خلفائهم إلى بعض نوابه، وقد نقض العهد على بعض المهادنين من النصارى "(1)، نسب إليه القلقشندي ثلاث رسائل: الأولى تحمل رقم 69 من مجموع رسائل موحدية وهي رسالة كتبها عن أحد الولاة إلى الخليفة

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ 31.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عبد الملك: **الذيل و التكملة،** السفر 1/ 457.

<sup>(4)</sup> هي أحد أقاليم مملكة مراكش، يحدها شمالا وغربا المحيط الأطلسي، وجنوبا الأطلس، وشرقا نهر أسيف نوال الذي ينبع من حبال الأطلس. أنظر الحسن محمد الوزان الفاسي: وصف إفريقيا، ترجمة: محمد حجي ومحمد الأخضر، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط2، 1983م)، ص 95 – 96.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 1/ 459.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، السفر 1/ 455.

رسائل موحدية، 1/32.

<sup>(1)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 6/ 546.

الناصر $^{(2)}$ ، والثانية تحمل رقم 83 من مجموع رسائل موحدية كتبها عن المستنصر إلى أحد الولاة بالأندلس لأنه نقض العهد على النصارى $^{(3)}$ ، والثالثة كتبها جوابا حول تفحص أوال شقورة وهي الرسالة رقم 111 من المجموعة الجديدة.

# 28- أبو العباس بن جعفر:

نسبت إليه حوالي ثلاثين رسالة موحدية، جمعت بالقسم الأخير من مجموع المخطوط الخاص، وقد وصف حامع رسائله بــ: "ومن إنشاء شاعر هذا الزمان وكاتبه المستولي من الأدب النفيس على أبعد آماده وأرفع مراتبه، الآتي بعد الزمان نادرة من نوادره وأعجوبة من عجائبه الحامل أوقار الأشعار على عتاق خاطره الحافظ وكتائبه، وأحد الشعراء وإمامهم المقدم، وسابقهم الذي لو أدركه عنترة لم يقل قبل رؤيته، هل غادر الشعراء من متردم، شيخ البر المكل والبشر المتمم والفضيلة التي عودت لسانه ممدح ونزهته عن كل مذمم، الشيخ الفقيه الزكي المرحوم أبو العباس بن جعفر وصل الله بره وإكرامه، ويسر في كل منتحى مراميه". لم نتمكن من معرفة ترجمة هذا الكاتب، ولكن العزاوي فرض بعض الفرضيات:

الافتراض الأول: هو أن يكون هو نفسه أبا القاسم البلوي استنادا إلى تشابه في مطلع رسالتين لهما وهما رقم 79 لابن جعفر ورقم 90 للبلوي، خاصة وألهما كتبا معا عن والي اشبيلية السيد أبي إسحاق إبراهيم بن الخليفة يوسف حوالي 612ه/1215م، غير أن البلوي لم يعرف اسمه جعفر، كما أنه لا يوصف في تراجمه بالشاعر والافتراض الثاني هو كونه أبو العباس بن جعفر الرعيني ولكن ترجمته غير واضحة (4).

# 29- أبو المطرف بن عميرة:

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 6/ 532 - 533؛ **ورسائل موحدية - جديدة-**، (العزاوي)، 1/ 33.

<sup>.447</sup> –446 /6 نفسه،  $^{(3)}$ 

رسائل موحدية، 1/33.

هو أحمد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن أحمد بن عميرة المخزومي، ولد بجزيرة شقر  $^{(1)}$  وقيل ببلنسية  $^{(2)}$  في رمضان سنة  $^{(3)}$  من  $^{(3)}$  كان أول طلبة العلم عند ابن عبد الملك أكثر من سماع

الحديث أحده عن مشايخ أهله وتفنن في العلوم وبرع في الأدب. كتب عن الرئيس أبي جميل زيان ابن سعد ابن مردنيش وغيره من أمراء شرق الأندلس، انتقل إلى مراكش صحبة ركاب الرشيد أبي محمد عبد الواحد من سلا  $^{(4)}$  واستكتبه بمراكش ثم قلده بعدها قضاء بلد هلانة من نظر مراكش الشرقي فتولاها قليلا ثم نقله إلى قضاء رباط الفتح  $^{(5)}$  وسلا وتولاهما إلى أن توفي الرشيد وحلفه المعتضد بالله أبو الحسن على فأقره عليهما مدة ثم نقله إلى قضاء مكناسة الزيتون لما قتل المعتضد اتجه من مكناسة إلى سبتة ثم اتجه إلى إفريقية فأستقضي بالأربس ثم نقل منها إلى قابس  $^{(6)}$ ، توفي ليلة الجمعة 20 ذو الحجة \$658/\$259م بتونس  $^{(7)}$ ، قيل عنه أنه عظيم الأندلس في الكتابة وفي فنون العلوم  $^{(8)}$ .

#### 30 - أبو العلاء إدريس المأمون بن الخليفة المنصور:

<sup>(1)</sup> جزيرة بالأندلس، قريبة من شاطبة، بينها وبين بلنسية ثمانية عشرة يوما، وهي جزيرة جميلة المنظر كثيرة الشجر. أنظر الحميري: **الروض المعطار،** ص 349.

<sup>(2)</sup> تسمى بستان الأندلس، وهي على البحر، وفي شرقها مدينة طرطوشة. أنظر أبو الحسن علي بن موسى بن سعيد المغربي: كتاب الجغرافيا، حققه ووضع مقدمته وعلق عليه: إسماعيل العربي، (بيروت: منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1970م)، ص 167.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن عبد الملك: **الذيل والتكملة**، السفر 1/ 150؛ والغبريني: عنوان الدراية، ص 301.

<sup>(4)</sup> اسمها العجمي شلة، تقع ببلاد المغرب، وهي مدينة أزلية، موقعها جميل غير بعيدة عن الرباط بأكثر من ميل ونصف، بينها وبين مراكش على الساحل تسع مراحل، نجد سلا القديمة سلا الحديثة. أنظر مؤلف مجهول: الاستبصار في عجائب الأمصار وصف مكة والمدينة ومصر وبلاد المغرب ق6ه/ 12م-، تعليق: سعد زغلول عبد الحميد، (دار الشؤون الثقافية العامة، د.ت)، ص 140؛ والوزان: وصف إفريقيا، ص 207؛ والحميري: المصدر السابق، ص319.

<sup>(5)</sup> بناها عبد المؤمن ثم أتمها المنصور، يقابلها شمال النهر مدينة سلا. أنظر ابن سعيد المغربي: المصدر السابق، ص 138.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن الخطيب: **الإحاطة،** 1/ 174– 176؛ وابن الآبار: المقتضب، ص 197؛ والغبريني: المصدر السابق، ص 209.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر1/ 179؛ وابن الخطيب: المصدر السابق، ص 180؛ والغبريني: المصدر السابق، ص 301. ص301.

<sup>(8)</sup> ابن سعيد: المغرب، 2/ 363.

هو أبو العلاء إدريس المأمون بن أبي يوسف يعقوب المنصور بن أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن (1)، تولى مالقة وكانت ولايته فيها عظيمة ثم نقل إلى قرطبة ومنها إلى إشبيلية (2)، بويع باشبيلية يوم الخميس اثنين من شوال سنة 1226/624م، دام حكمه خمس سنين وثلاثة أشهر، بدأت بخروجه على أحيه العادل و دحوله القصر عليه بمراكش (3).

حاول محو آثار دولة الموحدين وتغيير رسمها فأزال اسم مهديها من الخطبة والسكة والمآذن وأنشأ في ذلك الرسالة 119 من المجموعة الجديدة، وعندما رفض الموحدون بيعته وبيعة أحيه كتب رسالة لأهل أندوجر وهي رسالة 113من المجموعة الجديدة، توفي بواد أم الربيع 15 محرم عام 630ه/1232م (4)، كما نسبت إليه رسالة أيضا تحمل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وهي الرسالة رقم 118 من المجموعة الجديدة، إضافة إلى الرسائل التي أنشأها عنه كتابه منهم: أبو عبد الله محمد الأنصاري الغرناطي كاتبه أثناء ولايته، وكتب عنه أيضا منذ ولايته بمالقة أيام المستنصر إلى خلافته الكاتب أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن يخلفتن الفزازي (5)، وصفه صاحب المستنصر إلى خلافته الكاتب أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن يخلفتن الفزازي (5)، وصفه صاحب المستنصر الى خلافته الكاتب أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن يخلفتن الفزازي (5)، وصفه صاحب المستنصر الى كان كاتبا أديبا فصيحا بليغا أبيا جوادا حازما (6).

## 31- أبو الدسن السرةسطيي:

لم نتمكن من ترجمته سوى أنه كان يكتب عن أبي زكريا يحيى المعتصم بن الناصر وهي الرسالة رقم 117 من المجموعة الجديدة وجهها إلى الأمة مدافعا عن شرعيته في الخلافة لكي يتفرق الناس عن المأمون صاحب الأندلس<sup>(7)</sup>.

#### 32 - ابن عبدون المكناسي:

<sup>(1)</sup> ابن عذارى: ا**لبيان**، 3/ 274.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن الخطيب: **الإحاطة،** 1/ 412.

<sup>(3)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 3/ 274؛ وأمبيروسيو هويثي ميراندا: الت**اريخ السياسي للإمبراطورية الموحدية**، تعريب عبد الواحد اكمير، (الدر البيضاء، ط1، 2004م)، ص 455.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الخطيب: المصدر السابق، 1/ 412.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ 35.

<sup>(6)</sup> ابن الخطيب: المصدر السابق، 1/ 410.

رسائل موحدية، 1/ 35. $^{(7)}$ 

هو محمد ابن عبدون بن قاسم الخزرجي من أهل مكناسة، دخل مدينة فاس<sup>(1)</sup>، وصفه صاحب الذخيرة السنية بأنه: " حائز قصب الساق في الشعر والكتابة " $^{(2)}$ ، وقيل عنه أنه: " أديب وقته وشاعر عصره، توفي في العشر الأول من ذي القعدة سنة  $^{(2)}$ 658م/658م، وقيل سنة  $^{(2)}$ 658م/658م.

عندما حاصرت قبائل فازاز مكناسة سنة 629ه/1231م، كتب عن أهلها استنجادا إلى الخليفة المأمون وهي الرسالة رقم 120 من المجموعة الجديدة، ونسبت إليه رسالة أخرى عن أهل مكناسة وهي رسالة تجديد البيعة للخليفة السعيد وهي الرسالة رقم 125 من المجموعة الجديدة<sup>(4)</sup>.

#### 33- يحيى جامع التقاديم:

ذهب العزاوي أن التقاديم الموجودة في الحزانة الحسينية رقم 4752 تمتد من المأمون إلى عهد المرتضى، وظن أنه قد يكون أبا زكرياء يحيى الفزازي، أخو الكاتب الشهير أبي زيد يحي الفزازي كاتب المأمون، وتبين له بعد ذلك أن أبا زكرياء هذا توفي في أول حركة المعتضد وهو في محلة الحليفة بتنسيفت قبل حركتها يوم 15 ذي الحجة سنة 675ه/1276م، بينما تمتد التقاديم إلى زمن المرتضى<sup>(5)</sup>.

أما الأستاذ البلغيثي برهن نتيجة وجود إشارات لشخصية يجيى في برنامج شيوخ الرعيني لذا رجحها لسببين: الأول: إثبات صاحب هذا المصدر لمجموعات ترسيله التي كان يعنولها باسمه وأنه الحامع لها، وهذا الاسم يحمله مجموعة هو يجيى، وقد ذكره الناسخ في القسم الأول من المجموعة بقوله:" قال يجيى وفقه الله انتهى ما ألفيته من المكتوب في تقاديم الولاة في المجموع وفي المبيضات"

<sup>(1)</sup> أحمد بن القاضي المكناسي: جذوة الإقتباس، ص 285.

<sup>(2)</sup> على بن أبي زرع الفاسي: الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية، ( الرباط: دار المنصور، 1972م)، ص 11.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد بن غازي العثماني المكناسي: **الروض الهتون في أخبار مكناسة الزيتون**، (الرباط، 1952م)، ص 96.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ 35.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، 1/ 36.

والثاني معاصرته للفترة الموحدية الأخيرة التي تميزت بازدهار الحركة الأدبية، ثم معرفته لأساطين الكتابة في دواوين الدولة كالرعيني الذي تولى الكتابة لخلفاء هذه الفترة (1).

فالبلغيثي يرى أنه (2): هو يحيى بن إبراهيم الأصبحي الحكم كنيته أبو زكريا، والمعروف بالخوذج، ينسب إلى مدينة مرسية، لم يعرف تاريخ ميلاده ولا الشيوخ الذين تلقى عنهم، ولا تاريخ ومكان وفاته، وكل ما يعرف عنه أدرك المائة السابعة, وقد عاصر الرعيني المترجم له واتصل به حسب اعتراف هذا الأخير " لقيته وعرض على تواليفه"، ويؤكد أن أبا زكريا من أبناء العصر الموحدي الأخير ويصفه الرعيني أنه: " قديم الإشتغال بالكتابة رائق الوراقة... "(3).

## 

وخلاصة القول أن الدولة الموحدية من الدول الإسلامية التي حاولت تنظيم إدارتها باتخاذها نظام الدواوين، خاصة ديوان الرسائل أو ديوان الإنشاء، فاختارت له كتاب أكفاء بلغاء، الذين أبدعوا نثر فني يتمتع بخصائص ومميزات فنية وأسلوبية وبلاغية، اتبعوا طرق وقواعد وأسس، وهي بمثابة مراسيم.

كانت كتبهم من حيث الافتتاح والاختتام، ومن حيث ذكر المكتوب عنه والمكتوب إليه ومن حيث البسملة والدعاء، ومن حيث الاستشهاد بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية والأقوال المأثورة، والأشعار، فهذه القواعد لا يستطيع الكاتب أن يتجاوزها أثناء كتابته. ومن هنا يتضح لنا أن كاتب الرسائل كان يتمتع بمكانة رفيعة لدى السلطان، فهو اليد اليمني له، فوظيفته من أرفع الوظائف.

49

<sup>(1)</sup> العلوي البلغيثي: " مجموع رسائل ديوانية موحدية..."، ص 164.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص 161.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> الرعيني: **برنامج شيوخ الرعيني،** ص 165؛ والعلوي البلغيثي: المرجع السابق، ص 161.

# الفصل الثاني: النظام السياسي و العسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

أولا: النظام السياسي ثانيا: النظام العسكري

بعد استقرار الإسلام في المغرب أصبح إقليما إسلاميا تابعا للخلافة الإسلامية في المشرق، إلا أن البربر ثاروا على الخلافة وأعلنوا عن قيام إمارات بربرية، ولكنهم لم يتخذوا لقب الخليفة، معجيء المرابطين وحد الكيان السياسي المغربي، إلا ألهم لم يدعوا بالخلفاء بل تسموا بأمراء المسلمين. ولما قامت الدولة الموحدية لم تعترف بالخلافة العباسية، بل أعلنت عن حلافة حديدة، اتبعت سياسة داخلية محكمة مرتكزة على أجهزة إدارية وعسكرية قوية.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

## أولا- النظام السياسي:

اتبعت الدولة الموحدية نظاما سياسيا محكما من أجل السيطرة على كامل أقاليمها، حيث اتخذت نمطين من الإدارة محلية ومركزية.

## أ- الإدارة المركزية:

نظمت الدولة الموحدية الإدارة المركزية تنظيما دقيقا بداية من الخليفة ثم أهل الجماعة والوزراء.

#### 1 – الخليغة:

#### 1-1 الخلافة الموحدية:

لم يعترف الموحدون بالخلافة (1) العباسية، بل اعتبروا أنفسهم أحق بالخلافة عن غيرهم، لأهم أكثر المسلمين إيمانا واصحبهم مذهبا (2)، فمركز الخلافة مراكش وليس بغداد، لعدة أسباب منها:

الضعف السياسي الذي تعانيه الخلافة العباسية نتيجة التفكك والانقسام، هذا ما اكتشفه ابن تومرت أثناء رحلته إلى المشرق، مما جعله يحس بضرورة إنشاء خلافة إسلامية قوية متماسكة على أنقاض هذه الخلافة (1)، إضافة إلى شساعة الرقعة الجغرافية الموحدية، حيث امتد نفوذهم من المحيط الأطلسي غربا إلى طرابلس شرقا مع خضوع الأندلس لسلطاهم، كل هذه المناطق الشاسعة جعلتهم يشعرون بقوة مركزهم مقارنة بمركز الخلافة ببغداد.

<sup>(1)</sup> لغة: جاء بعده فصار مكانه، خلفه والخليفة المستخلف: السلطان الأعظم. أنظر مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط، (مصر: مكتبة الشروق، ط4، 2004م)، ص 251. الخليفة الذي يستخلف من قبله والجمع خلائف. أنظر مجمد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي: القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، إشراف محمد نعيم العرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ط8، 2005م)، ص807. اصطلاحا: هي رياسة عامة الناس في أمور الدين والدنيا نيابة عن النبي – صلى الله عليه وسلم – . أنظر حسين الحاج حسن: النظم الإسلامية، (بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 1987م)، ص159.

<sup>(2)</sup> موسوعة الثقافة التاريخية والأثرية والحضارية– التاريخ الإسلامي– الإسلام في المغرب وأوروبا–، (القاهرة: دار الفكر العربي، 2008م)، ص111.

<sup>(1)</sup> حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص 55- 56.

الغصل الثاني..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

من حلال الرسائل الموحدية يتبين لنا أن للخليفة الموحدي مركزا دينيا ودنيويا مرموقا في الدولة الموحدية، هو السلطة العليا في البلاد، وهو الذي يشرف على الجيش ويقوم بعزل الموظفين وتعيينهم ويؤم الصلاة ويشرف على الحفلات الدينية، وله وحده القرار في صك النقود، يسأل الرعية عن عمل الولاة والموظفين ويتفقد أعمالهم أثناء الحملات أو الزيارات التي يقومون بها.

قامت الدولة الموحدية في البداية على فكرة الإمامة والتوحيد، وبعد أن تولى عبد المؤمن السلطة تحولت الخلافة إلى حكم دنيوي $^{(2)}$ ، وبقي اسم المهدي مقدس في الخطب والرسائل الرسمية بــ" الإمام المعصوم، المهدي المعلوم $^{(3)}$ ، استمر ذلك حتى عهد المنصور الذي بلغت الدولة في عهده أوجها، وظلت الخلافة الموحدية تقوم تحت لواء المهدية $^{(4)}$ ، وأبقى على الشعار الذي تحمله الرسائل "الإمام المعصوم، المهدي المعلوم $^{(3)}$ . إلا أن المأمون ألغى رسوم المهدي، ولكن الخليفة الموحدية تقرب مرة أحرى من أشياخ الموحدين، وأعادوا الرسوم السابقة إلى الخلافة الموحدية $^{(6)}$ .

#### اتخاذ لقبم أمير المؤمنين: -2-1

عندما أقر المهدي بن تومرت عبد المؤمن بن علي على الجيش قال: " أنتم المؤمنين وهذا أميركم"، وبهذا لم يجد أتباع المهدي بن تومرت حرجا في أن يلقبوا عبد المؤمن بعد أن خلف المهدي، وتسمى بأمير المؤمنين، وخاصة أنه ينتسب إلى بيت النبوة (7). انتحل عبد المؤمن اسم الخليفة لأنه كان خليفة المهدي، وسبب اتخاذه لقب أمير المؤمنين كونه الرئيس العسكري للموحدين.

<sup>(2)</sup> عنان: **دولة الإسلام**، 2/ 630.

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ الرسائل 44،62، 44 ،77، 64، 88، 98، 100 ....

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> عنان: المرجع السابق، 2/ 630.

<sup>(5)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسائل 32 – 34 – 35.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> عنان: المرجع السابق، 2/ 631.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص 260؛ وحسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي-العصر العباسي الثاني في الشرق ومصر والمغرب والأندلس447- 656ه/1055- 1258م-، (بيروت: دار الجيل- القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ط14، 1996م)، 4/ 301- 302.

قال المقري: "... فاستخلف عبد المؤمن بن علي، فكان من استيلائه على مملكة اللمتونيين ما هو معروف ثم حاز إلى الأندلس...، ثم أخرج الإفرنج من مهدية إفريقية ...، وتسمى بأمير المؤمنين "(1). وقال صاحب الحلل: "لقبه الموحدون بالخليفة أمير المؤمنين "(2).

تفيدنا الرسائل الموحدية بأمثلة كثيرة منها: "من أمير  $^{(8)}$  المؤمنين بن أمير المؤمنين أيدهم الله تعالى بنصره، وأمدهم بمعونته ...  $^{(4)}$ . إلا أن الخليفة يوسف بن عبد المؤمن لم يتخذ لقب " أمير المؤمنين" في بداية الأمر، فلا زال يحتفظ بلقب "الأمير"، حيث جاء في رسالته التي وجهها إلى غرناطة حول إنهاء ثورة غمارة: " بسم الله الرحمان الرحيم، صلى الله على محمد وآله وسلم تسليما والحمد لله وحده، من الأمير  $^{(5)}$  يوسف ابن أمير المؤمنين، أيده الله بنصره وأمده بمعونته...  $^{(6)}$ .

يذهب سعد زغلول أن<sup>(7)</sup>: يوسف لم يتخذ لقب "أمير المؤمنين" لمدة خمس سنوات لعدة أسباب منها: خلع الأخ الأكبر وتوقف الأخوين عبد الله (أبو محمد) وعثمان (أبو السعيد) عن بيعة يوسف من الأسباب التي جعلت يوسف لا يحمل لقب أمير المؤمنين خلال السنتين، لأنه لم يتحصل على مبايعة إخوته ومشايخ الموحدين، والاضطرابات المحلية بالعدوة المغربية وتمديدات الاسترداد التي وضعت العراقيل أمام يوسف للحصول على الإجماع لحمله لقب "أمير المؤمنين" لمدة ثلاث سنوات أخرى، والحقيقة أن يوسف كان يحمل فعلا خلال الخمس سنوات هذه لقب

<sup>(1)</sup> نفح الطيب، 4/ 377.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> لسان الدين بن الخطيب: الحلل الموشية في الأخبار المراكشية، (تونس، 1329ه) ، ص 107.

<sup>(5)</sup> اسم الأمير وهو فعيل من الإمارة. أنظر عبد الرحمان بن حلدون: المقدمة، حققها وقدم لها وعلق عليها عبد السلام الشدادي، (الدار البيضاء، ط1، 2005م)، 1/ 382.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/ 115.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الرسالة التي قبل هذه الرسالة جاء فيها: " من أمير المؤمنين يوسف بن أمير المؤمنين...". أنظر **رسائل موحدية**، 1/ 94.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المصدر نفسه، 1/ 98، 108–109.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سعد زغلول عبد الحميد: ت**اريخ المغرب العربي – أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن 558 – 580 م/1172 – 1184**م، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2004م)، 6/ 24.

الفحل الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية "الأمير"فقط، وهو ما تؤكده رسالة أبو حفص وأبو سعيد حول هزيمة ابن مردنيش في موقعة الجلاب"والدعاء لسيدنا ومولانا أمير المؤمنين ... ثم لفرعه الأنمى ... الأمير الأجل ... أبو يعقوب "(8).

وبعد انتصار أبو يعقوب يوسف على ثورة سبع بن منخفاذ الغماري اتخذ رسميا اللقب الخلافي " أمير المؤمنين "(1)، وتشير الرسائل:

"... على تجديد البيعة المباركة لسيدنا ومولانا أمير المؤمنين أبي يعقوب بن أمير المؤمنين - خلد الله أمرهم وأعز نصرهم - بالاسم المبارك الكريم، الذي أول من دعي به الفاروق رضوان الله تعالى...". وذلك في جمادى الأخيرة سنة 563/567م (2)." أن يجددوا البيعة المباركة لسيدنا ومولانا الإمام الخليفة أمير المؤمنين أبي يعقوب بن الخليفة أمير المؤمنين - حدد الله لهم السعود، وأمد لأمرهم العزيز التأييد الكريم والخلود بالاسم المبارك العظيم الذي أول من نطق له فيه عمر بن الخطاب، فأقر ذلك لنفسه لقبا واسما، وسمة لمعنى الخلافة ورسما..."(3).

لقد تمكن أبا يعقوب من التغلب بواسطة السياسة وعن طريق القوة على الصعوبات، واعترف به الجميع، وكان ذلك سنة 562ه/ 1166م، ثم اتخذ لنقسه لقب "أمير المؤمنين"، بينما اكتفى في السابق بلقب "الأمير" (4). ذهب ابن صاحب الصلاة في أخبار سنة ثلاث وستين وخمسمائة: " خبر تجديد البيعة فيها والاسمية بأمير المؤمنين لسيدنا الإمام أبي يعقوب بن الخليفة أمير المؤمنين رضي الله عنهم... "(5). مع زيادة انتشار الرسائل الرسمية في أغراض الدولة المختلفة حاول الخليفة يوسف إعطاء الرسالة الموحدية شكلها القانوني يتمثل في توقيع الخليفة ليس باسمه

 $<sup>^{(8)}</sup>$ رسائل مو حدية،  $^{(8)}$  رسائل مو حديد  $^{(8)}$ 

<sup>(1)</sup> أحمد بن حالد الناصري السلاوي: **الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى– الدولتان المرابطية والموحدية**–، تحقيق محمد الناصري وجعفر الناصري، (الدار البيضاء: دار الكتاب، 1994م)، 99/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> رسائل موحدية ،– جديدة–، <sub>(</sub>العزاوي)، ، 1/ 111.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 112؛ ونفسه، 1/الرسائل 18، 19، 20.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> روحي لي تورني: **حركة الموحدين في المغرب في القرنيين الثاني والثالث عشر**، ترجمة: أحمد أمين الطبي، (ليبيا، تونس: الدار العربية للكتاب، 1982م)، ص 80.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المن بالإمامة، ص 258.

الغط الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية لكن بخطه فقط وهذه الشارة تتمثل في كلمات" الحمد لله وحده"، واتخذ لها اسم العلامة، بمعنى العلامة المميزة للرسالة والدالة على صدورها من ديوان الحضرة ذاته دون غيرها (6).

# 1-3-1 ألقاب الخلفاء:

يتضح من خلال الرسائل الديوانية أن خلفاء الدولة الموحدية لقبوا بعدة أسماء: فالخليفة

المهدي لقب بــ" الإمام المعصوم والمهدي المعلوم "(1)، و"القائم إلى أمر الله"، و" الداعي إلى سبيل الله"(2)، وتلقب بعده عبد المؤمن" بأمير المؤمنين" سنة 527ه/ 1132م، وسار مساره ابنه يوسف وحفيده المنصور "(3) تلقبوا بالخلفاء باعتبارهم خلفاء المهدي (4)، كما استعملت ألقاب أخرى مثل: "سيدنا" و"مولانا" و"الحضرة السامية "(5) و" المعظم الأسنى "(6)، أضاف الخلفاء الموحدين اسم يشمل على كلمة "الله" إلى ألقابهم مثل: "المستنصر بالله"(7) و"المنصور الناصر لدين الله"(8) و" الإمام الأعدل الخليفة الصالح المنصور بالله"(9).

أما الأمراء من أسرة الخليفة كانوا يلقبون" بالسيد" و"السيد الأجل" مثل: "السيد الأجل الملك الأعدل"، (10) والأمير الأجل"، ويلقب رجال الدولة بـــ"الشيخ"، مثل: "والأشياخ...بإشبيلية "(11).

<sup>(6)</sup> رسائل موحدية، 1/ 94؛ وابن عذاري: البيان، 3/ 94؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 83/6.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 94.

<sup>(2)</sup> نفسه، 108/1؛ ومحمد ولد داداه: مفهوم الملك في المغرب من انتصاف القرن السابع - دراسة في التاريخ السياسي، لبنان: دار الكتاب اللبنان، (القاهرة: دار الكتاب المصري، ط1، 1977م)، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 1/ 110 – 115.

<sup>(4)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، 515-595ه/ 1190- 1199م دراسة في الحياة الاجتماعية والاقتصادية - أطروحة لنيل شهادة دكتوراه الدولة في التاريخ الإسلامي -، (قسنطينة: حامعة الأمير عبد القادر، السنة الجامعية: 2006 - 2007م)، ص 105.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 113.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، 1/ 83.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن عذاري: البيان، 3/ 268.

رسائل موحدية، 1/~200.

<sup>(9)</sup> المصدر نفسه، 1/ 113.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup> ا**بن مغاور: حیاته و آثاره،** (ابن شریفة)، ص 144.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> رسائل موحدية، 1/ 150.

#### 1-4- طريقة تولي خلفاء الموحدين الحكود

عند مرض ابن تومرت جمع أهل الجماعة وأهل الخمسين وأخبرهم باختياره لعبد المؤمن عند مرض ابن تومرت جمع أهل الجماعة وأهل الخمسين وأخبرهم باختياره لعبد المؤمن علم و فكانت عبد المؤمن بعد وفاته بيعتان بيعة خاصة وبيعة عامة، فأما البيعة الخاصة فكانت عقب وفاة ابن تومرت سنة 524 من طرف أهل الجماعة تنفيذا لوصية إمامهم (1)، وعندما أعلن عن خبر وفاة المهدي سنة 527 من 1132 من عبد المؤمن أول خلفاء الموحدين وكانت البيعة ثلاثة أيام متوالية (3)، وأصبح عبد المؤمن أول خلفاء الموحدين (4).

وفي فترة حكم عبد المؤمن عهد بولاية العهد لابنه محمد (5)، وقد أشار عبد المؤمن في إحدى رسائله "وأعلموا أن محمدا وفقه الله هو الذي ارتضوه لحمل عبئهم وتخيروه...، وانعقدت البيعة المذكورة باتفاق جميعنا (6)، ثم صرفه عنها وولى مكانه يوسف الذي لعبت أسرته دورا بارزا في مبايعته، وكانت بيعته بمحضر أسرته وطبقات الموحدين والوزراء ورجال الدولة، ونتيجة الإجماع الذي جاءه من الموحدين في البيعة جعلت أخويه يبايعانه، وكان تجديد بيعة يوسف بن عبد المؤمن سنة 563ه/ 1167م وتلقب "بأمير المؤمنين" (7).

(الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1975م)، ص 80؛ وحسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص 64.

راد) أبو بكر بن على الصنهاجي المكنى بالبيذق: أخبار المهدي بن تومرت، تقديم وتحقيق وتعليق: عبد الحميد حاجيات،

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ابن خلدون: **العبر**، 6/ 270- 271؛ ومحمد ولد داداه: **مفهوم الملك**، ص 151.

<sup>(2)</sup> يذهب البعض أن مبايعته كانت سنة 526ه. أنظر ابن أبي زرع: ا**لأنيس المطرب**، 186.

<sup>(3)</sup> سعد زغلول عبد الحميد: تاريخ المغرب العربي – الموحدون: مصامدة السوس الجباليون المرابطين تأسيس الدولة وقيامها – 500 – 558ه/ 1100 – 1163م، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2003م)، 5/ 280.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> يوسف عابد: **الموحدون في بلاد المغرب**، ص 105.

<sup>(5)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص 306؛ وابن الأثير: الكامل، 9/ 408؛ وحسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص R.Bourouiba: Le problème de la succession de Abd al– Mu' min و 71 revue d'hstoire et de civilisation du maghreb, N° 13, 1976, p.26.

<sup>(6)</sup> أحمد عزاوي: قضايا تاريخية خلال العصرين الموحدي والمريني-دراسة وثائقية-، (عالم الفكر،ط1، 2010م)، ص18.

<sup>(7)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 110 - 115.

ولكن الأمر اختلف بالنسبة لابنه يعقوب الملقب بالمنصور، حيث مات أبوه في ظروف حربية عند أسوار شنترين، كتم حبر وفاته حتى يحكم أمره لأن أباه مات و لم يوص لأحد، وعندما اطمأن المنصور من البيعة الخاصة أعلن خبر وفاة أبيه وتمت بيعته العامة سنة 580ه/ 1184م(8).

أما الناصر فقد تولى عقب وفاة والده سنة 595ه/ 1198م، وكان أبوه قد عهد إليه في حياته، "عقد البيعة المباركة السعيدة الأولى بولاية العهد لسيدنا ومولانا أمير المؤمنين أدام الله علو أمرهم وسمو ذكرهم عن أهل قرطبة وأنظارها من الموحدين والعرب والأجناد وأصناف الرعية ... وذلك في العشر الأوائل من ذي القعدة سنة ثمان وثمانين وخمسمائة "(9)، فما إن مات المنصور

حتى قام أحد أفراد الأسرة وأشياخ الموحدين وزعماء القبائل وهو أبو زيد عبد الرحمان بن عمر عبد المؤمن ثم تمت البيعة العامة سنة 595ه/ 1198م(1).

لم يكن تحديد البيعة قاصرا على العاصمة وحدها بل تعدت إلى الأقاليم وهذا ما تعرضت له بعض الرسائل، حاءت من مختلف الأقاليم كشاطبة وبلنسية، كانت البيعة الأولى للموحدين من طرف أهل بلنسية عندما ثار أهلها على ابن مردنيش المؤرخة بتاريخ جمادى الثانية 1153/548م" فقد كان منكم في أمر أهل بلنسية حين إعلائهم بكلمة التوحيد وتعلقهم بهذا الأمر السعيد"(2). وفي سنة 567/1171م قدم أهل شاطبة للخليفة يوسف البيعة (3)، كما قدموها للخليفة يعقوب سنة 1184/580م بعد وفاة أبيه عقب غزوة شنترين وخرجت الرسائل إلى أنحاء المملكة تخبرهم بتولي المنصور الخلافة منها الرسالة التي بعثها الأمير يعقوب إلى الطلبة والموحدين ... بغرناطة، (4) كما تقدم أهل سلا إلى الخليفة الرشيد ببيعة أهل تلمسان (5).

<sup>(8)</sup> بويع له في حياة أبيه بأمر منه. أنظر المراكشي: المصدر السابق، ص336؛ وحسن علي حسن: المرجع السابق، ص 74.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> ر**سائل موحدية**، 1/ 191- 195؛ وابن عذاري: البيان ، ص 236.

<sup>(1)</sup> حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص 75.

<sup>(</sup>ك) أحمد عزاوي: "ذيل على رسائل موحدية – قراءة تاريخية لرسائل شاطبية-"، مجلة دعوة الحق (الرباط)، ع 350/مارس 2000م، ص 102- 103.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن مغاور: حیاته و آثاره، (ابن شریفة)، ص  $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 158- 163؛ وأحمد عزاوي: المرجع السابق، ص 120- 122.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية– جديدة–، (العزاوي)، 1/ 398.

ويتضح من الرسائل أن بيعة الأقاليم مازالت يتقدم بها أهلها إلى الخلفاء الموحدين، مثل ما فعل أهل دانية للخليفة الرشيد الموحدي، حيث أشارت الرسالة أن دانية تراجع أميرها ابن مردنيش نيعتها نحو الحفصيين بينما دانية بعثت برسالة إلى الخليفة الرشيد الموحدي تعلن له فيها عن بيعتها للموحدين (6). تشير بعض الرسائل إلى بيعة بعض القبائل للخليفة الرشيد في شهر محرم سنة 630ه/1232م (7)، وفي رسالة أخرى تلقى الرشيد بيعة أهل مكناسة (8)، كما أوردت لنا رسالة

أحرى وهي رسالة انفرد بها ابن عميرة بيعة أهل تلمسان للخليفة المأمون(1).

والجدير بالذكر أن الخلفاء الموحدين كانوا يتقلدون الحكم بواسطة البيعة الخاصة تقدم للخليفة من طرف أسرته وحاشيته، وأما البيعة العامة فكانت تقدم من طرف الولاة وسكان مناطق الدولة. والهدف من ذلك هو إضفاء صفة الشرعية على الخلافة الموحدية، وتطبق عليها سيرة الخلفاء الراشدين، وبعد تولي عبد المؤمن الخلافة سن لأول مرة وراثة الملك، حيث عين عبد المؤمن ابنه الأكبر محمد لولاية عهده إلا أنه أزاله وعين محله أخاه يوسف ثم تقلد الخلافة بعده ابنه يوسف يعقوب المنصور وبعده ابنه الناصر ثم ابنه يوسف المستنصر.

#### 1-5- النزاع حول الخلافة:

لما توفي الخليفة المستنصر بالله  $(^{(3)})$ ، تولى الخلافة عبد الواحد بن يوسف ين عبد المؤمن، بعد بيعته في مراكش يوم الأحد الثالث عشر لذي الحجة من سنة عشرين وستمائة  $(^{(4)})$  حرج عليه ابن أخيه العادل بن المنصور بمرسية بويع بما يوم الثلاثاء الثالث عشر صفر عام إحدى وعشرين

<sup>(6)</sup> رسائل ابن عميرة الديوانية، (العزاوى)، ص87.

رسائل مو حدیة، 1/~389-390.

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، 1/ 400.

<sup>(1)</sup> محمد بن معمر: " رسالة جوابية من أهل الرباط وسلا عن كتاب الخليفة الموحدي الرشيد حول بيعة أهل تلمسان"، المجلق الجزائرية للمخطوطات (وهران)، ع 2 و3/ 2004- 2005م، ص 30.

<sup>(2)</sup> كانت صيغة البيعة على ما يلي بحيث يتولى إلقاءها أحد الكتاب، وهي: "تبايعون أمير المؤمنين على ما بايع عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من السمع والطاعة في المنشط والمكره واليسر والعسر والنصح له ولولاته ولعامة المسلمين هذا ماله عليكم ولكم عليه أن يجمر بعوثكم وأن لا يدخر عنكم شيئا مما تعمكم مصلحته، وأن يجعل لكم عطاءكم، وأن لا يحتجب عنكم أعانكم الله على الوفاء، وأعانه على ماقلد من أموركم". أنظر حسن على حسن :الحضارة الإسلامية، ص 76.

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية: - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 380؛

الغطل الثاني:..... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية وستمائة  $(^{5})$ .

وفي سنة 623ه/ 1226م خرج على العادل واليه على قرطبة أبو محمد عبد الله البياسي  $^{(8)}$ ، وبمقتل العادل بايع الموحدون المأمون ابن المنصور، فلما حاف الأشياخ قوة شخصيته بايعوا يحي بن الناصر  $^{(1)}$ ، وظل كل منهما مدعيا للأمر، عاملا على إحراز النصر على منافسه طوال خلافة المأمون وما يقرب من الأربعة أعوام من خلافة الرشيد (624–633ه/1227م طهر خليفة ثالث لما ادعى بالأمر السيد أبو موسى بن المنصور بسبتة وتسمى بالمؤيد  $^{(2)}$ ، فلما حصره المأمون فر إلى ابن هود في الأندلس  $^{(3)}$ .

ويمكن القول أن هذا التراع أفقد الدولة الموحدية هيبتها، فأهملت الإدارة، وانتشرت الفتن، وقلت المحابي، واستبد الولاة بولاياتهم عندما اندلعت نار الحروب الضارية بين بني عبد المؤمن.

#### 2 - المجالس الاستشارية:

بعد أن تكاثر أتباع المهدي، كان من الضروري تشكيل جهاز تنظيمي يشمل على أهل الجماعة (<sup>4)</sup> وأهل الخمسين وأهل السبعين.

# الجماعة أو أهل العشرة: -1-2

يشتمل على عشرة أشياخ $^{(5)}$  عينهم المهدي من خيرة أصحابه والسابقين بالانضمام إليه $^{(6)}$ ،

<sup>(4)</sup> ابن عذاري: البيان، 3/ 269؛ وابن خلدون: العبر، 6/ 299؛ وعلي محمد محمد الصلابي: إعلام أهل العلم والدين بأحوال دولة الموحدين، (القاهرة: دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط1، 2002م)، ص 169.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن عذارى: المصدر السابق، 3/ 270.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> رسائل موحدية، 1/ 354.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> محمد الصلابي: المرجع السابق، ص 169.

<sup>(8)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 3/ 271.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة- (العزاوي)، 381/1.

<sup>(2)</sup> ابن خلدون: العبر، 6/ 300.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> الصلابي: إ**علام أهل العلم**، ص 169.

<sup>(4)</sup> ينفرد كتاب الأنساب بتسميتهم "أهل الجماعة". أنظر أبو بكر بن علي الصنهاجي: المقتبس من كتاب الأنساب في معرفة الأصحاب، تحقيق: عبد الوهاب بن منصور، (الرباط: دار المنصور، 1971م)، ص30.

<sup>(5) &</sup>quot; الونشريسي وعمر أصناج، والخليفة الإمام أمير المؤمنين أبو محمد عبد المؤمن، وأبو يحي أبو بكر بن يجيت، والأحسن بن علي، وعمر الهنتاتي، وفقيه من أهل إفريقية لم أذكر اسمه الآن، وسمي هؤلاء بالعشرة، هذا عند اليسع. وعشرة عند غير اليسع هم: عبد المؤمن بن علي، أبو محمد البشير، أبو إبراهيم الهزرجي، أبو حفص عمر بن علي الصنهاجي، أبو الربيع سليمان، أبو بن

الغطل الثانيي..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الغطل الثاني... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الندين أقاموا في تينملل من شوال سنة 514ه/1120م إلى سنة 515ه/1121م(1).

# 2-2 أمل النمسين:

وهو مجلس يشمل على خمسين شخصا يمثلون مختلف القبائل منهم ستة من هرغة، وأربعة عشرة من تينملل وثلاثة من هنتاتة واثنان من جنفيسة وأربعة من صنهاجة، وثلاثة من هسكورة، وواحد من سائر القبائل، وخمسة من الغرباء<sup>(2)</sup>، ويضاف إليهم أصحاب العشرة<sup>(3)</sup>.

#### 3-2 أ**مل** السبعين:

وهو مجلس يشتمل على سبعين رجلا يبدو أنه يضم زيادة على الخمسين السابقين عشرين من ممثلي قبائل أحرى<sup>(4)</sup>. ابن الأثير يشير إليهم إشارة بقوله: "والثالثة: أيت سبعين، يعني أهل سبعين وهم سبعين وهم دون التي قبلها "(<sup>5)</sup>، أما ابن القطان فنفى وجود أهل السبعين في قوله: "

الحضري، أبو عمران موسى، بن تمارا أبو يحي أبو بكر بن يجيت، أبو عبد الله ابن سليمان، أبو حفص عمر بن يحي وعاشرهم عبد الله بن ملوية". أنظر أبو محمد حسن بن علي بن محمد بن عبد الملك المعروف بابن القطان: نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق: محمود علي مكي، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1990م)، ص 125– 128.

وعند البيذق الذين بايعوا المهدي هم: " الخليفة عبد المؤمن بن على ثم أبو إبراهيم، ثم بعده عمر أصناج، ثم عبد الواحد الشرقي، ثم عبد الله بن محسن الونشريسي المكنى بالبشير، وبعده أبو موسى الصودي وبعده البيذق( الفقير المؤلف) وبعده أبو محمد وسنار، وبعده عبد الله آهلاط، وبعده آغوال وبعده يبروك آيمسيجين وميمون الصغير وميمون الكبير ويحي المسمع، وعبد السلام آغى، ومسلم الجناوي، وكراز وملول بن إبراهيم وأولاده". أنظر أحبار المهدي بن تومرت، ص 63-64.

<sup>(6)</sup> هشام أبو رملية: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية والدول الإسلامية في الأندلس، (عمان: دار الفرقان، ط1، 1984م)، 38؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 118/7؛ وعبد الجيد النجار: المهدي بن تومرت حياته وآراؤه وثورته الفكرية والاجتماعية وأثره بالمغرب-، (دار الغرب الإسلامي، ط1، 1983م)، ص 116.

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله الشيخ محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرواني المعروف بابن دينار: كتاب المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، (مطبعة الدولة التونسية، ط1، 1286ه)، ص 109.

<sup>(2)</sup> البيذق: المقتبس ، ص 32-35؛ وسعد زغلول عبد الحميد: تاريخ المغرب العربي – المنصور الموحدي – 580 – 590 البيذق: المقتبس ، ص 32-35؛ وسعد زغلول عبد الحميد: تاريخ المغرب العربي 1194م – 1199م ، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2005م)، 7/ 119؛ وعبد العزيز سالم: تاريخ المغرب الكبير – العصر الإسلامي دراسة تاريخية وعمرانية وأثرية –، (بيروت: دار النهضة العربية، 1981م)، ص 779؛ وج.ف.ب هوبكر: النظم الإسلامية في المغرب في القرون الوسطى، نقله عن الإنجليزية: أمين توفيق طيى، (الدار البيضاء: شركة النشر والتوزيع – المدارس –، 1999م)، ص 126؛ وحورج مارسيه: بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي خلال العصور الوسطى، ترجمة: محمد عبد الصمد هيكل، (الإسكندرية: منشأة المعارف، د.ت)، ص 296.

<sup>(3)</sup> عبد الجيد النجار: المهدى بن تومرت، ص 116.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص 128.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن الأثير: الكامل في التاريخ، راجعه: محمد يوسف الدقاق، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط4، 2003م)، 9/ 200.

الغطل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية أما ما ذكره اليسع من أمر السبعين فلا أعرفه ولا أراه صحيحا، وإنما أعرف العشرة الجماعة وأهل الخمسين، وسبعة هم أهل مشورته"(6).

# -4-2 ممام المجالس:

كانوا بمثابة الوزراء للمهدي فهم أهل ثقته يشاورهم في المسائل الهامة ويكلفهم في تنفيذ القرارات الكبرى، ومن بين هؤلاء البشير الذي كثيرا ما تولى القيادة العسكرية وعبد المؤمن وعمر

أصناج وموسى بن نمرة الذين تولوا هذه المهمة في مناسبات مختلفة وتولى آخرون مهام الكتاب والقضاة  $^{(1)}$ ، كان دور هؤلاء الأشياخ استشاريا بالدرجة الأولى  $^{(2)}$ ، فلا يعلن خلفاء الموحدين حربا أو يستعدون لها ولا يخوضون معارك إلا بعد استشارهم، وإذا كانت الأمور أقل خطورة استشاروا أهل الخمسين، وإذا كان الأمر دون ذلك أحضروا أهل السبعين  $^{(3)}$ .

جاء في نظم الجمان: " ... وهؤلاء العشرة هم المسمون بأهل الجماعة، وتابعهم على هذا المعتقد بأثرهم خمسون رجلا، فسموا أهل خمسين، ثم تابعهم سبعون رجلا فسموا أهل سبعين... كانوا إذا قطعوا الأمور العظام يخلون بالعشرة لا يحضر معهم غيرهم، فإذا جاء أمر أهون أحضروا الخمسين وإذا جاء دون ذلك أحضروا السبعين رجلا... "(4).

وقال صاحب رقم الحلل: "رتب قومه ترتيبا غريبا فمنهم أهل الدار وأهل الجماعة وأهل الساقة وأهل خمسين وأهل سبعين...، فأهل الدار للامتحان والخدمة وأهل الجماعة للتفاوض

<sup>(6)</sup> نظم الجمان، ص 82؛ وهوبكتر: المرجع السابق، ص 129.

<sup>(1)</sup> ع. السعيدي: توحيد المغرب في عهد الموحدين، ضمن كتاب تاريخ إفريقيا العام- إفريقيا من القرن الثاني عشر إلى Abd Allah Laroui: وباريس: اليونسكو، 1988م)، 4/ 46 ؛ و L'histoire du Maghreb, 1/ 163.

<sup>(2)</sup> لسان الدين بن الخطيب: تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط – القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام-، تحقيق وتعليق: أحمد مختار العبادي ومحمد إبراهيم الكتاني، (الدار البيضاء: دار الكتاب، 1964م)، ص 270.

<sup>(3)</sup> عصمت عبد اللطيف دندش: الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين – عصر الطؤائف الثاني 510ه – 546ه/ عصمت عبد اللطيف دندش: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1988م)، ص138.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص 128.

الفطل الثاني ..... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية والمشورة وأهل الساقة وأهل خمسين وسبعين والحفاظ والطلبة لحمل العلم والتلقين وسائر القبائل لمدافعة العدو"(5).

احتفظ عبد المؤمن بالنظم التي أقامها ابن تومرت، لكنه أدخل بعض التحسينات الإدارية حيث استقر الأمر على نظام إداري جديد يضم إلى جانب الخليفة الشيخ أبو حفص عمر وولي العهد والوزير، الكتاب، القضاة، الطلبة والحفظة، وولاة المحافظات ثم المحاسبين<sup>(6)</sup>، وقد أشارت إلى ذلك الرسائل الموحدية<sup>(7)</sup>.

وبالتالي يكون عبد المؤمن قد ألغى النظام الإداري السابق وكل الهيئات الاستشارية، حيث كان من الضروري أن يستعين بشخص واحد أو أكثر في إدارة دولته الواسعة (1).

بدل عبد المؤمن التنظيمات الموحدية وأقام تنظيما واحدا جديدا هو هيئة أشياخ الموحدين ( $^{(2)}$ حيث تألفت الهيئة من الموحدين الأولين، وأضاف إليها عبد المؤمن جماعات جديدة خاصة من قبيلة كومية، وبعد أن توسعت الدولة الموحدية ضمت عناصر جديدة، ظهرت هيئتان استشاريتان هما هيئة أشياخ العرب ( $^{(3)}$ ) وهيئة أشياخ الأندلس ( $^{(4)}$ ) وفي خلافة يوسف بن عبد المؤمن ظهرت هيئة رابعة من "السادة" بني عبد المؤمن ( $^{(5)}$ ).

من خلال الرسائل تبين لنا أن هيئة الأشياخ وجدت وجودا مستمرا ودائما، تحاوزت اختصاصاتها المسائل العسكرية إلى شؤون الإدارة والأمن والأموال العامة، واشترك الأشياخ في

<sup>(5)</sup> أبو عبد الله بن الخطيب السلماني : رقم الحلل في نظم الدول، (تونس: المطبعة العمومية، 1317ه)، ص 58.

<sup>(6)</sup> لي تورني: حركة الموحدين، ص 73؛ ولخضر سيفر: التاريخ السياسي لدول المغرب الإسلامي، (الجزائر: الأمل للدراسات، 2006م)، 320/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ الرسائل 6، 7، 12، 14، 119، ....

<sup>(1)</sup> صالح بن قربة: عبد المؤمن بن علي مؤسس دولة الموحدين، (الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1911م)، ص84؛ وعبد الله علام: الله على المعارف، 1971م)، ص 263.

<sup>(2)</sup> كانت هيئة أشياخ الموحدين تتكون من أـــشياخ تلك القبائل التي قام عليها الأمر إضافة إلى أشياخ كومية وهسكورة وصنهاجة، وورث أبناءهم مكانتهم. أنظر عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي تنظيماهم ونظمهم، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1990 م)، ص 144.

<sup>(3)</sup> تكونت هيئة أشياخ العرب من زعماء العشائر الهلالية. المرجع نفسه، ص 144.

<sup>(4)</sup> تكونت من المنتزين السابقين بالأندلس. نفسه، ص 144.

<sup>(5)</sup> عصمت دندش: الأندلس في نماية المرابطين، ص 141.

تسيير شؤون الإدارة بصورة فعالة، وعندما ولي عبد المؤمن أولاده الولايات بعث معهم أشياخ الموحدين وزراء وأصبح ذلك تقليدا للخلفاء بعده  $(^{6})$ . يختار الخلفاء لهؤلاء الأشياخ مزوارا، تولاها عمر الهنتاتي في خلافة عبد المؤمن ثم يوسف، وخلف عمر الهنتاتي ابنه أبو محمد عبد الواحد وولاها في عهد المنصور والناصر  $(^{7})$ . وعندما أسقط المأمون رسوم المهدية انقطع وجود الهيئة، ولما تولى الرشيد أعاد الرسوم وأصبح أبو عثمان بن سعيد بن زكريا الجدميوي المقدم على الأشياخ  $(^{8})$ .

ونستدل من الرسائل أن الخليفة يستعين بهيئة الأشياخ حول الأمور الهامة منها ما حدث بالنسبة لتنظيم ولاية العهد $^{(1)}$  وفي مسألة إقرار السلم والحرب $^{(2)}$  والتحركات العسكرية، ونتيجة لقوة الخلفاء الأوائل سيطروا على هيئة الأشياخ، إلا أن نفوذهم تزايد منذ عهد المستنصر وخاصة بعد موته، أصبح الأشياخ يولون ويعزلون الخلفاء، مما سيدفع المأمون على إلغاء رسوم المهدي $^{(5)}$ .

## 3- الوزراء:

لم يذكر الرواة أن ابن تومرت اتخذ وزيرا<sup>(4)</sup> وإنما كان يشاور أهل الجماعة ولم يطلق عليهم اسم الوزراء<sup>(5)</sup>، ما عدا ابن القطان الذي قال وزراءه رضي الله عنه هم: " العشرة المؤثرون الذين يقال لهم الجماعة أعزهم الله تعالى $^{(6)}$ . لذا ذهب البعض أن الدولة الموحدية عرفت وظيفة الوزير

<sup>(6)</sup> ابن الخطيب: الحلل، ص 115؛ والبيذق: أخبار المهدي، ص 138؛ وابن عذاري: البيان، 3/ 50.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص 145.

<sup>(8)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 384- 386.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسائل 13، 14، 40، 41.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 29.

<sup>.119</sup> نفسه، 1/ الرسالة  $^{(3)}$ 

<sup>(4)</sup> اختلف في الاشتقاق اللغوي للوزارة: معناها "الوزر" بسكون الزاي بمعنى الثقل، لأن الوزير يحمل أعباء الملك وأثقاله، أو من "الوزر" بفتح الزاي ويعني الملحأ لأن الملك يلجأ إلى رأيه ومعرفته، أو من "الأزر" وهو الظهر لأن الملك يقوى بوزيره كقوة البدن بالظهر. أنظر أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي: أدب الوزير للماوردي المعروف بقوانين الوزارة وسياسة الملك، تصحيح: حسن الهادي حسين، (القاهرة: مكتبة الخانجي، 1994م)، ص 9.

<sup>(5)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي ، ص 153.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نظم الجمان، ص 124.

قبل أن تعرف منصبه؛ حيث كان أهل الجماعة في عهد المهدي بمثابة الوزراء، فقد تولى أبو محمد عبد الله بن محسن الونشريسي (525ه/ 1130) الذي اشتهر باسم البشير قيادة الجيش واستوزر المهدي عمر بن على الصنهاجي (536ه/ 1141) وهو من أهل العشرة ( $^{7}$ ).

الفحل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

وفي عهد عبد المؤمن بدأت مؤسسة الوزارة تتخذ مكانما بين نظم الدولة، ويشرف بنفسه على أشغال العدوتين " المغرب والأندلس" (8) في البداية أسند عبد المؤمن هذا المنصب إلى أبي حفص عمر أصناج ويعتبر أول وزير (9) لأنه كبير شيوخ الموحدين حتى الوقت الذي بدأ يحقق فيه استقرار الدولة، وبعد ذلك عهد إلى أبي جعفر بن عطية الذي جمع بين وظيفتي الوزير والكاتب (10) وظلت الوزارة بيده حتى قتله عبد المؤمن (1) في سنة 553ه/158م مع مصادرة أمواله (2)، ثم عين شخص كومي يسمى عبد السلام استمر في الوزارة حتى قتله شنقا سنة أمواله (2)، ثم انتقلت الوزارة إلى عمر بن عبد المؤمن التي ظل مجا حتى توفي الخليفة سنة 555ه/161م، ثم انتقلت الوزارة إلى عمر بن عبد المؤمن التي ظل مجا حتى توفي الخليفة سنة 558ه/558م (3).

يتولى الوزراء إدارة الدولة، وهو متولي الجابي" المختص بتحصيل الضرائب والجزيات" ومتولي النفقات والمحاسبة يشبه وزير المالية ومتولي أعمال المستخلص وصاحب ديوان الأعمال المخزنية، فهو يراقب إيراد الدولة ويشرف على الدخل والمنصرف، وله الحق في الإشراف على العمال ومحاسبتهم والقبض عليهم وله معاونين في كل الأقاليم يسمون "المشرفين"(4).

واستوزر لأبي يعقوب مجموعة من الوزراء منهم: أخوه عمر ثم أبو العلاء إدريس بن إبراهيم بن جامع وانتهت وزارته بالقبض عليه ومصادرة أمواله سنة 577ه/1181م، ثم ابنه أبو يوسف

<sup>(7)</sup> البيذق: المقتبس من كتاب الأنساب، ص 30- 33؛ ويوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، 109.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> صالح بن قربة: **عبد المؤمن**، ص85.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> ابن القطان: المصدر السابق، ص208.

<sup>(10)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص 266.

<sup>(1)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص 208؛ وعز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي ، ص 154؛ وسعد زغلول عبد الحميد: تاريخ المغرب، 117/7.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> صالح بن قربة: **عبد المؤمن**، ص 84.

<sup>(3)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص 366- 367؛ وابن القطان: المصدر السابق، ص 208- 209؛ وحسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، 4/ 207.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> صالح بن قربة: المرجع السابق، ص 85.

الفطل الثانيي...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية إلى أن مات سنة 580ه/1184م (5). ذكر صاحب المعجب أن أول وزراءه هو أبو حفص عمر بن أبي زيد الهنتاتي إلى أن مات، ثم وزر له أبو بكر بن أبي حفص عمر إينتي حتى مات (6).

وعلى عهد يعقوب لم تكن اختصاصات الوزير واضحة المعالم والمنصور نفسه كان يمارس وظيفة الوزير في حياة والده، فكان يشرف على كل أعمال الدولة من مراقبة الولاة وجباية الضرائب وإدارة القضاء. فوزيره أبو بكر يحي صحبه الأمير إلى الأندلس ورفع راية الجهاد واستشهد في ميدان القتال في معركة الأرك، فمهمة الوزير تعدت الأمور المدنية إلى العمليات العسكرية، فالوزير كان يتبع دائما في اجتماعات المجالس وفي المواكب الاحتفالية ومهمات التفتيش (7).

وهكذا استمرت الوزارة حتى نهاية حكم الدولة الموحدية بالمغرب، إلا أن الوزراء استبدوا بالحكم في نهاية الحكم الموحدي وحكموا وفق أهوائهم  $^{(1)}$ . فالرسائل توضح أنه خلال عهد المستنصر اتسعت سلطة الوزير ابن جامع حيث كان وصيا على هذا الخليفة في سنوات حكمه  $^{(2)}$ .

فالرسالة رقم 71 موجهة إلى الوزير متضمنة الهدوء والاستبشار بالحرث مع حبر موت ملك قشتالة  $^{(3)}$ ، والرسالة رقم 72 موجهة أيضا إلى الوزير تخبره بهدوء البلاد وانتظار موسم الحصاد  $^{(4)}$ ، وحاء في الرسالة رقم 90: " الولى الأثير الأود الأخلص الأزكى الأفضل أبو سعيد بن الشيخ والشيخ الأجل أبي محمد بن الشيخ الأجل المرحوم أبي إسحاق  $^{(5)}$ .

3-1- طريقة تولي الوزراء الوزارة:

<sup>(5)</sup> عبد الواحد المراكشي: المصدر السابق، ص 266.

 $<sup>^{(6)}</sup>$ نفسه، ص 337.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 7/ 115.

<sup>(1)</sup> محمد العلمي حمدان: "أدباء المغرب في العصر المريني- مالك بن المرحل 604-699، الأوضاع السياسية والاجتماعية والفكرية في عصره"، مجلة دعوة الحق (الرباط)، ع1/ جوان 1973 م، ص 174.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ر**سائل موحدية – جديدة–**، (العزاوي)، 1/ الرسائل72، 79، 90، 92، 100، 101، 101، 108.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 278– 279.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 1/ 280 – 281.

<sup>.318 - 316 / 1</sup> نفسه،  $^{(5)}$ 

يختار الخليفة الوزير بموافقة الأشياخ، لأن الوزير كان الواسطة بين الخليفة والأشياخ  $^{(6)}$ ، عزل عبد المؤمن وزيره عبد السلام الكومي وولى ابنه السيد أبا حفص الوزارة برأي أشياخ الموحدين  $^{(7)}$  ولكن موافقة الأشياخ غير ضرورية بعد استقرار الخلافة، فقد ظل أبو سعيد عثمان بن جامع وزيرا على الرغم من نبذ الأشياخ له في خلافة الناصر ثم المستنصر  $^{(8)}$ .

وفي فترة حكم الأشياخ وتسلطهم أصبح تعيين الوزراء من طرفهم، ولما استرجع الخلفاء سلطانهم منذ خلافة المأمون، انفردوا بتعيين وزرائهم إلا في أيام الرشيد الأولى حيث عين الرشيد وزيرا بموافقة أحد الشيوخ $(^{9})$ . كان وزراء الدولة الموحدية إما من السادة بني عبد المؤمن أو من أشياخ الموحدين ما عدا أبو جعفر بن عطية فإنه استوزر بسبب مؤهلاته الإدارية $(^{10})$ .

ففي بداية الحكم الموحدي كانت الوزارة وزارة تنفيذ، وكانت السلطة بيد الخليفة، وأشرف الخلفاء بأنفسهم على أحوال البلاد، ومن هنا كان الوزراء منفذين لأوامر حكام البلاد، وإذا شعر الخلفاء باستبداد أو فساد الوزير قتلوه؛ فقد نكب عبد المؤمن أبا جعفر بن عطية وقتله وصرف عبد السلام الكومي ثم وضع له السم<sup>(1)</sup>، غير أن الوضع تبدل منذ النصف الثاني من حلافة الناصر وحتى خلع عبد الواحد بن يوسف (605ه-621ه/ 1208م-1224م)، فاستبد الوزراء بشؤون الدولة دون مشاورة الخلفاء، وكانوا يولون الخلفاء ويعزلونهم ويوقعون على المكاتبات<sup>(2)</sup>.

يقول ابن خلدون: لما هلك محمد الناصر بويع ابنه يوسف سنة إحدى عشرة، وهو ابن ستة

عشرة سنة ولقب المستنصر بالله، وغلب عليه ابن جامع ومشيخته الموحدين فقاموا بأمره...ثم وقعت المحاولة من الوزير ابن جامع وصاحب الأشغال عبد العزيز بن أبي زيد فوصلت بيعته،

<sup>(6)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص 156.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص 112- 119.

<sup>(8)</sup> ابن خلدون: **العبر**، 6/ 297.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص 156.

<sup>(10)</sup> عبد الواحد المراكشي: **المعجب**، ص 266.

<sup>(1)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص112-119؛ وابن عذاري: البيان، 8/7.

<sup>(2)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص106.

واشتغل المستنصر عن التدبير . مما يقتضيه الشباب...واستولى ألفنس على المعاقل التي أخذها الموحدون وهزم حامية الأندلس، ووفد رسوله ابن الفخار فحاوله ابن جامع في السلم فعقده "(3).

ومنذ أن تولى العادل الخلافة عمل الخلفاء على محاسبة وزرائهم وأصبحت مهمة الوزير تنفيذية، حيث قال ابن عذاري: " وفي هذه السنة – 1208ه/805م – قدم الناصر بعض الولاة على أعماله وأخر آخرين عن أشغاله فأخر أبا يحي بن أبي الحسن بن أبي عمران عن الوزارة وألزمه في داره وقدم للوزارة أبا سعيد بن أبي إسحاق بن جامع." $^{(4)}$ .

#### 2-3 طلحيات الوزير:

تنوعت صلاحيات الوزراء حيث كان الوزير في بعض الأحيان يقوم بوظيفة الحاجب، ظهر هذا الاختصاص حين تولى السيد أبو حفص ابن الخليفة عبد المؤمن وزارة أبيه الحجابة وندبه عبد المؤمن لكي يتولى أمر الوفود ويقودها إلى مجلسه للسلام وتجديد البيعة فأدخلوا بترتيب معين (5)، وفي عهد الخليفة يوسف بن عبد المؤمن تولى أحوه السيد أبو حفص وزارة أخيه وحجابته.

كان الوزير في بعض الأحيان يمارس الكتابة في الدولة، إلا أن في عهد عبد المؤمن وجد الاختلاط بين منصب الوزارة ومنصب الكتابة، ثم انفرد بعد ذلك بالوزارة فقط  $^{(1)}$ ، وكان الوزير في بعض الأحيان يشرف على الشؤون المالية، ظهر ذلك جليا حين تولى منصب الوزارة في عهد الناصر أبو عبد الله محمد بن علي بن أبي عمران الضرير  $^{(2)}$ . كما يكلف الوزير بالإشراف على نواحي البناء والتعمير وقد ظهر ذلك في عهد الخليفة يوسف بن عبد المؤمن حين أسند إلى وزيره أبي العلاء إدريس مهمة الإشراف على أعمال البناء والتعمير عندما كان الخليفة بإشبيلية سنة  $^{(3)}$ .

<sup>(3)</sup> ابن حلدون: ا**لعبر**، 6/ 296.

<sup>(4)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 3/ 253؛ وعز الدين موسى: **الموحدون في الغرب الإسلامي**، ص 160.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص102.

<sup>(1)</sup> المقري: نفح الطيب، 5/ 183؛ وابن عذاري: البيان، 3/ 57.

<sup>(2)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص 103.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 103.

تسند إليه إدارة إقليم من الأقاليم وذلك لأهميته وكثرة الثورات به، هذا ما حدث في عهد الناصر حين اسند منصب ولاية إفريقية إلى الشيخ أبي محمد عبد الواحد بن حفص وفي ذلك يقول الزركشي: "وعزم الناصر على الرحيل إلى المغرب فنظر فيمن يوليه إفريقية فوقع اختياره على وزيره الشيخ أبي محمد عبد الواحد بن الشيخ أبي حفص فعقد له على ذلك سنة ثلاث وستمائة "(4).

#### -4 الكتابع:

بعد وظيفة الوزارة تأتي وظيفة الكتابة، وهي من أقدم الوظائف في تاريخ الإسلام (5)، والدولة الموحدية أولت أهمية للكتابة الإنشائية، وهي من الخطط الهامة في الدولة الموحدية، فقد حشد الخلفاء الموحدين عددا كبيرا من الكتاب من ذوي البلاغة والأدب ليكونوا لسانا للخليفة الموحدي

في مخاطبة عن أحوال البلاد أو إجابة عن مشكلات  $^{(6)}$ . زيادة على هذا ما تطلبه العلاقات الخارجية للدولة من مبادلات كتابية إلى الولاة والكافة والأعيان والأشياخ بالمغرب والأندلس  $^{(7)}$ .

فتأتي المكاتبات على شكل استفسارا وهذا ما توضحه مجموع الرسائل التي نشرت وحققت من طرف الباحثين، وبقراءهما نستخلص مدى اهتمام الخلفاء بتسجيل الأحداث في الدولة.

ونستدل منها أن الرسائل التي كتبت في عهد المهدي مجهولة الكتاب<sup>(1)</sup>، وقد قيل أن ابن تومرت كان يكتب رسائله بنفسه، وقيل أنه خصص أحد العشرة من أهل الجماعة للكتابة وهو

(6) مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسائل: 9، 19، 20، 25، 26، 58؛ ورسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/الرسائل 16، 70، 76، ...

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أبو عبد الله محمد بن إبراهيم الزركشي: **تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية**، تحقيق وتعليق: محمد ماضور، (تونس: المكتبة العتيقة، ط2، 1966م)، ص18؛ وابن خلدون: ا**لعبر**، 6/ 292- 293.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سعد زغلول : **تاريخ المغرب**، 7/ 116.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ الرسائل28، 29، 31، 34،40، 41، 105، 111، 111، 111، 111. . . . .

<sup>(1)</sup> رسالة المهدي إلى المرابطين، وهي الرسالة رقم 01 **من رسائل موحدية– جديدة–** ، (العزاوي)، 1/ 43؛ ورسالة المهدي إلى الموحدين "الرسالة المنظمة"، وهي الرسالة رقم 02 من نفس المصدر، 1/ 44– 49.

جمع ابن عطية بين الوزارة والكتابة وبعدها أصبحت خطة مستقلة، بعد فتح بجاية استكتب أبا القاسم القالمي وهو من أهل بجاية وأحد نبهاء الكتاب (5). والملاحظ من الرسائل أن خطة الكتابة لم يتولاها أحد من بني عبد المؤمن أو سلالة الموحدين، ويبدو أن الخلفاء يختارون فيمن يتولى الكتابة الخبرة الإدارية والبراعة الأدبية، فكان كتابهم في خلافة عبد المؤمن إما ممن خدم المرابطين في المغرب أو الأندلس أو عمل في دولة بني حماد الصنهاجيين، ولما استقرت الدولة جاء كتابهم من رجال تدرجوا في المناصب الكتابية في العاصمة أو الولايات (6).

وتبين لنا الرسائل الموحدية أن للكاتب ثقافة وثروة لغوية أعانتهم وأهلتهم لشغل هذا المنصب، فهم يوصفون من أهل البلاغة في وقتهم ومن أهل الأدب $^{(7)}$ .

#### بع- الإدارة المعلية:

# 1 – الولاة:

لما اتسعت رقعة الدولة اضطر الخليفة إلى تقسيمها إلى أقاليم إدارية كبيرة لتسهيل إدارتها، وكان على كل إقليم عامل أو وال. تشكل الأقاليم مناطق إدارية تابعة للسلطة المركزية ودواوينها

<sup>(2)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص 161؛ وهوبكتر: النظم الإسلامية، ص41.

رسائل مو حدية، 1/ 50 – 53 ، 50 – 56 .  $^{(3)}$ 

المصدر نفسه، 1/ 56- 60.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص 161.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص 163.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> مثل ما جاء في رسالة أبي حفص الهنتاتي عن مقتل الثائر الماسي: " فتح بمر الانوار إشراقا، وأحدق بنفوس المؤمنين إحداقا". رسائل موحدية، 57/1 – 60.

الغط الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية في العاصمة ولاسيما فيما يتعلق بالخراج والمكوس التي يتم إرسالها إلى العاصمة، لذا فكانت الإدارة في عواصم الولايات تشبه الإدارة المركزية، إذ كان على رأسها الوالي ومساعديه (1).

إن سيطرة الدولة الموحدية على منطقة معينة أوجب عليها عزل الموظفين المرابطين، واستبدالهم بالموحدين  $(^{2})$ ؛ فالمناطق التي خضعت لسلطة الموحدين دون مقاومة أبقت الدولة الولاة في مناصبهم، بقي ابن مطروح في منصبه واليا على طرابلس وفي المهدية عين عبد المؤمن أبا عبد الله محمد ابن ترج الكومي، وعين على سوسة الحافظ عبد الحق ابن علناس الكومي $(^{3})$ .

أما الأندلس فقد ترك الموحدون كل الأمراء الذين دخلوا في طاعتهم بعد أن انفصلوا عن المرابطين مثل يحي بن يغمور  $^{(4)}$ . وبما أن الوالي هو الدولاب الرئيسي لآلة الحكم الإدارية، فالأمير يختاره بكل حذر لأنه هو الممثل الشخصي له في كامل اختصاصاته الإدارية  $^{(5)}$ ، وقبل إعلان عبد المؤمن الحكم الوراثي كانت الأمور تخضع لأشياخ الموحدين، وبعد إعلانه أصبحت امتيازات الأسرة الحاكمة واسعة  $^{(6)}$ . قام عبد المؤمن بتعيين الطلبة في مكان شيوخ الموحدين مع بقاء هؤلاء كمستشارين لهم لأنهم أكفاء، قال لهم:" العلماء أولى منكم فسلموا لهم"، استغل عبد المؤمن فكرة قبول الأشياخ تولية أبنائه الولايات فأصدر رسالة رسمية سنة (551ه/156هم) من رباط الفتح يشير فيها إلى احتيار أبنائه كان رغبة الشيوخ  $^{(7)}$ .

عين السيد أبو حفص مدينة تلمسان، وتوجه معه أبو محمد واندوق والكاتب أبو الأصبغ بن عياش، وولى أبو سعيد غرناطة فمشى معه الشيخ أبو عبد الله بن سليمان والكاتب أبا الحسن بن العرودس، وولى السيد أبا محمد عبد الله بجاية ووجه معه الشيخ أبا يعقوب يوسف والكاتب أبا العباس بن مضاء<sup>(1)</sup>. وولى السيد أبو الحسن على مدينة فاس فسار معه وزيرا يدربه أبو يعقوب

<sup>(1)</sup> عبد الستار عثمان: موسوعة عالم المعرفة- المدينة الإسلامية-، ( د.ن، 1978 م)، ص 266.

<sup>(2)</sup> عصمت دندش: ا**لأندلس في لهاية المرابطين** ، ص139.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> لخضر سيفر: التاريخ السياسي، ص 330؛ ويوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص 117.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص 331.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 7/ 147.

<sup>(6)</sup> يوسف عابد: المرجع السابق، ص 116.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص61-66.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ابن الخطيب: **الحلل الموشية،** ص 115.

الغط الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية يوسف بن سليمان، ومن الكتاب أبو العباس بن مضاء يعلمه ويقرأ<sup>(2)</sup>. وأعطى إشبيلية ليوسف ولى عليا دانيا وأبا الربيع تادلا والسوس لابنه يزيد<sup>(3)</sup>.

قال ابن الأثير:" في سنة 551ه/1156م استعمل أولاده على البلاد...، فسلك في ذلك مسلكا عجيبا، وذلك أنه قد استعمل على البلاد شيوخ الموحدين المشهورين من أصحاب المهدي محمد بن تومرت، وكان يتعذر عليه أن يعزلهم، فأخذ أولاده وتركهم عنده يشتغلون في العلوم، فلما تمهروا فيها وصاروا يقتدى بهم، قال لآبائهم إني أريد أن تكونوا عندي، أستعين بكم على أنا ما بصدده ويكون أولادكم في الأعمال لألهم علماء فقهاء، فأجابوا إلى ذلك لألهم فرحون... فولى أولادهم، ثم وضع عليهم بعضهم ممن يعتمد عليه فقال: إني أرى أمرا عظيما قد فعلتموه... فقال: أولادكم في الأعمال وأولاد أمير المؤمنين ليس لهم منها شيء مع ما فيهم من العلم وحسن السياسة، وإني أخاف أن ينظر في هذا وتسقط مترلتكم ... فحضروا عند عبد المؤمن وقالوا نحب أن تستعمل على البلد السادة أولادكم. فقال: لا أفعل فلم يزالوا حتى ذلك لهم بسؤالهم إياه "(4).

مع إقبال سنة 565ه/ 1169م قام الخليفة يوسف بتعيينات حديدة، حيث آلت سبتة وأنظارها وحبال غمارة وأقطارها إلى السيد أبي علي الحسن، وإشبيلية للسيد أبو إبراهيم وقرطبة للسيد أبو إسحاق، وأبو يحي زكريا بن يحي بن سنان واليا على حصون طلبيرة وسنت مرية قرب شلب (5).

وعند وصول الوالي الجديد أبي حفص إلى شاطبة سنة 568ه/1172م حمل رسالة الخليفة يوسف كتب ابن مغاور الشاطبي عن أهل بلده رسالة جوابية جاء فيها:" ... لما ورد على أهل شاطبة كتاب سيدنا ومولانا أمير المؤمنين أيدهم الله بنصره وأمدهم بمعونته، بتقديمه السادة أيدهم

<sup>(2)</sup> ابن عذاري: **البيان** ، 3/ 50.

<sup>(3)</sup> البيذق: كتاب المهدي، ص 138؛ وصالح بن قربة: عبد المؤمن، ص73، والحسن الشاهدي: "تاريخ الموحدين..."، ص 106.

<sup>(4)</sup> الكامل، 9/ 408.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 6/ 108

الفحل الثاني ...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الله بالشرف - حماه الله - أبا علي بدانية، وأبا الربيع سليمان ابن عبد الله ابن الخليفة أمير المؤمنين ببلنسية وأبا حفص عمر ابن عيسى بشاطبة..."(1).

في 21 شعبان 579ه/ ديسمبر 1183م صدرت الأوامر الخلافية بتعيين أبناء الخليفة الأربعة حكاما لقواعد الأندلس فقد تعين السيد أبو إسحاق واليا على إشبيلية وأبو يحي على قرطبة وأبو زيد على غرناطة وآلت مرسية إلى عبد الله محمد بعد عزل الخليفة يوسف أحاه أبا يوسف عن مرسية وشرق الأندلس<sup>(2)</sup>. كتب ابن مغاور الشاطبي رسالة تهنئة إلى الوالي الجديد<sup>(3)</sup>.

تركز الحكم في أيدي أفراد الأسرة الملكية عن طريق الروابط السياسية أو العائلية منذ عهد عبد المؤمن وظل ابنه مخلصا لتلك السياسة، فأبناء الأسرة من الإحوة والأعمام والأبناء وأبناء الإحوة والأحوات كل هؤلاء يجب أن تكون لهم الوظائف الحكومية.

اتبع يعقوب هذه السياسة مع بعض التغيرات نتيجة المنافسة على الحكم حيث طمع في عرشه كل من أخيه أبو حفص عمر والي مرسية وعمه سليمان والي تادلا في بلاد صنهاجة وقاما بالدعاية لنفسيهما في الولايات أثناء حملة يعقوب في إفريقية ضد بني غانية وكانت نهايتهما القتل، وبعد الثورة الهم أقاربه بعدم الإخلاص، واكتفى أفراد الأسرة بعدها بما كان يعهد إليهم من أدوار هامشية.

رغم هذه السياسة المتبعة فإن يعقوب اعتمد على الأسرة الحليفة، حيث اتخذ أبو محمد عبد الواحد بن أبي حفص الهنتاتي وزير وهو زوج أحته، أما عن ولاة المدن: إشبيلية، قرطبة، مالقة، غرناطة، فقد كانوا من بني أعمامه ونيابة عنه كان أبو سعيد الحفصي يحكم إفريقية منذ ولايته، وفوق ذلك كان هذا الأحير قد عهد بحكم المهدية إلى أحيه أبي علي يونس. وشغل السيد أبو زيد بن أبي حفص عمر حفيد عبد المؤمن وابن عم يعقوب المنصور في سنة 584ه/1188م، وكذلك كان الأمر لعم الأمير وهو السيد أبو زيد الذي عين حاكما لإشبيلية سنة 594ه/1197م.

70

<sup>(1)</sup> **ابن مغاور: حياته وآثاره،** (ابن شريفة)، ص 121؛ والعزاوي: " الذيل على رسائل موحدية..."، ص 106– 109.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 6/ 252.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> **ابن مغاور**: المصدر السابق، ص 144– 147؛ والعزاوي: المرجع السابق، ص 118– 119.

الغطل الثانيي النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية وفي سنة 588ه/192 م شاركه ابنه الناصر وعمره عشر سنوات كخلف له على العرش (1).

تم تولية الشيخ أبو محمد ابن الشيخ أبي حفص سنة 603ه/1206م على إفريقية في عهد الناصر<sup>(2)</sup>. وجاء في الذخيرة السنية "ولي الحفصيون بلاد إفريقية بعد أن فتح المهدية وأخرج عنها عامل ابن مردنيش<sup>(3)</sup>، فاشترط على الناصر أن لا يتولى إفريقية إلا بقدر ما تصلح أحوالها<sup>(4)</sup>.

## 1-1 شروط تعيين الولاة:

قبل أن يعين الخليفة الوالي يستشير بعض المقربين منه، وإذا اختير الوالي فإن الخليفة يرتب له موعدا حيث يستقبل ويعين بمراسيم خاصة تدل على علو قدره ومكانته الرسمية، وبعد ذلك يتلقى الوالي تماني الحاضرين من الأعيان والشيوخ والعلماء وقادة الجيش  $^{(5)}$ . يمكن للأمير أن يعين أفراد أسرته، كما يمكن لواحد من الولاة أن يرأس مجموعة من الولايات حسبما تقتضي الضرورة الإدارية والعسكرية، والوالي قابل للعزل كما يمكن للأمير تبديله بالنقل من موضع إلى آخر  $^{(6)}$ . تفيدنا بعض تقاديم الولاة بشروط اختيار الوالي منها:

يجب أن يكون قادرا على تحمل المسئولية والأشغال<sup>(7)</sup>، وأن تكون أخلاقه حسنة<sup>(8)</sup>، أن يكون وفيا وصادقا ومخلص الوفاء والصدق<sup>(9)</sup>، وأن يلتزم بالعدل والولاء الخالص للموحدين، والطاعة والانتظام في جماعة<sup>(10)</sup>.

#### 2-1 حلاحيات الولاة:

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 7/ 37–38.

<sup>(2)</sup> أبو محمد عبد الله بن محمد بن أحمد التجاني: **رحلة التجاني**، تقديم حسن حسني عبد الوهاب، (الدار العربية للكتاب ليبيا، 1981م)، ص 360.

<sup>(3)</sup> على بن أبي زرع الفاسي: الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المريمنية، (الرباط: دار المنصور، 1972م)، ص 40.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> التجاني: المصدر السابق، ص 362.

<sup>(5)</sup> يوسف عابد: **الموحدون في بلاد المغرب**، ص 117.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 7/ 147.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 417. موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ 417.

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، 1/ 417.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، 1/ 423.

ر<sup>(10)</sup> نفسه، 1/ 424، 457، 456، 456.

يفوض إليه الخليفة تعيين الحافظ والقاضي والعامل  $^{(1)}$ ، يسند إليه أشغال الأقاليم بمختلف أنواعها  $^{(2)}$ ، كما أسند إليه مهمة إصلاح أحوال البلاد وتوفير الأمن والحماية وعقد السلم، ويتولى مهمة نشر الدعوة الموحدية  $^{(3)}$  وحماية الثغور  $^{(4)}$ ، كما أو كل له صلاحيات أخرى منها: محق الرسوم التي لا يبيحها الشرع  $^{(5)}$ ، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر  $^{(6)}$ ، النظر في الأشغال المصلحية والأعمال المخزنية  $^{(7)}$  النظر في الجباية المرتفعة وضبطها، رفع المظالم وإزالة المحدثات  $^{(8)}$ .

من خلال التقاديم يتبين لنا أن للوالي صلاحيات واسعة، إلا ألها فوضت للوالي في عهد الضعف، ففي طور الازدهار يخضع الولاة لمراقبة دقيقة من قبل الخلفاء، وكلما استحدثت الأحداث في المنطقة كان على الوالي أن يبلغ الحضرة، ويجب عليه أن يستشير الخليفة في كل ما يفعل وفي حالات الحرب والسلم، ينبغى عليه أن لا يعقد هدنة أو يبرم سلما إلا بموافقة الخليفة.

2- النواج: قسم الموحدون الولايات إلى أقسام إدارية يحكمها الحفاظ، حيث تركوا كل قبيلة وحدة إدارية، ولا يتم تعيين حكام أقسام الولايات إلا بقرار من الخليفة.

#### 1-2 الطلبة:

و جدت طبقة الطلبة منذ عهد الخليفة عبد المؤمن، تظم كبار علماء الموحدين يقوم أعضاءها بحكم الولايات، يمثلون الهيئة المساعدة للوالي في عهد عبد المؤمن بن علي<sup>(9)</sup>.

<sup>(1)</sup> في عهد الازدهار فوض لبعض الولاة تفويضا كاملا لاسيما الإشراف المالي، لأنهم أهل ثقة الوالي، غير أن الولاة استبدوا بإدارة شؤون ولايتهم منذ خلافة المستنصر. أنظر عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص 184– 185.

<sup>(2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 411.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 412.

<sup>.432</sup> , 412  $^{(4)}$  نفسه، 1/

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 1/ 417.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، 1/ 461.

<sup>.427/1</sup> نفسه،  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، 1/ 428.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> هشام أبو رميلة: **علاقات الموحدين بالممالك النصرانية والدول الإسلامية في الأندلس،** (عمان: دار الفرقان، ط1، 1984م)، ص 84.

صنفت ضمن طبقات الموحدين في الطبقة الرابعة  $^{(1)}$  ويسمون أيضا الخطباء، ومهمتهم حمل العلم وتدريسه  $^{(2)}$ . والطلبة قسمان: طلبة المصامدة وهم من اهتم بالعلم وطلبة الحضر وهم العلماء من غير المصامدة من المغاربة والواردين على المغرب  $^{(3)}$  و كان لهؤلاء الطلبة ناد يجتمعون فيه للمناظرة وامتحان الواردين من أهل العلم، وهو بيت الطلبة  $^{(4)}$ .

كانت لهذه الطبقة مكانة رفيعة حدا في المجتمع، نجد أغلب الرسائل التي كتبت في عهد الموحدين من قبل الخلفاء والولاة وجهت للطلبة (5). وفي رسالة الفصول يوصي المهدي طلبة الحضر وأمثالهم بحفظ عقائد المهدي عن ظهر القلب، ومما يسترعي الانتباه أن الرسائل الموحدية سواء نشرها ليفي أو التي حققها العزاوي موجهة تقريبا إلى الطلبة في مختلف الجهات لأن سلطة الأقاليم كانت تحت حكم الطلبة (6).

يمثل الطلبة أعلى هيئة في الولاية، يتجلى دورهم في البيعة التي أخذوها لمحمد الناصر حول ولاية العهد، وقد لعب طلبة قرطبة دورا بارزا في جمع هذه البيعة  $^{(7)}$ ، وللطلبة أيضا دور قيادة الحيش "فقد تحرك طلبة أغرناطة لحصار المرية"  $^{(8)}$ ، وتصدى الطلبة والموحدين بقرطبة لقوات حرائدة  $^{(9)}$ .

يسمى قائد الأسطول "بطلبة الأسطول" أو "قواد الأسطول" وتسند إلى قائد الأسطول المسطول المسطول وأشغال البحر... ومن الجبايات والمصاريف ولقد وضحت بعض التقاديم " النظر في الأسطول وأشغال البحر... ومن

<sup>(1)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص 82.

<sup>(2)</sup> لخضر سيفر: ا**لتاريخ السياسي**، ص 326.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن الخطيب: رقم الحلل ، ص 58.

<sup>(4)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص246؛ ومحمد المنوني، حضارة الموحدين، (الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، ط1، 1989م)، ص29.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية: - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسائل 29، 31، 34، 40، 41، 119.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 23.

ر**مائل موحدية**، 1/ الرسائل 40، 41.

هجموع رسائل موحدية، ص 71–81.  $^{(8)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> **رسائل موحدية،** 1/ 118- 119؛ والتقديم 13؛ الرسائل 27، 28.

المصدر نفسه، 1/ الرسائل 46، 50؛ والتقديم 25.

الغط الثاني ...... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية أمانته الديوان والسكة والمواريث والزكاة كماله... "(11)، أما القواد على القبائل الأحرى تسند إليهم المهام الأمنية والإدارية " اخترناه لقود العساكر، وطلب العدو الغادر "(1). وجاء أيضا: " فألقينا إليه بأزمة تلكم البلاد القبلية، وصرفنا إليها أشغالها ومجابيها ومصالحها "(2).

#### 2-2 الحفاظ:

أطلق عليهم هذا الاسم نسبة إلى حفظ القرآن الكريم  $^{(8)}$ ، وقيل لهم أيضا صغار الطلبة  $^{(4)}$ ، وحدوا منذ عهد ابن تومرت، وهي الطبقة الخامسة في طبقات نظام المهدي، فهي تأتي بعد طبقة الطلبة  $^{(5)}$ . عندما رغب عبد المؤمن في إعطاء الإمبراطورية إطارات ذات كفاءات عالية لتسيير أمورها، أسس مدرسة للحفاظ جمع فيها ما يقارب ثلاثة آلاف طالب من كل الفئات الاحتماعية يتم اختيارهم على أساس الاستعداد الفكري والجسدي، يتعلم هؤلاء العلوم الدينية ويدرسون مؤلفات المهدي ويتدربون على ركوب الخيل والرمي بالقوس والسباحة، منهم ثلاثة عشرة ولد الخليفة، يتكفل الخليفة بكل النفقات لدى المدرسة ويدعو الحفاظ إلى قصره كل يوم الجمعة  $^{(6)}$ .

كانت أعلى رتبة الحفاظ "حافظ أهل الدار" (7)، احتل الحفاظ وظائف إدارية كبرى في الإدارة والجيش والأسطول، وعندما أتموا دراستهم ولاهم الولايات وعزل أشياخ المصامدة عن ولاية الأعمال والرئاسة وأبقاهم للمشورة (8). وهؤلاء الحفاظ يستدعيهم الخليفة من الأندلس

 $<sup>^{(11)}</sup>$ نفسه،  $^{1}$  التقديم.

<sup>(1)</sup> نفسه، 1/ التقديم 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، 1/ التقديم 22.

<sup>(3)</sup> لخضر سيفر: ا**لتاريخ السياسي،** 1/ 327.

<sup>(4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 7/ 122؛ وأحمد مختار العبادي: **صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس،** (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2000م)، ص 156.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> لخضر سيفر: المرجع السابق، ص 327.

<sup>(6)</sup> عبد الحميد حاحيات: الجزائر في التاريخ - العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني- ، (الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1984م)، ص 324- 325.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> شرقي نوارة: الحياة الاجتماعية في الغرب الإسلامي في عهد الموحدين – 524 – 666/ 1126 – 1268، مذكرة لنيل شهادة الماجيستير في التاريخ الوسيط، (حامعة الجزائر: كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية – قسم التاريخ -، 2007 م)، ص 145.

<sup>(8)</sup> عصمت دندش: الأندلس في نهاية المرابطين، ص 140.

الغطل الثانيي النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية والمغرب، فكان عدد الذين توجهوا من إشبيلية خمسين صبيا وبقوا في مراكش مدة ستة أشهر يدرسون في مختلف العلوم (9).

ومهمة الحافظ حسب ما جاء في الرسائل الموحدية رفع المحدثات، وطمس المنكرات ومحق الرسوم التي لا يبيحها الشرع من الأسواق والأبواب<sup>(1)</sup>، يرى البعض أن دوره هو دور صاحب الشرطة، ومن مهامه أيضا محاربة الزنا وشرب الخمر، وترجع إليه كثير من الأمور الشرعية ومن بين الحفاظ أبو عبد الله محمد بن إبراهيم من أبناء أهل الجماعة<sup>(2)</sup>.

يلاحظ من الرسائل الديوانية أن الخلفاء يعينون هؤلاء الحفظة على الولايات حيث جاء في وسالة عن الأمير يوسف حول إبعاد قوات ابن مردنيش عن أحد الحصون شرقي غرناطة في 9 ذي الحجة 562ه/1166م"... من الأمير يوسف بن أمير المؤمنين أيدهم الله بنصره، وأمدهم عمونته إلى الحافظ أبي عبد الله محمد بن أبي إبراهيم والطلبة والموحدين بأغرناطة..."(3).

ورسالة أحرى وجهها الخليفة يوسف إلى والي غرناطة يخبره بتعيين السيد أبي إسحاق إبراهيم على ولاية غرناطة في 22 جمادى الأخيرة سنة 563ه/1167م"... من أمير المؤمنين بن أمير المؤمنين ... إلى الحافظ أبي عبد الله محمد بن أبي إبراهيم والموحدين الذين بغرناطة" $^{(4)}$ . قال البيذق: "الحفاظ وفقهم الله، لهم من القبائل ثلاث عشرة وذلك بتواليهم، ومن ذلك حفاظ أهل الدار أولهم هرغة وينقسمون إلى ثلاثة أقسام آو كدان  $^{(5)}$ ، قسم آيت أوغفجمي  $^{(6)}$  قسم معناه باب أهل الدار، الغزاة قسم، أهل تينملل، هنتاتة، كدميوة، كنفيسة، القبائل، هسكورة القبلة، صنهاجة الظل، وليس فيهم كومية ولا هسكورة الظل" $^{(7)}$ .

. العمال -3-2

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص 179.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ التقديم 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسائل 14، 15،16،19،23،26.

<sup>.109 - 108 / 1</sup> نفسه،  $^{(3)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 1/ 117– 118.

<sup>(5)</sup> كلمة بربرية لها صفة عربية وهي جدانة. أنظر هوبكتر: **النظم الإسلامية**، ص146.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> "آيت" تعني الأهل و"أوغفجمي" تعني " أهل الدار". المرجع نفسه، ص 146.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص 82.

الغط الثاني ...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية توضح التقاديم أن هناك فئة أخرى تتولى مهمة الإدارة الموحدية إلى جانب الطلبة والحفاظ، وتتمثل في العمال، كانت مهامها أمنية " حماية نواحيها وجهاتما"، " محق الفساد والمفسدين..."، كما أسندت أيضا المهام المالية مثل: "... والنظر في أعمالها المخزنية ... "(1).

ويمكن القول أن الدولة الموحدية رغم شساعة مساحتها حاولت السيطرة عليها بتقسيمها إلى ولايات، وكل ولاية أسندت مهامها إلى ولاة أكفاء، والاتصال بين الخليفة والأقاليم يكون بواسطة المكاتبات التي يبعث بها الخليفة إلى الطلبة والأشياخ في الأقاليم، كانت سلطة الولاة في بداية الدولة محدودة نتيجة إرسال التعليمات الخطية على شكل رسائل<sup>(2)</sup>، وعن طريق استدعائهم إلى الحضرة الخلافية لتقديم الحسابات أو إعطاء المبررات. يتعرض العمال من عهد عبد المؤمن إلى الناصر للنكبات، على عكس الفترة الأخيرة حيث أصبح الخليفة يحجم عن الوالي. وكانت الرسائل التي تبعث في بداية عهد الدولة تحمل العلامة المميزة "والحمد للله وحده"، بينما في عهد الضعف نحد بعض الولاة في إفريقية يبعثون برسائل إلى حكومة بيشة دون أن تكتب عليها هذه العلامة.

#### 3- الولايات.

قسمت بلاد المغرب والأندلس إلى ولايات يتولاها السادة من بني عبد المؤمن وتحديدها أمر صعب، فاتساعها اختلف تبعا للكثافة السكانية وأهمية الإقليم، والتي ذكرت في الرسائل هي: 1-3 سجله السقة: تولاها السيد أبو الربيع سليمان بن عبد المؤمن في عهد المنصور (3).

2-3 **تونس**: تولاها في عهد الخليفة المنصور السيد أبو زيد بن عمر بن عبد المؤمن (4) وفي عهد الناصر السيد أبو زيد عبد الرحمان بن الخليفة عبد المؤمن (5) ثم الشيخ عبد الواحد الحفصي (6).

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ الرسائل 6، 13.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 45.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 36.

 $<sup>^{(5)}</sup>$ نفسه، 1/ الرسائل 59–61  $^{(5)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 90.

- 3-3 اشبيلية: تولاها يوسف في عهد أبيه (7)، وفي عهد المستنصر تولاها السيد أبو إسحاق إبراهيم بن الخليفة يوسف، ثم في عهد الخليفة العادل السيد أبو العلى إدريس المأمون (8).
- 4-3 قرطبة: تولاها السيد أبو سعيد أخو الخليفة يوسف في عهده وأخو السيد أبو إسحاق إبراهيم  $\binom{1}{2}$ ، وفي عهد العادل تولاها أبو العلاء إدريس المأمون، فقد جمعت له ولايتها مع إشبيلية  $\binom{2}{2}$ .
  - 5-3 **غرناطة**: في عهد الخليفة يوسف تولاها الشيخ أبو عبد الله بن أبي إبراهيم (3).
- 6-3 مرسية: تولاها في عهد الخليفتين يوسف ثم الناصر: السيد محمد بن الخليفة يوسف ثم أخوه السيد عبد الرحمان (4).
  - جيان: تولاها في عهد الناصر السيد عبد الرحمان بن الخليفة عبد المؤمن (5).
- 8-8- **بلنسية**: تولاها في عهد المستنصر وعهد المأمون السيد أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن عمر بن عبد المؤمن (6).
- 9-3 سبتة: تولاها في عهد المرتضى أبو القاسم العزفي<sup>(7)</sup>. إلى جانب ذلك نجد ولايات غير منصوص عليها في الرسائل نذكر منها: بجاية، سلا، وفاس، وتلمسان<sup>(8)</sup>.

# چ- تنظیم البرید<sup>(9)</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، 1/ الرسائل 73، 74، 75، 77، 78، 79، 80، 82، 88، 90، 94، 97، 98.

<sup>.110</sup> نفسه، 1/ الرسالة  $^{(8)}$ 

<sup>(1)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 13، 26.

<sup>.04</sup> نفسه، 1/ التقديم  $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  نفسه، 1/ الرسائل 14، 15، 16، 19، 20، 22، 23، 25.

<sup>(4)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 34، 37.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 63.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، 1/ الرسائل 107، 108، 115، 116.

 $<sup>^{(7)}</sup>$ نفسه، 1/ التقديم 06.

<sup>(8)</sup> اسمها يتركب من كلمتين بربريتين هما" تلم" ومعناها " تجمع" و" سان" معناها "اثنان" ومعناها "تجمع اثنين" وهما: "الصحراء والتل"، يمعنى أنها تجمع بين طبيعة التل والصحراء. أنظر أبو زكريا يحي ابن أبي بكر محمد بن محمد بن محمد بن الحسن ابن خلدون: بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، الجزائر: (مطبعة بيير بونطانا الشرفية، 1903م)، ص9. ويحي بوعزيز: مدينة وهران عبر التاريخ ويليه مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط ويليه المساجد العتيقة في الغرب الإسلامي، (دار البصائر للنشر والتوزيع، طبعة حاصة، 2009م)، ص85، 92.

اهتمت دولة الموحدين بنظام البريد، فقد نظمته بشكل متقن وسريع وفي الليل والنهار وفي

البر والبحر، وتسند الوظيفة لرجال مدربين وقادرين على الركض  $^{(1)}$ ، ويسمى ساعي البريد بالرقاص، وهو عبارة عن رسول يرد بالكتب ويصدرها  $^{(2)}$ . قال القلقشندي: "إذا كتب كتابا إلى نواحي هذه المملكة ليوصل إلى بعض نواحيها، جهز مع من يقع الإختيار عليه من النقباء أو الوصفان، ... يركب على بغل... ويسافر عليه إلى تلك الجهة، فإن أعيا في مكان تركه عند الوالي بذلك المكان وأخذ منه بغلا عوضه... إلى أن ينتهي إلى جهة قصده ثم يعود لذلك  $^{(3)}$ .

يبدو أن الدولة لم تكن تعين لهم راتبا معينا مما جعلهم يأخذون الناس بتكاليفهم ويلزمونهم بزادهم وعلف خيولهم. ولقد جاء في الرسالة الجامعة لأنواع من الأوامر ما يلي: " وإن ممن يسعى في نوع من أنواع الفساد ويستصحب الإضرار بالمسلمين في الإصدار والإيراد، هؤلاء الراقصين الذين يردون بالكتب ويصدرون ويمشون فيما بيننا وبينكم وينفرون، فإنه ذكر لنا ألهم يأخذون الناس بالنظر في كلفهم ويلزمونهم في زادهم من كل موضع وعلفهم..."(4).

وحددت نفس الرسالة سنة 543ه/148م واجبات الرقاص تحديدا دقيقا، وقد ورد في هذه الرسالة "وتخيروا لرسائلكم أرسالا، واتقوا من أهل المقدرة على ذلك والثقة رجالا، وادفعوا إليهم زادا يقوم بهم في الجيء والانصراف، ويقطع شأنهم من التكليف والإلحاف، وارسموا لهم أياما

<sup>(9)</sup> لغة: يراد منه مسافة معلومة مقدرة باثني عشرة ميلا. قال الجوهري: قال: ويطلق أيضا على الرسول بريد، والشخص الذي يتولى أمر البريد يسمى بصاحب البريد. أنظر القلقشندي: صبح الأعشى، 14/ 366– 367. اصطلاحا هو: أن يجعل خيل مضمرات في عدة أماكن، فإذا وصل صاحب الخبر المسرع إلى مكان منها وقد تعب فرصه ركب غيره فرسا مستريحا، وكذلك يفعل في المكان الآخر والآخر حتى يصل بسرعة. أنظر أحمد عبد الرازق أحمد: الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى، (دار الفكر العربي، ط3، 1999م)، ص87.

<sup>(1)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص 150.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> عصمت دندش: **الأندلس في لهاية المرابطين**، ص 141.

<sup>(3)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 5/ 140.

<sup>(4)</sup> محموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 61- 71؛ وعصمت دندش: المرجع السابق، ص141.

الغطل الثاني ...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية معروفة العدد معلومة الأمد، لينتهوا بما إلى مواقف رسائلهم ويوزعوها على مسافات مراحلهم، وحذروهم من تكليف أحد من الناس "(5).

كان نظام الاتصال بين العاصمة والولايات يتم بواسطة البريد، وعندما صححه عبد المؤمن، أصبحت الرسائل تكتب فيها علامة مميزة "والحمد لله وحده"، وكان الخليفة يكتبها بخط يده  $^{(6)}$ . اهتم الموحدون بالبريد البحري السريع، حيث يكون ركوب الرقاص وهو ساعي البريد، من بجاية، وحروجه من المركب في ميناء المرية، ومن هناك يخرج إلى إشبيلية في أقرب وقت من تاريخه، ولو أن الرواية لا تحدد تاريخ الوصول أو عدد الأيام التي كان يستغرقها وصول الرسالة  $^{(1)}$ .

عندما بعث والي إشبيلية أبو يعقوب برسالة إلى أبيه عبد المؤمن وهي رسالة استنجاد يصف فيها الفتنة استوجبه من الدعاء، نهض الرقاص بالجواب وطال أمد السفر، وبعث والده له بالجواب وهو بقسنطينة بتاريخ ربيع الأول من عام خمسة وخمسين وخمسمائة، يخبره بالإياب وركب الرقا مركبا من مدينة بجاية ونزل في المرية منها إلى إشبيلية وغرناطة في أقرب تاريخ<sup>(2)</sup>.

نستدل من الرسائل أن للرقاص أهمية كبيرة، حيث كان دوره حمل الأخبار والأوامر من العاصمة إلى ولاة الأقاليم سواء كان الأمر يخص بالإعداد للمعركة، وذلك ما فعله أبو الحسن عم الخليفة المنصور الموحدي ونائبه على مراكش عندما أرسل في سنة 558ه/ 1162م رسائل من أجل حمل الطبول وإعداد الآلات للمعركة وكذلك الرسائل الصادرة إلى إشبيلية وما حولها من أجل الاستعداد لاستقبال جيوش المنصور في سنة 558ه/ 1162م القادمة لنصرة الأندلس على عدوهم، وكان هدف عبد المؤمن من هذه التعديلات على نظام البريد هو القضاء على عدوهم، وكان هدف عبد المؤمن من هذه التعديلات على نظام البريد هو القضاء على

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص 61–71.

<sup>(6)</sup> عبد الحميد سعد زغلول: تاريخ المغرب العربي – الموحدون: مصامدة السوس الجباليون المرابطين تأسيس الدولة وقيامها – 500 – 550 أ 1100 م (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2003م)، 5/ 516.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المرجع نفسه، 5/ 516.

<sup>(2)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص 77 - 78.

الفطل الثانيي ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الشخصيات السيئة واختيار أهل الثقة ليشتغلوا في الوظيفة، وتزويدهم مما يحتاجونه من الطعام حتى لا يقوموا بعملية الاستغلال والنهب للناس، وتحديد الفترة الزمنية التي يجب أن تصل فيها الرسالة.

# ثانيا: النظام العسكري

اهتمت الدولة الموحدية بالجانب العسكري، فقد كونت جيشا قويا مما جعل صلاح الدين الأيوبي يستنجد بالمنصور الموحدي لمحاربة الصليبيين.

# أ- تنظيم الجيش:

1- كناصر البيش الموحدي: كان حيش الموحدي في البداية يقتصر على قبائل الموحدين إلا أن عناصره تعددت بانضمام عناصر أخرى.

#### 1-1 القبائل الموحدية:

هي القبائل التي يتكون منها هيكل الدولة الموحدية والتي تقوم على أسس مدنية وعسكرية على السواء, وهذه القبائل تنتمي إلى قبيلة مصمودة منها التي بايعت المهدي لأول مرة وتسمت بالموحدين وهي: "هرغة - قبيلة المهدي، كومية - قبيلة عبد المؤمن، تينملل هنتاتة حنفيسة، حدميوة"، انضمت إليهم قبائل أخرى من قبائل المصامدة مثل: هسكورة ودكالة وهيلانة وحاحة (1).

وكل من يوحد من البربر فإنه يدخل في عناصر الجيش الموحدي، وظل اسم الموحدين يطلق على القبائل السابقة في التوحيد وعلى القبائل التي انضمت إليها فيما بعد $^{(2)}$ . وقد استحوذت هذه القبائل على المراكز الكبرى والقيادة في الجيش، بينما بقية القبائل كانت أتباعهم. وللموحدين حند من سائر أصناف الناس من العرب والغز والأندلس والروم $^{(3)}$ .

<sup>(1)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص443 - 424.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> عز الدين موسى: **الموحون في الغرب الإسلامي**، ص 218.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> فتحي زغروت: الجيوش الإسلامية وحركة التغييرفي دولتي المرابطين والموحدين ( المغرب والأندلس)، (القاهرة: دار التوزيع والنشر، ط1، 2005م)، ص 113–114.

الغطل الثاني:..... النظام السياسي والعسكري غيى الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية 2-1 العرجه:

عرف بلاد المغرب العرب (4) منذ الفتح الإسلامي وازدادوا منذ هجرة بني هلال وبني سليم إلى بلاد المغرب وظهر دورهم العسكري في عهد الموحدين خاصة العرب الهلالية، بعد فتح عبد المؤمن منطقة بجاية شعر بخطرهم مما جعله يستقدم عددا من أشياخهم إلى المغرب. غير أنه قهرهم عند سطيف سنة 548ه/1533م وهذا ما نلاحظه في إحدى رسائل عبد المؤمن "...ونتيجة من نتائج أرائهم ونظرهم، بوادي الأقواس بجهات سطيف ... وتوجب مقارعتهم على دين الله ومقاتلتهم و لم يجدوا دواء يشفي من دائهم العضال إلى العزم على جهادهم ...، حتى انتهوا إلى أوائل بلاد افريقية لا يرون لبقية المارقين أثرا..."، واستقدمهم بعد ذلك إلى المغرب حيث جاء في الرسالة 11 من المجموعة الجديدة: "...واقترحا أن يرسل من عقال الاعتقال يسرحا واختير لهما سكن فاس حرسها الله— بجميع أهليها وبنيها ليترلوا بقراراقما خير مترل

ويكونوا لتمييز أحوالهم هناك بمعزل وأمر لهم بما يقوم بهم من المؤاسان والمحترث والجنان " (1).

وبعد أن هزم عبد المؤمن عرب إفريقية في 555ه/160م بعث برسالة إلى طلبة فاس في ربيع الثاني يعلمهم بهزيمة عرب افريقية ودخولهم تحت طاعة الموحدين وجاء فيها "...في غزو افريقية في مسنى أعرق في الانتماء نسبه ... ووقف بهم حكم السيف والسنان، على طاعة أو عصيان ولا ثالثة، وقد خطرت...، فمن أبى إلا النفار ... وفي حين هذه المخاطبة ... وصلت أوائل العساكر المنصورة فقضت من قصصها عبرة لأولي الألباب... وأطلعت من معاني هذا الفتح المبارك ... وأنبأت بما أرسل الله في جميع بلاد إفريقية من سماء الأمن المنسكب المنساب..."(2).

و بعد حملة سطيف لاحظ عبد المؤمن بن علي شجاعة القبائل العربية وطريقتهم في القتال، فقرر نقل ألف فارس من كل قبيلة مرفقين بعيالهم إلى المغرب الأقصى، وقد تحسدت هذه الرغبة

<sup>(4)</sup> ينقسم العرب الذين دخلوا إلى إفريقيا إلى ثلاث قبائل: حكيم وهلال ومعقل. أنظر الوزان: وصف إفريقيا، 49/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 31– 34.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 115–117.

الغطل الثانيي ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية في نصيحة عبد المؤمن بن علي لأبنائه سنة 554ه/ 1159م التي قال فيها: " وأخل إفريقية من العرب وأجلهم إلى بلاد المغرب وأدحرهم لحرب ابن مردنيش "(3).

غير أنه لم يضمهم إلى الجيش إلا بعد فتح افريقية سنة 555ه/160م وكان هدفه تقليص نفوذ أشياخ الموحدين، فبعد فتح بجاية استفاد بمن استقدم من أشياخ العرب في استخلاف ابنه محمد ونقل الخلافة إلى حكم وراثي، ومن أجل استتباب الأمن في الأندلس وفي افريقية (4). ولهذا السبب أشار عبد المؤمن في إحدى رسائله إلى طلبة سبتة وطنحة في ولاية الأمير أبي عبد الله بن الخليفة "وكانت هذه العشائر العربية الهلالية والقبائل الشرقية والصنهاجية وما معها من حاضرة وبادية من أهل إقليمها وذوي ألباكها وحلومها يشيرون ذلك على انتزاحهم، ويعلمون بأنه غاية اقتراحهم، ومادة نفوسهم وأرواحهم، ولم تزل مخاطباهم في ذلك تتردد في حين بعد حين...وأعلموا أن محمدا وفقه الله هو الذي ارتضوه لحمل عبئهم وتخيروه، ورغبوا في تقديمه على بلادهم (5).

ويتضح مما سبق أن سياسة الدولة الدولة الموحدية والمتمثلة في تهجير العرب كان هدفها إحداث تغيير سياسي وعسكري من أجل القضاء على الفتن الداخلية ووضع حد لقبيلة مصمودة التي سيطرت على الحكم.

سار يوسف على نهج أبيه، ولكن المنصور استجابهم تغريبا لهم وانتقاما منهم لأنهم تعاونوا مع الميورقيين والأغزاز فأنزل بني هلال في بلاط الهبط وحشم في بلاد تامسنا (1). بعد فتح قفصة من طرف يوسف بن عبد المؤمن سنة 576ه/180م رحل إلى تونس، واستقدم عساكر العرب إلى المغرب ثم أشركهم في الجهاد بالأندلس والمغرب (2)، ومن الوثائق الهامة التي تحدثت عن إفريقية وأحداثها بشان العرب وسياسة الدولة الموحدية التي اتبعتها اتجاههم الرسالة التي نشرها ليفي والتي

<sup>(3)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص 27.

<sup>(4)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص222.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص 222.

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: ا**لموحدون في الغرب الإسلامي** ، ص 223.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> عبد الواحد المراكشي: ا**لمعجب**، ص 293- 298.

الغط الثاني ...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية بعثها إلى الطلبة والموحدين والشيوخ والأعيان والكافة بقرطبة جاء فيها: "وخلال ذلك جمع أشياخ العرب وأعياهم والمشار إليهم من رؤسائهم ووجوههم وكبرائهم من جميع قبائل رياح...، وعرفوا أن الغرض فيهم هو غزو الروم الذين بجزيرة الأندلس... "(3)، وختمت الرسالة بقصيدة (4):

أقيموا إلى العلياء هوج الرواحل وقودوا إلى الهيجاء جرد الصواهل وقوموا لنصر الدين قومــــة ثائر وشدوا على الأعـــــداء شدة صائل يرى سعد زغلول أن<sup>(5)</sup>: الهدف من سياسة الموحدين المتمثلة في استنفار عرب إفريقية

يرى سعد زغلول النه الهدف من سياسة الموحدين المتمثلة في استنفار عرب إفريقية للجهاد في الأندلس هو الاستيطان وتعريب الأندلس ونشر الإسلام على مذهب التوحيد.

يمثل العرب قسما هاما في الجيش الموحدي، فإلى جانب وجودهم في جيوش بجاية وإفريقية كانوا يمثلون الجناح الهام في جيوش الحضرة إلى الولايات ( $^{(6)}$ ). وتشير الرسائل الديوانية إلى العرب ومشاركتهم في حركات الموحدين سواء في الأندلس أو في المغرب " فاستشرنا الموحدين – أعزهم الله – وإخواهم العرب – وفقهم الله – فبادر كلهم بنيات صادقة وعزائم إلى اغتنام الأمور مسابقة " $^{(7)}$ .

ويذكر ابن أبي زرع أن المنصور سير حملة سنة 586ه/1190م لاسترداد شلب من البرتغالين يتكون الجيش من الموحدين ومعهم جمع كبير من العرب ففتح بمم أربع مدن كانت بيد الإفرنج، وأكبر الغزوات التي انتصر فيها المنصور هي وقعة الأرك عام 591ه/1194م، وللعرب الهلالية دور كبير فيقول ابن أبي زرع: "أول من أجاز البحر قبائل العرب ثم قبائل زناتة"(1).

وتذكر الرسالة رقم 12 من رسائل موحدية أن مشاركة العرب من بني رياح في الأندلس لأول مرة سنة 560ه/1164م، كما تشير ذلك الرسالتين 27, 28 عندما وجه الخليفة يوسف بإشبيلية مجموعة من فرسان الموحدين والعرب إلى النصارى الذين تجمعوا إلى جانب الوادي الكبير

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 104– 107.

<sup>(4)</sup> عبد الواحد المراكشي: المصدر السابق، ص 254 وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سعد زغلول : **تاريخ المغرب**، 6/ 216.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص 224.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> مجموع رسائل موحدية، الرسائل 24، 34، 77.

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع: **الأنيس المطرب**، ص219؛ وأمين توفيق طبي: **دراسات وبحوث في تاريخ المغرب**، (الدار العربية للكتاب، 1997م)، 2/ 85.

الفحل الثانيي النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية وأسرت عددا كبيرا من الناس ثم عادت في اتجاه قلعة رباح (بفحص هلال) جنوب طليطلة هزمتهم الطليعة وقتلت زعيمهم وحمل رأسه إلى الخليفة، وبعد وصول خبر النصر بعث الخليفة برسائل.

وحسب الرسالة رقم 67 انضمت عناصر جديدة من إفريقية في عهد الناصر، واستمر وحود العرب في الجيش الموحدي بالأندلس حتى عهد المستنصر كقوات عسكرية حسب الرسائل 94، 95، 96، وكان لكل جماعة من الجماعات العسكرية شيخ ويترأس جميع شيوخ القبيلة " مزوار" وهذا ما تلمح إليه الرسائل رقم 55، 90، 92، 96.

## 1-3- الأغزار:

هم جنس من الترك، تقع بلادهم في أقصى المشرق على تخوم بلد الصين (2)، في ثغور أثربيجان (3) جاء اسمهم من الاسم العربي لقبائل "الأوغوز" التركية (4)، عرفوا في المصادر العربية بأسماء عديدة منها " الترك والأكراد (5)، دخل الغز بلاد المغرب على شكل رقيق، غير أن أعدادهم لم تكن كبيرة، وفي عهد الموحدين غزا الأغزاز بلاد المغرب من جديد، وفي ذلك يقول المراكشي: "وفي أيام ولايته – يعقوب – إما سنة 83 أو 82 ورد علينا البلاد الغز من مصر كان أول من ورد علينا مملوك يسمى قراقوش... (1)، عندما نزل الغز ببلاد المغرب تحالفوا مع بني غانية، واتفقا على تقسيم المغرب إلا أن ذلك لم يتم حيث هزمهم الموحدون وضموهم إلى جيشهم (2).

وفي الرسائل الموحدية التي كانت ترسل من ساحات القتال إلى أشياخ الموحدين وطلبتهم في مراكش إشارات عديدة إلى هؤلاء الغز، ففي رسالة من إنشاء الكاتب ابن محشرة 13 شعبان

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> فتحى زغروت: الجيوش الاسلامية، ص 117؛ ونوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص 58.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد بن أبي بكر الزهري: كتاب الجغرافية وما ذكرته في الحكماء من العمارة وما في كل جزء من الغرائب والعجائب تحتوي على الأقاليم السبعة وما في الأرض من الأميال والفراسخ، تحقيق: محمد حاج صادق، (بور سعيد: مكتبة الثقافة الدينية، د.ت)، ص60.

<sup>(4)</sup> أحمد مختار العبادي: صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2000م)، ص 164.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نوارة شرقي: المرجع السابق، ص 59.

<sup>(1)</sup> عبد الواحد المراكشي: ا**لمعجب**، ص 265- 266.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص 56.

الغط الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الغط الثانية الموحدين والأشياخ عمراكش قوله:" وقد علمتم ما كان من الأشقياء الغزيين وإخوالهم من الضلالة الميورقيين من التسحب على أرجاء هذه الجهة الإفريقية وأكنافها... وكان بقابس بنو الشقي قراقوش وأهله ... ومعهم جماعة من أوباشه الذين يعتمد عليهم... فتحصنوا بقصبة بما منيعة الجوانب... وأجمعوا على الاستماتة بما... وما تمشى للأغزاز أبادهم الله ما تمشى إلا عملكها ... "(3).

وجاء في رسالة مؤرخة في 2 رمضان 583ه/ 5 نوفمبر 1187 من إنشاء ابن محشرة إلى الطلبة والموحدين والأشياخ بتونس من ظاهر قفصة، أن الموحدين ألفوا بقفصة " جملة ذميمة من أشقياء الأغزاز وأتباعهم... وفي يوم الحلول بقفصة وصل خطاب قراقوش وأرساله راغبا في التوحيد... معلما أنه إن قبلت توبته وأحيبت رغبته، حاء إلى الموحدين... مطيعا سامعا... ووصلت في غده أرسال يضاهي قراقوش في قدره... " (4).

وفي رسالة من قفصة بعد استيلاء الموحدين عليها ذو القعدة 583ه/جانفي 1187م "ولم يبق في هذه الجهات كلها من الأغزاز ينفخ للفتنة "(5). وفي رسالة تالية من إنشاء ابن محشرة بتاريخ 10 ربيع الأول 584ه/ماي1188م "وكنا... قد عرفنا بمن استولى عليه بقابس... من الأغزاز ومن استرل منهم بقفصة "(6). وقد ألحق الأغزاز بعد استسلامهم بحيش الموحدين المرابط في إفريقية، إذ تشير الرسائل الموحدية إلى عسكر من الموحدين والأغزاز والعرب "وإلى حيش من الموحدين والأغزاز والأعراب"، وقد شارك الأغزاز في الغزوات الكبرى التي قادها المنصور في غرب الأندلس واسترد شلب من أيدي الصليبيين عام 586ه/1190. كما بينت الرسائل الموحدية إلى أن الأغزاز عنصر من عناصر الجيش الموحدي أثناء حصار محمد الناصر للمهدية، حاء في الرسالة: " فجهزنا إليه عسكرا من الموحدين والأغزاز والعرب..."(2).

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، <sub>(</sub>ليفي)، ص180– 191.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المصدر نفسه، ص 197– 198.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص 208.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، 214.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، الرسالة 33.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ص 257.

## 4-1 الروء:

احتفظ الموحدون بالجند الرومي، بعد أن قضوا على المرابطين، فقد كانت كتيبة من الروم ضمن الجيش الموحدي الذي أرسل لقتال الماسي بعد فتح مراكش 541ه/1146م، واستكثر يوسف بن عبد المؤمن منهم في حيشه، فقد كانوا عنصرا من عناصر الجيش في مراكش، واستخدامهم لم يكن قاصرا على حيش الحضرة بل كان في كل ولاية من ولايات المغرب الأقصى ويتم استقدامهم باتفاق مع ملوكهم مقابل بناء كنيسة وتخلي الموحدين لهم على بعض الحصون (3).

ذهب هوبكتر أن (4): هؤلاء النصارى هم الذين قاموا بفتح أبواب مدينة مراكش لعبد المؤمن سنة 541ه/1146م. وقد وضحت الرسالة رقم 126 من رسائل موحدية جديدة وهي رسالة الخليفة المرتضى إلى البابا إينوسنت الرابع شأن المرتزقة الإسبان حيث جاء فيها "أن توجهوا لمؤلاء النصارى المستخدمين ببلاد الموحدين... من ترونه يرسم ما يصلحهم في دينهم ويجريهم على معتاد قوانينهم"، وحددت شروط المحندين من عقل وسلوك حسن (5).

قتل عبد المؤمن جراندة أحد قادته النصارى عندما ثبتت حيانته 60، وفي وقعة أم الرجلين سنة 1260 من أمير المسلمين يعقوب وجيوش المرتضى الذي كانت عناصره من الموحدين والعرب والأغزاز والروم، بعث معه وجوه الموحدين وأشياحهم من سفيان والخلط والأثبج وبنى جابر

وبني عاصم وقواد الروم والأغزاز والمصامدة إلا أن أمير المسلمين يعقوب غلبه<sup>(1)</sup>.

# 1-5- السوحان:

<sup>(3)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص 227- 229.

<sup>(4)</sup> النظم الإسلامية، ص113.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 404. موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 404.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> العبادي: **صور من حياة الحرب**، ص 172– 173.

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع: **الذخيرة السنية**، ص 96.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

ابتداء من خلافة يوسف بن عبد المؤمن كان للسودان فرقة قائمة بذاتها في الجيش الموحدي، وكانوا يقومون بردم خنادق المدن المحاصرة أو هدم أسوارها بعد فتحها، ومن السودان من كان حرس الخلفاء ويبدو ألهم كانوا يمشون بين يدي الخليفة خلال سير الجيش، ويضربون دائرة حول قبته أثناء المعارك<sup>(2)</sup>. إضافة إلى خدمة الأمير المترلية في القصر، عرفوا في عهد ابن تومرت باسم "أهل الدار"<sup>(3)</sup>.

## 1-6- الأندلسيون:

تؤلف القوات الأندلسية بالجيش الموحدي جناحا هاما، تشترك في سائر الغزوات والحروب ضد النصارى وكانت القوات الأندلسية تمتاز بشجاعتها. قبيل فتح مراكش بدأ المنتزون في نواحي الأندلس يدخلون في التوحيد وأقر عبد المؤمن من يوحد على إدارة منطقته التي كان يسيطر عليها، واحتفظ كل منتز بجيوشه التي كانت تحت إمرته، وبعد أن ثارت العناصر الأندلسية على الموحدين، أرسل عبد المؤمن عناصر من الموحدين لتقيم في الأندلس، وهذا لا يعني أنه صرف الجنود الأندلسيين عن العمل العسكري، وقد تركهم في الجيش، ولكن في مراكز ثانوية وفي كل الحمالات العسكرية في الأندلس نجد ذكرا للجند الأندلسيين 4.

#### 2- تقسيم الجيش:

## -1-2 الرماة:

وردت لفظة "الرماة" عند البيذق بمعنى عبيد المخزن, عندما تطرق إلى أفخاذ عبيد المخزن، وقال: "منهم ثمانيىة من الرماة" (5)، ذكرها ابن القطان باسم "الغزاة" فقط وقال عنها بألها "الأحداث الصغار" (1)، وذكرها صاحب الحلل في المرتبة الثالث عشر باسم "الغزاة والرماة" وقال في موضع آخر "وقدم عليه الشيخ أبا حفص عمر ابن الهنتاتي ومعه جملة من الموحدين وجملة من

<sup>(2)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص 229– 230.

<sup>(3)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 7/ 127.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص 220.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> البيذق: **المقتبس**، ص57.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نظم الجمان، ص 82.

الغط الثاني ...... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الرماة وطائفة من النصارى وغيره من الأجناد"(2) وهذا ما سيدل على أن الرماة والغزاة اسم واحد ولكن البيذق فرق بين الرماة والغزاة(3), تكررت هذه الكلمة كثيرا في الرسائل الرسمية

فيفهم منها ألها تعني الرماة, وفي بعض الأحيان يفهم ألها تعني القوات البحرية لأن السلاح البحري أساسه الرماية (<sup>4)</sup>، " فتناطح القوم هناك وتراموا بالسهام, وتداعسوا بالرماح وتماصعوا بالسيوف"(<sup>5)</sup>.

وجاء في الرسالة الخامسة أثناء غزو مالقة والمرية من طرف أبي عبد الله بن سفيان وأصحابه: " فوقفنا على ما سنى الله تعالى لصاحبكم أبي محمد عبد الله بن سليمان وأصحابه النافذين معه في القطائع – عمرها الله – حين ركبوا ثبج البحر غزاة في سبيل الله " $^{(6)}$ ، " ... وجد أهل الإجادة من الرماة فرشقوهم ببتات الحنايا..."  $^{(7)}$ .

## 2-3- الرجالة والفرسان:

الرجالة أو المشاة هم جنود يعتمدون السير على الأقدام وسيلة للحركة (8)، تشير بعض الرسائل أن الجيش الموحدي يتكون من الرجالة والفرسان، هذا ما توضحه الرسالة التي بعثها عبد المؤمن بفتح تارودانت "فميزنا عسكرا مباركا من خيل ورجل (9). وفي رسالة من إنشاء أبي الحكم بن مرحي يصف فيها معركة فحص الهلال "جمعا كثيفا من الفرسان والرجالة (10).

<sup>(2)</sup> ابن الخطيب: **الحلل الموشية**، ص 80، 111.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> البيذق: المقتبس، ص 57 – 59.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> يوسف أشباخ: **تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين**، ترجمة محمد عبد الله عنان، (القاهرة مكتبة الخانجي، ط2، 1996م)، ص243.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 83- 86.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية، 373/1.

<sup>(8)</sup> موسى هيصام: ال**جيش في العهد الحمادي 405ه- 547ه/ 1014** - 1152، (رسالة لنيل شهادة الماحستير في التاريخ الوسيط، 2000- 2001م)، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> رسائل موحدية، 1/ 50– 52.

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه، 130/1 - 134.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

كان الجيش الموحدي يعتمد اعتمادا كبيرا على الرجالة الذين كانوا أغلبية الملك في معظم المعارك، غير أن الفرسان وإن كانوا قلة في بداية الثورة إلا ألهم أصبحوا كثير العدد بعد قيام الدولة، ونجد في بعض الأحيان يتساوى عدد الفرسان عدد الرجالة<sup>(1)</sup>.

قال صاحب الحلل عند قتال الموحدين للماسي: "وفي أثناء ذلك قاتل عبد الحق من قبيلة دكالة فانحاز إلى الساحل في نحو عشرين ألف فارسا ومأتي ألف راجل وسار إليهم عبد المؤمن في أمم لا تحصى من الخيل والرجل والرماة، وكان أهل دكالة لا رامي عندهم" كانت دعامة حيش الموحدين ترتكز على قوة المشاة، وكان تقسيم الجيش كله يجري حسب الطريقة الجرمانية القديمة على نظام العشرينات، ولكل وحدة قائدها الخاص (5).

يوضح التقديم رقم 38 أن الجند النظامي لا يختص بلقب العسكر جاء فيه:" توجيه العسكر المبارك مع صحبة من تم اختيارهم من الموحدين ( $^{(4)}$ )، وعندما يشار إلى العساكر فإنه عادة يكون مدلولها " الجيوش القبلية" بما فيها المتطوعة، أما الأحناد فالظاهر أهم الجند النظامي الموحدي والأندلسي، إلا أن بعض الرسائل تذكر عبارة الموحدين والعرب والأجناد ( $^{(5)}$ )، وأثناء معركة العقاب قسم الجيش الموحدي إلى خمس فرق تتألف القوة الأمامية من القوات المتطوعة من مختلف الطوائف وتتألف قوات القلب القوات الاحتياطية من الجند الموحدي، وهم أغلبية الجند النظامية، والميسرة من قوات البربر من مختلف القبائل ( $^{(6)}$ ).

## 3- الوحدات العسكرية:

تعتبر القبيلة وحدة التشكيلات الموحدية، حيث يقسم الجيش إلى قسم العرب وقسم البربر من أجل مراعاتها أثناء السير أو القتال أو توزيع العطاءات، أما جند الأندلس فقد كانوا وحدة

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: **الموحدون في الغرب الإسلامي**، ص233.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن الخطيب: **الحلل الموشية**، ص111.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> يوسف أشباخ: **تاريخ الأندلس**، ص 243.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/ 466.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 1/ 191 – 195.

<sup>(6)</sup> حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، 4/ 219؛ ومحمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس- عصر الموحدين-، (القاهرة: مكتبة الخانجي، 2001م)، 5/ 308.

الغطل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية عسكرية إلا ألها قسمت إلا فرق بحسب المناطق الإدارية، ولكل من العبيد والروم والأغزاز وحدات

قائمة بذاتها، كل وحدة منها قسمت إلى تشكيلات عشرية عليها نقيب أو مزوار $^{(1)}$ .

اقتبس عبد المؤمن تنظيم الصفوف من الطريقة الجرمانية، فقد جعل كل صف يتألف من عشرة من الجند وكل وحدة لها قائدها $^{(2)}$ . وردت هذه الفرق في الرسائل باسم الكتائب، وجاء في رسالة عن الشيخ عبد الواحد الحفصي بمناسبة انتصاره على ابن غانية في إفريقية: "وحملت الكتائب على الكتائب" $^{(5)}$ ، وفي رسالة أخرى عن السيد محمد بن الخليفة يوسف من ظاهر يابرة إلى أهل مرسية بشرق الأندلس"وقد أقصدته جنود الحق وكتائبه وانتشرت بجهاته المستباحة بحافله" $^{(4)}$ ، وفي رسالة تالية المعبرة عن هزيمة العقاب"والمسلمون عزيرة جوانبهم، محروسة بقدرة الله كتائبهم $^{(5)}$ ، ومنها أيضا" إن كانت الجحافل المجردة في هذه الغزوة السعيدة بعض المغانم والعساكر الجمة مقودة بشكائم الغلبة وقد احتمعت منهم كتيبة حأواء، وفيلق شهباء، وححفل غناء" $^{(6)}$ .

#### -4 قائد الجيش:

أشارت الرسائل إلى تعيين قائد للجيش جاء فيها "اخترناه لقود العساكر وطلب العدو الغادر"( $^{7}$ )، وكانت صلاحياته سد الثغور والدفاع عن البلاد برفع السيف في وجه الأعداء $^{(8)}$ . كما أسندت له مهمة استئصال أولى الشر والفساد ودفاع أهل البغى، كما يتولى الجباية $^{(9)}$ .

#### 5- وسائل القتال:

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص237؛ وعصمت دندش: الأندلس في نهاية المرابطين، ص142.

<sup>(2)</sup> حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، 352/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 226.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 247. عديدة - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 247.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 1/ 270.

مجموع رسائل موحدية، ص 213–  $^{(6)}$ . هجموع رسائل موحدية، ص

<sup>(7)</sup> رسائل موحدية، 447/1؛ حاء في التقديم الأربعون"وإلى هذا فإن قدمنا الآن فلانا على الجيش"، المصدر نفسه، 468/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>8)</sup> المصدر نفسه، 1/ 447.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، 1/ 449.

الفحل الثانيي النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

الأدوات التي استعملها الموحدون في قتالهم هي الوسائل المعروفة من قبلهم، وهي:

الرمح أسلعة فتال خويعة: يستخدمها الجندي الواحد بمفرده كالقوس والرمح والسيف $^{(10)}$ .

- السيخم: يعتقد أنها اشتقت من الكلمة المصرية القديمة "سفيت" وهي من أشهر الأسلحة الفردية التي استخدمت على مر العصور (1)، يعتبر أكثر الأسلحة العربية شيوعا (2). فهو سلاح هجومي باعتباره وسيلة فعالة في الدفاع عن الذات والمبارزة والقتال، سواء لفرقة المشاة أو الفرسان، فهو أداة خفيفة تلازم الفرد المجند أينما حل وارتحل في حالتي الحرب والسلم (3).

أشارت الرسائل الموحدية إلى استعمال الموحدين للسيف في عدة مواطن منها: "استلحمت السيوف أحزاب الضلال "(4)، "وأتوا عليهم قعصا بالرماح وهبوا بالسيوف"(5).

- الرهع: من الأسلحة التي استعملها المسلمون كثيرا في حروبهم، وله أحجام مختلفة فمنه القصير ذو أربعة أذرع وهو أشبه بالعصا وله عدة أسماء منها الحربة والغترة (<sup>6)</sup>، ومنه الطويل الذي يتأرجح بين أربعة أذرع وعشرة وله طبقات، وهذا أطلقوا عليه عدة أسماء: المربوع والمخموس، والتام وإذا أفرط في الطول سموه: الخطل لاضطرابه في يد صاحبه (<sup>7)</sup>. يستخدم للكر والإغارة

<sup>(10)</sup> فتحى زغروت، الجيوش الإسلامية، 160.

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الرازق: الحضارة الإسلامية، ص 191.

<sup>(2)</sup> حسين الحاج حسن: النظم الإسلامية، ص455؛ ووردة العابد: القيادة العسكرية في الثغر الأدنى والأعلى بالأندلس في ق50 حتى ق60 (ق11–12م)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الوسيط تخصص تاريخ وحضارة بلاد الأندلس، (جامعة منتوري قسنطينة، 2007–2008م)، ص62.

<sup>(3)</sup> موسى هيصام: الجيش في العهد الحمادي، ص47.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 247/1,

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 1/ 171.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> أنور عبد العليم:" الملاحة وعلوم البحار عند العرب "، **عالم المعرفة**، 13 سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1979 م، ص 96.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> حسين الحاج حسن: المرجع السابق، ص 455.

الغط الثانيي ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية والرمي عن بعد (8)، والموحدون استعملوا الرماح في حروبهم هذا ما نستدله من الرسائل الموحدية "وأتوا عليهم قصعا بالرماح وهبوا بالسيوف "(9)، وجاء في الرسالة 109: "ممزقة بالرماح "(10).

- القوس: عود من شجر حبلي صلب، يحنى طرفه بقوة ويشد بينهما وتر من الجلد أو العصب، ولابد من سهام يحتفظ بها الجندي في جعبته الجلدية ليرمي بها عن قوسه (11)، ولا يمكن للقوس أن يؤدي دوره المنوط به إلا بوجود السهم والنشاب، فالسهم عبارة عن عود رفيع من شجر صلب، فهي طول الذراع تقريبا (1)، وقد أشارت الرسائل الموحدية إلى استعمال الموحدين للأقواس "وجد أهل الإجادة من الرماة فرشقوهم ببنات الجنايا (2)، وجاء في الرسالة 61 من الجموعة الجديدة "يرشقون من يريدها من خللها كالنبال (3)، "وأنشئ عليهم سحاب مكفهر من النبال (4).

الدبابة (5): الملحة فتال ثقيلة: يشترك في استخدامها أكثر من جندي كالمنجنيق والدبابة (5): -1-2-5

- المنبنين (العراحة): وهي آلات لقذف الأحجار الضخمة المضرسة بواسطة الشد على لولب، والعرادة آلة دون المنجنيق في الحجم تستخدم لرمي الحجارة والسهام وقدور النفط<sup>(6)</sup>. استعمل الموحدون المنجنيقات في حروبهم، هذا ما ذكرته الرسائل الموحدية في مواطن عدة، استعملت من طرف الأمير يعقوب يوسف هذا ما تؤكده الرسالة التي بعثها إلى طلبة

<sup>(8)</sup> موسى هيصام: المرجع السابق، ص 48.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> رسائل موحدية، 1/ 171.

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه، 1/ 358.

<sup>(11)</sup> حسين الحاج حسن: المرجع السابق، ص 456.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> وردة العابد: ا**لقيادة العسكرية،** ص61.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ 373.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 254.

<sup>.268 /1</sup> نفسه، <sup>(4)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> فتحي زغروت: الجي**وش الإسلامية،** ص 162.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> وردة العابد: المرجع السابق، ص65؛ وأنور عبد العليم: " الملاحة وعلوم البحار..."، ص97.

الغط الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية مراكش في ذي القعدة 583ه/187م يعرفهم بفتح هذه المدينة: "فنصبت إليهم مجانيق ... واستمرت مدة على نكايتها فيهم وقتل مقاتلتهم وهدم مبانيهم... وهدمت عددا من أبراجهم "(7).

كما استعملها الناصر عند فتح شلبطرة، وهذا ما توضحه الرسالة التي بعثها إلى الولايات معلما فيها بفتح هذا الحصن "أمرنا بالمنجنيق فزحف بها إليه تقذف حجارة كالجبال عليه وأنشئ عليهم سحاب مكفهر من النبال تتكسر منه النصال "(8).

- الحوابة: عرفها العرب في حروبهم، حيث كانوا يصنعونها من الخشب السميك، تغلف باللبابيد والجلود المنقوعة في الخل لدفع النار، تركب على عجلة وتحرك فتجر فيدفعها الرجال على البكر<sup>(1)</sup>. أتقن الموحدون هذا النوع من السلاح واستعملوه في حروبهم<sup>(2)</sup>، استخدمها الخليفة يوسف بن عبد المؤمن أثناء حصاره لقفصة، " واشتغل مع ذلك بعمل آلات حربية يستظهر بها على الحصون المهيدة، وتكون في الحرب والمكيدة مثل المجانيق والدبابات والأبراج"<sup>(3)</sup>.

- الأبراج: استعملت الدولة الموحدية الأبراج المتحركة (4) التي كانت تبنى من العود حيث كانت تشخن بالرماة والآلات وكان علو هذه الأبراج يفوق علو الأسوار ومن هذه الأبراج البرج المبارك "ولما كملت الآلات، وبلغت من الخدم الغايات وأشرف البرج المبارك على حدرالهم وتمكنت الجانيق من هدم بيوقم "(5).

3-5 وسائل دفاعية ثابتة:

- مغر المنادق:

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 203– 205.

<sup>(8)</sup> رسائل موحدية، 1/ 264- 268.

<sup>(1)</sup> حسين الحاج حسن: النظم الإسلامية، ص456.

<sup>(2)</sup> فتحى زغروت: الجيوش الإسلامية، ص 173.

<sup>(3)</sup> رسائل مو حدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 147.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 7/ 132.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية، 1/ 147.

الفحل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

من أهم وسائل الدفاع القديمة والحديثة، فقد كانت تقوم الجيوش بحفرها حول مدهم وحصونهم للدفاع من الخلف، وتكون مانعا لهم من الغدر والمفاجأة من جانب، وقد حرصت القيادة الموحدية على إقامة الخنادق في معظم حروبها $^{(6)}$ ، وقد أشارت ذلك الرسالة التي كتبها عبد العزيز بن مرخي حول فتح قفصة ومحاربة المنتزي: " وأحاطوا بمدينتهم إحاطة الأطواق بالأعناق وشدوا عليهم أنشوطة الحصار والخنادق" $^{(7)}$ .

- العصون في بلاد المغرب، ومن القلاع والحصون في بلاد المغرب، ومن الخلفاء الموحدين الذين اهتموا بالبناء الحربي عبد المؤمن بن علي، وأبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن، والمنصور، والناصر، ينسب إلى عبد المؤمن بناء سور تاكررت سنة 540ه/1145م(8)،

ثم أمر ببناء حصون حبل الفتح $^{(1)}$  سنة 555ه/1160م $^{(2)}$ .

بعد أن انتهى عبد المؤمن من فتح المهدية انقادت له جميع أقاليم إفريقية، عاد إلى المغرب وأصدر قرارا ببناء مدينة حصينة سماها مدينة الفتح، هذا ما جاء في إحدى رسائلهم "وهو النظر في احتطاط مدينة عتيقة مباركة بجبل طارق... ويرتكز بفنائها علم هذه الطائفة ولواؤها... وإعداده على مقتضى المدن المحصنة المحسنة... "(3). والهدف من بناء هذه المدينة اتخاذها كقاعدة من أحل حدمة الجهاد في الأندلس، وإعادة ما فقده المسلمون من مدن وقواعد حربية (4).

### بع - الأسطول:

<sup>(6)</sup> وردة العابد: القيادة العسكرية، ص70.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 99– 113.

<sup>(&</sup>lt;sup>8)</sup> فتحي زغروت: المرجع السابق، ص149.

<sup>(1)</sup> يسمى حبل طارق "Gibrateur"، يطلق عليه قبل الفتح الإسلامي حبل كالبي " Mons Calpo"ومعناه التحويف أو الجبل المجوف، لوحود كهف في أسفله من ناحية البحر يعرف بغار الأقدام، عرف بعدة تسميات بعد الإسلام: الصخرة، حبل طارق، حبل الفتح. أنظر مُلة شهاب أحمد: "الأهمية الإستراتيجية لجبل طارق عند العرب والمسلمين خلال القرون الوسطى حبل طارق، حبل الفتح. 1462 مارس 1997 م، عملة آفاق الثقافة والتراث (الإمارات العربية المتحدة)، ع16/ مارس 1997 م، 68-

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن الخطيب: ا**لحلل الموشية،** ص 118.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، <sub>(</sub>ليفي)، ص 97.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نملة شهاب أحمد: المرجع السابق، ص70.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

اختص الموحدون بعمارة الأساطيل الحربية فقد عملوا على إضافة العديد من السفن والقطائع بعد انضمام الأسطول المرابطي إليهم (5)، ويتكون الأسطول حسب ما ورد في الرسائل من:

1 **الغربان**: جمع غراب وهي مراكب طوال، تمتاز بسرعتها، عرفت بهذا الاسم لأن مقدمة هيكلها تشبه رأس الغراب، وعند انتصار الموحدون في إحدى المعارك البحرية قرب مدينة تنس سنة 567ه/171م، بعد اصطدام القطع البحرية الموحدية بالقطع النصرانية، وجه الموحدون الرسالة إلى أبي فلان معلنة كيفية اصطدام القطعتين (6).

الطرائد: جمع طریدة، سفن خاصة لحمل الخیل $^{(7)}$ ، وتتسع لحمل أربعین فرسا $^{(8)}$ ،

 $(^{2})$  في الرسالة التي بعثها صلاح الدين إلى المنصور  $(^{1})$ ، مفتوحة المؤخرة لها أبواب  $(^{2})$ .

3- الشخاتير: سفن تجارية ولكنها استعملت للشحن الحربي<sup>(3)</sup>.

معظم الرسائل التي تحدثت عن المعارك البحرية اكتفت بذكر اسم "الأسطول المظفر" أو "الركائب" (4). للأسطول الموحدي أهمية كبيرة حيث قال ابن خلدون: " ولما استفحلت دولة الموحدين في المائة السادسة وملكوا العدوتين أقاموا خطة هذا الأسطول... وانتهت أساطيل

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/الرسائل 10، 46، 50، 53؛ ومجموع رسائل موحدية، الرسالة 05.

<sup>(6)</sup> أحمد عبد الرازق: الحضارة الإسلامية، ص215؛ وتوفيق مزاري: النشاط البحري، بالمغرب الإسلامي في عهدي الموحدين والمرابطين، (تلمسان: حسور للنشر والتوزيع، 2011 م)، 412/2.

<sup>(7)</sup> عبد الفتاح عبادة: سفن الأسطول الإسلامي وأنواعها ومعداها في الإسلام، (مصر: مطبعة الهلال، 1913م)، ص 95.

<sup>(8)</sup> أنور عبد العليم: "الملاحة وعلوم البحار..."، ص95.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية، – جديدة–، (العزاوي) ، 1/ 185.

<sup>(2)</sup> توفيق مزاري: النشاط البحري، 416/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> أحمد عزاوي: **قضايا تاريخية خلال العصرين الموحدي والمريني**، ص85.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية، 1/ الرسائل 50، 55؛ ومجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 20.

الغطل الثانيي ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية المسلمين على عهده في الكثرة والاستجادة إلى ما لم تبلغه من قبل ولا من بعد فيما عهدناه "(5)، يدعى المسؤول عن الأسطول (6) "المقدم" أو "الرايس"(7).

#### 4- حيوان الأسطول:

من خلال التقاديم يتبين لنا أن الدولة الموحدية وضعت للأسطول ديوانا تسميه في بعض الأحيان "ديوان البحر"، من صلاحياته النظر في الأسطول وأشغال البحر والتصرف في مصالح الأسطول وأرزاق غزاته (8).

## چ- رواتب العساكر وأعطياتهم:

1 **البركات**: هي رواتب تقدم لهم ثلاث مرات في السنة  $^{(9)}$  في كل أربعة أشهر، غير أن الغز يقبضونها شهريا تسمى "الجامكية " $^{(10)}$ ، تختلف البركات حسب مكانة المقاتل فارس أو راجل شيخ للعرب أو شيخ للموحدين، وخلال التحركات العسكرية توزع البركات في بدايتها ثم توزع العلوف والمواساة والتضييفات أيضا، حددت إحدى الرسائل راتب القائد أبي بكر بن الشيخ المشرف أبي الحسن بن غالب بأربعين دينارا في كل شهر مع مدين من القمح وأربعة أمداد من الشعير  $^{(1)}$ .

أما رواتب الجند النظاميين المسجلين في ديوان الجيش كانوا يتناولون بركاتهم حسب درجتهم، وطبيعة المهام التي يقوم بها، فالعساكر الذين يحشدون من أحل حملة معينة لهم بركاتهم طالما كانوا في الخدمة، ويأخذون أيضا أربعة أخماس من المغانم المؤخوذة من العدو<sup>(2)</sup>.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن خلدون: المقدمة، 31/2–32.

<sup>(6)</sup> يرى البعض أن قائد الأسطول يسمى في عهد الموحدين بــــ: "صاحب البحر"، وكان علي بن عيسى بن ميمون أول أمير للبحر الموحدي، وأعلى منصب في قيادة الأسطول يسمى "شيخ الرؤساء". أنظر مزاري: المرجع السابق، 378/2- 379.

<sup>(7) &</sup>quot;... ومقدماهما حسن وأبو بكر...". أنظر رسائل موحدية، 1/ 87.

 $<sup>^{(8)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ 413  $^{(8)}$ 

<sup>(9)</sup> تقدم لهم أربع مرات في السنة. أنظر سعد زغلول: تاريخ المغرب، 7/ 133.

<sup>(10)</sup> رسائل موحدية، 1/ 113- 114؛ و عبد الواحد المراكشي : المعجب، ص 266.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/ 391.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سعد زغلول : **تاريخ المغرب**، 7/ 134.

الفحل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

2- المعواساة: هي غلة تفرق عليهم عند تحصيل الغلات في المخازن<sup>(3)</sup> تكون مالية غير محدودة المدة فعبد المؤمن كان يخرج للمواساة مرتين أو ثلاثا في الشهر الواحد بسبب حضور المال لديه والخليفة يوسف كان يصل الموحدين بالمواساة في كل شهر والبركات على ممر الدهر<sup>(4)</sup>.

5- الإحسان: هو مبلغ يفرق سنويا وليس له قدر مضبوط، وإنما على قدر ما يراه السلطان وبحسب أقدار الناس، ومقادير العطايا بينهم متفاوتة، وكذلك القبائل ومزاويرهم على هذا النحو، والجند الغرباء، يميزون في الأعطيات على الموحدين وللعرب أهل البادية إقطاعات كثيرة، ومنهم من يخرج مع السلطان إذا استدعاهم السلطان للخروج<sup>(5)</sup>.

#### د- التمييز:

نظام شبيه بنظام الامتحان، فكل من ميز وثبت توحيده عد موحدا وسجل في سجل خاص في العاصمة والنواحي. كانت عادة التمييز تستخدم خاصة قبل القيام بمعركة من المعارك، كما أنه يعمل على تقسيم الجيش إلى الكتائب والفرق المحاربة، وقد أشار اسم كاتب ديوان التمييز ابن صاحب الصلاة بقوله: "حدثني الكاتب أبو عبد الله ابن محسن كاتب ديوان التمييز... "(6).

في سنة 519ه/ 1125م قام المهدي بعملية عرض عرفت باسم" التمييز" من أجل تحطيم

المعارضين والمنافقين في تينملل ومن أجل إعادة ترتيب قواته والتخلص ممن يشك في سلوكه أو ولائه من أتباعه، عهد بها إلى أبي محمد عبد الواحد البشير" الونشريسي" وهي عملية تطهير تهدف إلى تنقية الأتباع أو الأنصار من العناصر المعادية أو المنافقة فلا يبقى من الأعوان إلا المخلصون

<sup>(3)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 5/ 141.

<sup>(4)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 2/ 235.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية، 1/ الرسالة 55؛ والقلقشندي: صبح الأعشى، 5/ 141.

<sup>(</sup>b) حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص148؛ وعصمت دندش: الأندلس في نهاية المرابطين، ص 150.

الغط الثاني ...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية حقا، والمؤمنون بسلامة الحركة وصدق نواياها في عملية الإصلاح الهادفة إلى خير جماعة الموحدين أن قال ابن القطان في ذلك: "كان للموحدين تمييز قتل فيه المنافقون، وتمييز بتينملل "(2).

احتلفت الروايات وذهبت مذاهب شتى في تفسير هذا الحد، فابن الأثير روى ثلاث روايات:

الأولى أن: ابن تومرت لما انتقل إلى مدينة تينملل حاف كثرة أهلها واحتمال تغييرهم عليه وانقلابهم ضده دعاهم للحضور إلى مسجده خارج المدينة بدون سلاح، وعند حضورهم قفز عليهم أصحابه وقتلوهم جميعا ثم دخلوا المدينة واعتدوا على الأموال وسبوا النساء والأطفال.

والثانية تذكر أن: ابن تومرت لما حاف أهل تينملل دبر حيلة للتخلص منهم، وجد أن نسبة كبيرة من أبنائهم تغلب عليهم الشقرة استفسر عن ذلك فقيل له: أن ملك المرابطين يرسل مجموعة من الروم لجمع الزكاة فينامون مع نسائنا على كره منا، واستقبح ابن تومرت، عندما التقى ابن تومرت بالونشريسي حكى له القصة لكي ينظر فيها باعتباره يعرف شيء من الدين، فنادى المهدي أهل الجبل بالحضور إلى للتمييز، فكان الونشريسي يعمد إلى الرجل الذي يخاف ناحيته، فيقول هذا من أهل النار، فيلقى من الجبل مقتولا، وإلى الشاب الغر ومن لا يخشى فيقول هذا من أهل الجنة، فيترك على يمينه فكان عدد القتلى سبعين ألفا(3).

ذهب مراجع الغناي أن ابن تومرت لو حاف أهل الجبل فعلا وقام بتطهيرهم، لما وحدنا لهم ذكرا في نظام طبقاته بل نجدهم يكونون الطبقة الثامنة وهم الطبقة التالية لطبقة هرغة<sup>(4)</sup>.

وأرجح الروايات هي تلك التي تذكر أن المهدي طلب من شيوخ القبائل أن يقوم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وأن يرفعوا إليه أسماء الأشرار المفسدين ثم طلب منهم أن يحاولوا

<sup>(1)</sup> البيذق: المقتبس، 36؛ وابن أبي زرع: ا**لأنيس المطرب**، ص179؛ وسعد زغلول: ت**اريخ المغرب**، 5/ 241.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص156.

<sup>(3)</sup> ابن الأثير: الكامل، 7/ 297– 298. كان معظم الذين نفذ فيهم حكم الإعدام من المسنين الذين لم يتحمسوا لدعوة المهدي، إما لعدم اقتناعهم بما أو لخوفهم من انتقام المرابطين. أنظر ميراندا: التاريخ السياسي، ص 76.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مراجع عقيلة الغناي: **قيام دولة الموحدين،** (بنغازي: منشورات جامعة قار يونس، ط2، 2008م)، 238– 239.

الغط الثاني ....... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية اصلاح الأشرار بالإرشاد، وأن يكتبوا له أسماء المتمادين في غيهم ففعلوا ذلك، ثم طلب منهم ذلك مرة ثالثة فأجابوه إلى مطلبه فاستعرض قوائم الأسماء وعلم أسماء الأشرار والمفسدين التي تكررت ثلاث مرات في القوائم، ودفع القوائم إلى الونشريسي ثم جمع القبائل وطلب منه تمييزهم (1)، فجعل الأشرار على شماله وبقية الموحدين على يمينه، فقامت كل قبيلة من قتل أشرارها (2).

سار خلفاء المهدي سيره، في سنة 530ه/1135م قبل غزوة تادلا، حيث قام عبد المؤمن بتمييز الجيش بتينملل وقسم لهم البركات، وتشاور مع الموحدين على الجهة التي يقصدها فنصحوه بتادلا. حاء في الرسالة "فميزنا عسكرا مباركا من خيل ورجل فخرجوا إلى ناحية تارودنت"(3).

أما الخليفة يوسف فقد قام بتصنيف الناس والعساكر حسب أقدميتهم في الدحول في الدعوة الموحدية، وكان البدء في أول يوم بعرض قبيلة زغبة، وتمادى عرضهم مدة خمسة عشرة يوما،كان ذلك على دفعتين يوميا الأولى من الصباح حتى صلاة الظهر والثانية من بعد صلاة الظهر إلى آخر النهار، والخليفة حالس مع أشياخ الموحدين وأشياخ طلبة الحضر وأشياخ العرب. وحه الخليفة يوسف لأهل مراكش حول انتصاره في معركة فحص الجلاب اتجاه قلعة رباح رسالة إحبارية يصف فيها هذا النصر "استخير الله تعالى على تمييز العساكر المنصورة" (6).

وجاء في رسالة عن السيد أبي حفص وأبي سعيد حول هزيمة ابن مردنيش في موقعة الجلاب وانحصاره داخل مرسية "تميزوا شعوبا وقبائل"، وفي الرسالة رقم 96 حول تمييز كومية والتحذير من عدم اختلاط العرب خلال عبورهم من الأندلس إلى المغرب، وفي رسالة تالية عن السيد والي بلنسية أبو زيد إلى المأمون حول فتح حصن "بشج": "فباحت على خير أهل الحصن أسرارهم،

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، 240.

<sup>(2)</sup> حسين مؤنس: تاريخ المغرب وحضارته – من قبيل الفتح الإسلامي إلى الغزو الفرنسي دول المرابطين والموحدين والحفصيين-، (بيروت: العصر الحديث للنشر والتوزيع، ط1، 1992م)، 2/ 83.

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية حجديدة-، (العزاوي)، 51/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، 1/ 135–139.

الفحل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية فميز الناس ورتب مسيرهم ومسراهم، وفي اليوم الثاني أصبحوا على الحصن وحمل جميع المسلمين على النصارى "(1).

يتضح لنا من خلال الرسائل الموحدية أن عملية التمييز التي يقوم بها خلفاء الموحدين تكون قبل الحركة الموحدية؛ فالتمييز الذي قام به المهدي هو تطهير الموحدين من المنافقين والخونة، ولكن الخلفاء الذين جاءوا بعده يميزون العساكر من الفرسان والرجالة ويرتبونهم ويشكلونهم في فرق وكتائب ويسجلونهم في الديوان الذي يسمى ديوان التمييز، فهذه السياسة تمدف إلى تنظيم الجيش من حيث العدة والعتاد وهيكلته وتوزيع العطاءات والبركات عليه من أجل تحقيق النصر.

# a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a - a -

تلعب الرايات دورا كبيرا في قيادة الجيش في الحرب والاستعراضات. أمر المهدي أصحابه بالغزو، فإذا عزموا على التحرك أن يقدموا أمامهم لواء أبيض مع عدد من الرحالة يكون بينه وبين الأمير مقدار ربع ميل، ويكون الأمير متقدما على الناس خلف اللواء المذكور في جملة من يختص به، ثم تتبعهم الرايات الكبار والطبول والعسكر المعروفون بالساقة، فأما رايته المنصورة المتقدمة بين يديه كتب في أحد وجهيها "الواحد الله، محمد رسول الله، المهدي خليفة الله" وفي الوجه الثاني "وما من إله إلا الله، وما توفيقي إلا الله، وأفوض أمري إلى الله"، وكانت رايات الموحدون في عهد المهدي رفع الأكسية واللباس" ارفعوا أنتم ما لديكم من الثياب" (ق.

تطرقت الرسائل الموحدية إلى رفع الراية والأعلام في الحرب والنفر، كما جاء في رسالة الأمير يوسف حول إنهاء ثورة غمارة والمؤرخة ب 14 شوال سنة 562ه/1166م واستولى الموحدون على الجبل كله واستحقوه على أهله، وضربت به خيامهم، ورفعت في أعلاه

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسائل 12، 96، 115.

<sup>(2)</sup> الراية مختلفة الألوان، أما اللواء أبيض اللون في داخله كتابة، ويطلق عليه بند أنظر زغروت: الجيوش الإسلامية، ص136.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص168.

الغطل الثانين النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية أعلامهم "(4). قيل أن للموحدين علم أبيض يسمى علم المنصور يحمل معه في المواكب، وذكر الأعلام التي تحمل

معه في المواكب سبعة أعلام الأوسط أبيض وإلى جانبه أحمر وأصفر وأخضر فلكل قبيلة علم تمتاز به من الكتابة مثل" لا إله إلا الله أو الملك لله، وأن له الطبول والبوقات والنفير (1).

قال حورجي زيدان: "وأما ملوك البربر في المغرب من صنهاجة وغيرها، فلم يختصوا في راياقهم بلون واحد بل وشوها بالذهب، واتخذوها من الحرير الخالص ملونة وفي دير بظاهر مدينة برغوس في الأندلس راية من الحرير الأحمر المطرز بالنقوش...وعليها كتابات كثيرة وآيات قرآنية "(2).

#### و- فن العرب.

1 - إحارة المعركة البرية: قبل حوض المعركة يتخذ الموحدون عدة إجراءات، في بعض الأحيان يعقد مجلس حربي يبحث فيه خطة المعركة، ومن أهم فنون الحرب عند الموحدين<sup>(3)</sup>:

كان نظام المعركة يقوم عند الموحدين عادة على فكرة التربيع، كل قسم من الجيش يضع تحت إمرة قائد وكانت قوة الجيش الرئيسية تتألف من المشاة النظاميين وتوضع في الصفوف الأولى وتسلح بحراب طويلة حدا، ويلي هؤلاء صفوف من الجند قد سلحوا بالسيوف وتقلدوا الدروع الكبيرة المستديرة ثم يليهم حملة النبال والقصي. وكانت قوة الفرسان تحتل وسط المربع ويخصص لها أمكنة معينة في جميع حواب المربع وتفتح لها مخارج سريعة، بحيث تستطيع صفوف الفرسان أن تنطلق منها ثم

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 14.

<sup>(1)</sup> القلقشندي: صبح الأعشى، 142/5.

<sup>(2)</sup> حور حي زيدان: **تاريخ التمدن الإسلامي**، (بيروت: منشورات دار مكتبة الحياة، د.ت)، 181/1.

<sup>(3)</sup> نظام المعركة البرية: كانت عادة عبد المؤمن إذا خرج للحرب، يرحل بعد صلاة الصبح فيضرب طبل كبير مستدير الشكل محيطه خمسة أذرع من الخشب أخضر اللون مذهب، فإذا ضربت ثلاث ضربات علم بالاستعداد للرحيل فيرحل الناس يقسم عبد المؤمن الجيش إلى أربعة أقسام لكل منها يوم يختص به، وماء يترل عليه ويسير لكل يوم مرحلة إلى الغداة فيترل الجيش للراحة لليوم التالي، ويتقدم ركب الخليفة وأعيان الناس تدعوا له ويمشي أمامه على بعد مائة فارس ومصحف عثمان محمول على ناقة فإذا كان وقت الترول نزلت كل قبيلة في مترلها وعلى ترتيبها ويصحب الجيش جميع الصناع وما يحتاج إليه المسافر معهم.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

### 1-1- الدعوة قبل العربم:

قامت الدعوة الإسلامية بالحكمة والموعظة والبرهان والحجة قبل شن الحرب قال سبحانه وتعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمَّوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (1).

لا يعلن خلفاء الموحدين الحرب إلا بعد تبليغ القول، وهذا ما نستخلصه من الرسائل (2).

جاء في رسالة من إنشاء أبي جعفر بن عطية والتي بعثها إلى طلبة قسنطينة والمؤرخة بب 24 جمادى الأولى سنة 747ه/152م" وقد علم من علم ما من الله من فتح هذه الأقطار، أن من كان بما زعماء الخسائر والبوار، ورؤساء الاستعلاء الجاهلي والاستكبار، إنما حقت عليه كلمة العذاب والدمار بعد تقديم الأنذار إليهم والأعذار والتربص عليهم أمدا طويلا رجاء الاستبصار، فلما أبوا ما دعوا إليه من الحق... أحل الله بهم من ضروب الانتقام ما صيره عبرة لمن يعتبر"(3).

## 2-1 الاستطلاع:

أدرك قادة المسلمون دور الطلائع في المعارك، فكانوا إذا نزلوا بأرض العدو يقدمون طليعة تتكون من بعض الفرسان من أجل أن يختبروا أرض المعركة ويعرفوا مواقع العدو ويجمعوا

تعود إلى أماكنها الداخلية، دون أن تخل بنظام المشاة ويقوم بالهجوم الأول المتطوعون تحت قرع الطبول وصوت الأبواق رافعين أعلامهم الخضراء تؤيدهم القوات الخفيفة. أنظر ابن الخطيب: الحلل، ص 115؛ وعصمت دندش: الأندلس، ص148.

فإذا استطاع العدو أن يرد هؤلاء وأن يتقدم حتى مواقف الجنود النظامية وقفت حملة الحراب أمامه، واستقبل حملة القسي والنبال المهاجمين بسيل السهام والحجارة، فإذا استطاع العدو أيضا أن يخترق حملة الحراب وقف أمامه حملة السيوف والدروع متأهبين لرده، وأمكن للفرسان أن يخفوا إلى معاونتهم من الأماكن الداخلية، فإن استمرت المقاومة تتقدم قوات الضلع الرابع من المربع وهي الاحتياطي المكون من صفوف الجند ولاسيما حند الحرس الخاص، ويقودها للقتال أمير المؤمنين بنفسه وكثيرا ما كانت تحرز النصر بشجاعتها وحبرتها. أنظر فتحي زغروت: الجيوش الإسلامية، ص248.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة النحل، الآية: 125.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ الرسائل 01، 10، 10.

<sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص19. أنظر المصدر نفسه، الرسالة الثامنة من إنشاء أبي عقيل بن عطية في فتح قسنطينة وإنابة يحي بن العزيز صاحب بجاية إلى التوحيد والمؤرخة في العشر من شعبان سنة سبع وأربعين و خمسمائة.

الفطل الثاني...... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية المعلومات الهامة عنها، يختار لها من سوابق الخيل الجيدة الحوافز والظهور ويرسلوهم متخففين من كل ثقل يعوقهم. حرص الموحدون باختيار لطلائعهم فرسانا عرفوا بخفة الحركة مع سرعة البديهة، حيث كانوا يختارون فرقة ويخصصولها ثم يقدمولها أمامهم للاستطلاع وكان الهدف من ذلك اتخاذ الحذر من مغبة الكمين أو هجوم مفاجئ (4).

في ربيع أول سنة 539ه/سبتمبر 1144م سار عبد المؤمن من تلمسان نحو فاس،عندما أراد أن يتعرف على أحوال مدينة فاس أرسل جريدة استطلاعية من الخيل والرجال لاستكشاف ما كان أعده واليها يحي الصحراوي للمقاومة والدفاع<sup>(1)</sup>.

قد تقوم الطلائع بعمل خطير من أجل تأمين سلامة الجنود واحتلال الممرات الهامة في الجبال الوعرة لقطع الطريق على العدو، فبعدما عبرت الجيوش الموحدية نهر الوادي الكبير واتجهت جنوب بياسة اختار الخليفة بعض الفرسان من خيرة أنجاده من الطلائع، وطلب منهم أن يتمركزوا بممرات حبل الشارات المؤدية إلى بياسة وأبذة، ومنها ممر لوسا الوعر الذي تستطيع قوة صغيرة أن تحتله وتمنع حيشا كبيرا من حوازه، واحتلت الطليعة هذا الممر وأمنت عبور الجيش الموحدي بها حتى نزلت الجيوش كلها في البسيط الواقع تجاه الممر<sup>(2)</sup>.

# 1-3-1 الكمين:

يجب أن يكون الكمين في منخفض من الأرض، ويجب أن تكون دابة الجندي سليمة من العلل التي تنبه الأعداء إلى مكان الكمي، وعادة يكون على جانبي الطريق أو خلف الجبل<sup>(3)</sup>.

لا يشتبك الموحدون في موقعة دون أن يدبروا فيها نوع من الكمين لأعدائهم، حيث كانوا يصطنعون الفرار، ويبعثون قوات استطلاعية لكي تكشف كل ما يتعلق بالعدو من عدده ومواقعه وأحواله، ثم يرتبون خطتهم على أساس هذه المعلومات (4).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> فتحى زغروت: الجيوش الإسلامية، ص231- 232.

<sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 5/ 326.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> فتحي زغروت: الجيوش الإسلامية، ص 231–232.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 260.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

عرف عبد المؤمن بقدرته الفائقة في رسم الكمائن وتمويه الأعداء فكان في أغلب معاركه يتم له النصر بكمين أو أكثر، حيث عندما أراد عبد المؤمن أن يفتح مراكش نزل في جبل بايجيليز حيث ضرب قبته الحمراء، وأقيمت حولها الخيام، بدا الحصار منذ أول محرم سنة 541ه/ جويلية 1146م، وذلك لمدة تسعة أشهر، وخلال الحصار وفدت قبائل على عبد المؤمن من قبائل المغرب، ومن رجال الأندلس مثل أبو الغمرين عزون الثائر بمدينة شريس، وعندما حاول المرابطون التقرب من محلة الموحدين قرب الظهيرة في بعض أيام شهر شوال سنة 541م/ مارس 1146م حرجت إليهم كمائن الموحدين فالهزموا قرب باب دكالة، يتبعهم الموحدون الذين أخذوا من عيلهم وفرسالهم وقتلوا منهم العدد الكبير وعندما طال الحصار هلك المحاصرون جوعا ودخلوا المدينة 541م (1).

#### 1-4- العصار:

ولعل أبرز الخطط الحربية التي كثف الجيش الموحدي استعمالها بناء على ما تم استقراؤه من الرسائل الرسمية أسلوب تضييق الخناق على الأعداء بفضل الحصار على المنطقة أو المدينة المراد الاستيلاء عليها باللجوء إلى إطالة مدته وعزل الخصم من خلاله بهدف إرغامه على الاستسلام والخضوع للشروط أو الانضواء تحت اللواء.

وأول من باشر توظيف هذا الأسلوب الهجومي المهدي، حينما حاصر مدينة مراكش لمدة أربعين بعد أن خاطب الناس برسالة بخط يده (2) فتجمعوا إليه نحو أربعين ألف فيهم الفرسان والغالب منهم الرحال، وعند خروج المرابطين عليهم هزمهم الموحدون (3).

استخدم عبد المؤمن أسلوب الحصار في فاس ومكناسة، حيث سار بقواته لحصار مكناسة بعد أن ترك على حصار فاس قائده أبا بكر بن يحي بن الجبر مع جماعة من الموحدين يصحبهم

<sup>(4)</sup> أشباخ: تاريخ الأندلس، ص 244؛ وحسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، 4/ 354.

<sup>(1)</sup> ابن الخطيب: الحلل الموشية، ص 103؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 5/ 338.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ 44- 49.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن الخطيب: المصدر السابق، ص83– 84.

الغط الثاني...... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الشيخ أبو إبراهيم إسماعيل ايجيج، وعند وصول عبد المؤمن إلى مكناسة ضرب عليها الحصار (4)، وفي سنة 1146ه/541م حصر مراكش لمدة تسعة أشهر وبعد طول الحصار جهدهم الجوع فخرج المرابطون لقتال الموحدين وتبعهم الموحدون فهزموهم (5). وفي سنة 553ه/108م قام عبد المؤمن بالحركة إلى إفريقية فتح تونس عنوة ، ثم حاصر المهدية مدة سبعة أشهر حتى فتحها (6).

عندما تعجز شجاعة الجند وآلات الحصار يستعين عبد المؤمن بتأييد العناصر الأخرى خاصة الطبيعية منها، ففي حصار فاس التي قاومت أسوارها المنيعة، استعان على إسقاطها بمياه النهر، سلطها على المدينة بعد أن حجزها في خزانات كبيرة، ثم أطلقها فجأة في مجاري صناعية على أسوار المدينة. أحرق وأسقط أبراج وهران بواسطة نار محرقة يؤيدها قصف الآلات....(1).

وأثناء فتح قفصة على يد يوسف هدموا البنايات، هذا ما تم استقراؤه من الرسالة رقم 31" كانت حول البلد غروس وبنايات وعرة المسالك وضيقت المنافذ، وأشبت المداخل إليهم والمخارج فأحذ الموحدون... في هدمها ونظروا في إزالتها ... وشدوا عليهم أنشوطة الحصار والخناق"(2).

وفي الرسالة رقم 30 " تمكن الموحدون من حصارهم واستعانوا مولاهم ونصيرهم... واشغل مع ذلك بعمل بآلات حربية يستظهر بها على الحصون المهيدة، وتكون مزيدا في الحرب"(3).

عند تحرك الجيش في أرض العدو يقوم بجمع المؤونة من تلك الأراضي التي يمر بها الجيش وحرقها حتى لا يستفيد منها العدو<sup>(4)</sup>، يلجأ في بعض الأحيان إلى قطع الإمدادات في حالة الحصار

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الجيلالي: **تاريخ الجزائر،** 2/ 38.

<sup>(5)</sup> ابن الخطيب: المصدر السابق، ص102- 103؛ وأبو عبد الله محمد بن إبراهيم الزركشي: تاريخ الدولتين الحفصية والموحدية، تحقيق وتعليق: محمد ماضور، (تونس: المكتبة العتيقة، ط2، 1966م)، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> عبد الواحد المراكشي: **المعجب**، ص298–299.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أشباخ: **تاريخ الأندلس**، ص246–247.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 154/1.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 144–149.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 1/ الرسائل 12، 67.

الغط الثاني النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية عن البلد المحاصرين عن البلد المحاصر الأحيان تقتل الأسرى، وفي الأحيان الأخرى يعطي للمحاصرين حق توجيه بعثة عنهم لاستشارة ملكهم حول التسليم أو الصمود نحد هذه الحالة أثناء حصار الناصر لحصن شلبطرة (6).

وعند الاستسلام يرفع الموحدون راياقم على مكان المستسلم، هذا ما توضحه الرسالة التي بعثها الأمير يوسف عند فتح غمارة حيث جاء فيها "ورفعت في أعلاه أعلامهم..."(<sup>7</sup>).

# 2- إدارة المعركة البدرية:

بعد تفحص السفن وتزويدها بالنفط والوقود وشحنها بالأسلحة، تحشد البحارة المقاتلين الذين يجيدون الحروب البحرية بعد أن تفرق عليهم الأعطيات في احتفال عظيم يقام عادة الإبحار بحضرة الخليفة ووزير الجيش وصاحب الديوان. كانت تعبئة الأساطيل تأخذ الشكل الخماسي: قلب وجناحان ومقدمة ومؤخرة، وتصطف السفن إما على شكل نصف دائرة إذا حاول العدو الاقتراب منها أحاطت به وحطمته، وإما تصطف صفوفا مستقيمة لتنطح مراكب العدو" باللجام" وتفرقه.

قبل الالتحام مع أساطيل العدو يقوم كل قائد من الأسطولين بالاستطلاع البحري، فيرقب حركات صاحبه ويحدد مكانه ثم يتقرب إليه بحذر  $^{(1)}$ . كان لأمراء البحر اختصاصات واسعة  $^{(2)}$ ، فكل وحدة من وحدات الأسطول معدة إعدادا تاما، لكل سفينة عدد من النواتية أو البحارة وهم تابعين للريس، وإلى جانب النواتية يوجد فرق من الجند المعدة للقتال البحري وتعمل تحت إمرة قائد يشرف على إعداد الأسلحة وتسيير دفة القتال على السفن  $^{(8)}$ .

 $<sup>^{(5)}</sup>$  نفسه، 1/ الرسالة  $^{(5)}$ 

 $<sup>^{(6)}</sup>$  نفسه، 1/ الرسالة 67.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نفسه، 1/ الرسالة 14.

<sup>(1)</sup> فتحى زغروت: الجيوش الإسلامية، ص296- 297.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية– جديدة–، (العزاوي)، 1/ 413–414.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> فتحي زغروت: المرجع السابق، ص 296– 297.

الغصل الثاني ..... النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية

لقد لعب أسطول الموحدين دورا مهما في معارك الموحدين عند افتتاح المهدية التي يحتلها النورمانديون سنة 1160ه/160ه وفي عهد الخليفة أبي يعقوب يوسف سجل الأسطول نشاطا ملموسا على الجهة البرتغالية أن وفي عهد الخليفة أبي يعقوب المنصور بلغت البحرية الموحدية أوجها نشبت في عهده عدة مواقع بحرية بين الأسطول الموحدي وبين القطانيين (6)، ونتيجة لقوة هذا الأسطول قام صلاح الدين الأيوبي بالاستنجاد به في حروبه ضد الصليبيين. ومما يدل أيضا على

تفوق البحرية الموحدية الخطاب الذي أرسله ملك قشتالة ألفونسو الثامن إلى الخليفة المنصور يطالبه فيها بإرسال إليه أسطول كي يجوز إليه بجيوشه ويقاتله (1).

## 

وخلاصة القول أن الدولة الموحدية اتبعت في سياستها الداخلية عدة أساليب بداية من بناء نظام سياسي انطلاقا من الخليفة الذي يرجع إليه أمور الدين والدنيا، وله حاشية من الوزراء يستشيرهم في مسائل شتى.

ومن أجل السيطرة على كامل التراب الذي استولوا عليه قسموه إلى عدة ولايات، وعينوا على كل ولاية وال بمساعدة النواب، كما قامت الدولة الموحدية ببناء قاعدة عسكرية متينة منظمة سواء من حيث تركيبة الجيش أو من حيث أساليب الحرب اعتمدت عليها في توطيد العدل وقمع الظلم، ابتدأت من فكرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أجل تغيير الوضع القائم في

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن الخطيب: **الحلل الموشية**، ص 117؛ وأشباخ: **تاريخ الأندلس**، ص247.

<sup>(5)</sup> السيد عبد العزيز سالم وأحمد مختار العبادي: تاريخ البحرية الإسلامية في المغرب والأندلس، (بيروت: دار النهضة العربية، 1969م)، ص253؛ وتوفيق مزاري: النشاط البحري، ص451.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المرجع نفسه، ص263- 264.

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع: **الأنيس المطرب**، ص221.

الغط الثاني ..... النظاء السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية المغرب، وبعد كسب الأنصار رفع شعار جهاد الكفرة الملثمين حتى سقوط مراكش والقضاء على الدولة المرابطية.

إلى جانب القوات البرية استطاعت الدولة الموحدية أن تبني قاعدة عسكرية تهاب في حوض البحر الأبيض المتوسط، مما جعل صلاح الدين الأيوبي يستنجد بها لكسر شوكة الروم في بيت المقدس.

الفصل الثالث: السياسة الفكرية والمذهبية والقضائية للدولة من خلال الرسائل الديوانية

أولا: السياسة الفكرية ثانيا: السياسة المذهبية ثالثا: موقف الموحدين من المرابطين والمعارضين والمعارضين

عند رجوع المهدي بن تومرت من رحلته العلمية، بدأ في حركته، بمواجهة الفساد الذي يراه قائما في المجتمع المغربي، بداية من مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبعد أن تمكن من السيطرة على عقول البربر حرر لهم كتابا دينيا بلغتهم، وحين كسب الأتباع أعلن نفسه الإمام، وأنه المهدي، وأضاف لهم أن هذا الإمام معصوم، بقيت هذه الرسوم معمول بها إلى أن تخلى عنها المأمون وأبطلها.

إلى جانب الحياة الدينية المزدهرة في بلاد المغرب، اهتم خلفاء الدولة الموحدية بالحياة الفكرية، مما جعل المدن المغربية تعج بالطلبة، واضطر بعض الخلفاء إلى تقريب بعضهم من السلطة وتعيين بعضهم قضاة.

## أولا- السياسة الغكرية للدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية:

لم تتحدث الرسائل الموحدية عن الحياة الفكرية عند الموحدين ما عدا الرسالة التي بعثها إلى الولايات من إنشاء أبي عبد الله بن عياش يأمر فيها الناس بالتخلي عن علوم الفلسفة وإحراق كتبها وقبل أن تطرق إلى موقف الموحدين من فلسفة ابن رشد رأينا التطرق إلى فلسفته ثم نكته.

## أ- نشأة ابن رشد:

هو محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن رشد  $^{(1)}$ ولد ابن رشد في مدينة قرطبة عام  $^{(1)}$   $^{(2)}$   $^{(3)}$   $^{(4)}$   $^{(4)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{($ 

<sup>(1)</sup> محمد بن أبي القاسم أحمد بن أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد يكنى أبا الوليد. النباهي: تاريخ قضاة الأندلس وسماه المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي، (بيروت: دار الآفاق الجديدة، ط5، 1983م)، ص111؛ وابن عبد الملك: الذيل والتكملة، 21/6-22؛ ومحمد عابد الجابري: ابن رشد سيرة وفكر دراسة ونصوص، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 1998م)، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عبد الرحمان التليلي: **ابن رشد الفيلسوف العالم**، (تونس: المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة، 1998م)، ص13.

الفقه والحديث (1) سمي باسم حده وكني بنفس كنيته، اشتهر بأبي الوليد قاضي الجماعة وبأبي الوليد الفيلسوف... درس الأصول والفقه على يد أئمة عصره، تعلم الطب ودراسة الحكمة (الفلسفة) (2).

كان متقدما في علوم الفلسفة والطب، ذا حظ وافر من علوم اللسان العربي، استقضي بإشبيلية (3) ثم بقرطبة (4) صنف كتابا في الفقه يسمى "بداية المجتهد وكفاية المقتصد" (5).

استدعاه عبد المؤمن إلى مراكش سنة 548ه 1153م ليستعين به على ترتيب المدارس التي أنشأها في مراكش، وكان عمره سبعة وعشرين سنة  $^{(6)}$ ، عندما خطط أن يكون جيل من المثقفين أطلق عليهم اسم" الطلبة"، ولتعليم هؤلاء استدعى علماء من المغرب والأندلس من بينهم ابن رشد  $^{(7)}$ .

بعد وفاة عبد المؤمن سنة 548ه/1153م، تولى ابنه يوسف الخلافة، في سنة 1153ه/566م انتقل إلى إشبيلية، قضى بما خمس سنوات، وهو محاطا برحال العلم منهم ابن طفيل وابن رشد.

جاء في المعجب نقلا عن الفقيه أبو بكر بوندود بن يحيى القرطبي قال: "سمعت الحكيم أبي الوليد يقول غير مرة: لما دخلت على أمير المؤمنين أبي يعقوب وحدته هو وأبو بكر بن طفيل ليس معهما غيرها؛ فأحذ أبو بكر يثني علي يذكر بيتي وسلفي، ويضم بفضله إلى ذلك أشياء لا يبلغها قدري..." فسأله أمير المؤمنين عن السماء " الفلاسفة"، فقال له: أقديمة هي أم حادثة" فتملكه الحياء والخجل، بالرغم من أن ابن طفيل تكلم عن فلسفة أرسطو طاليس وغيرهم إلا أن أمير

<sup>(1)</sup> محمد عابد: **ابن رشد**، ص27–28.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> التليلي: **ابن رشد الفيلسوف،** ص13.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عبد الملك : **الذيل والتكملة،** 22/6.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن سعید: ا**لمغرب**، 105/1.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، ص/22.

<sup>(6)</sup> محمد عابد: المرجع السابق، ص41.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نفسه، ص $^{(7)}$ 

المؤمنين استمر في إلحاحه حتى تكلم"...و لم يزل يبسطني حتى تكلمت فعرف ما عندي من ذلك..."(8).

تولى ابن رشد القضاء في إشبيلية عام 564ه 1168م في حكم أبي يعقوب يوسف، وفي عام 566ه 1170م عين قاضيا على قرطبة واشتغل في هذا المنصب مدة تزيد على عشرة أعوام (1).

وفي عام 578ه/ 1183م استدعاه هذا الأمير إلى مراكش فعاد إليها وعينه فيها طبيبه الخاص ثم أعيد إلى خطته قاضيا للجماعة، وبعد موت أبو يعقوب خلفه ابنه يعقوب الملقب بالمنصور بالله (ت595ه/ 1199م) $^{(2)}$ ، وعلى يده بدأت مرحلة جديدة من حياة ابن رشد بالرغم من علاقته الودية معه، وتقربه من مجلسه حيث جعله من بين أطبائه، إلا أنه تنكر له تحت العوامل السياسية والشخصية وكانت النتيجة محنة ابن رشد $^{(3)}$ .

#### بع- فلسفة ابن رشد:

عرف ابن رشد كيف يعطي للبحث الفلسفي والعقلاني مظهرا لاهوتيا عندما اعتمد على القرآن والسنة، وهو يلاحظ مع ذلك أنه مع هذا العلم فربما ضللنا عن سبيل الله لأننا نجد أحيانا تضاربا مع القانون الإلهي، وعند هذه النقطة يكون موافق مع السنة التي تنص على ضرورة الاعتقاد وحتمية الإيمان.

ففي نظره لا يوجد في ذلك تناقض، فالنص المقدس يتفق بحكم الضرورة مع العقل (4) ولهذا السبب قال المنصور في رسالته: " يوهمون بأن العقل ميزالها والحق برهالها "(5)، وبسبب الخطأ في التفسير الحرفي يفهم فهما سيئا، وعن هذا الطريق قبل ابن رشد مبدأ التأويل للصفات المتشابحة من

<sup>(8)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص314-315؛ ومحمد عابد: المرجع السابق، ص45.

<sup>(1)</sup> التليلي: **ابن رشد الفيلسوف،** ص19

<sup>(2)</sup> حددها النباهي في حدود سنة 598ه. أنظر المرقبة، ص111.

<sup>(3)</sup> التليلي: المرجع السابق، ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،**7/ 210.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل موحدية -جديدة-، (العزاوي)، 206/1.

القرآن، فالتأويل هو الأساس المكين لمذهبه، وعن هذا الطريق أراد أن يخضع تفسير الآيات الدينية للفلسفة (6).

اختلف ابن رشد في كثير من النقاط مع المذاهب الدينية في عصره مثل تعاليم ابن تومرت والأشاعرة والظاهرية، وكذلك المالكية، فإن مبدأه في التأويل اختلف بشكل حاسم مع ابن تومرت، وهنا ينبغي التفرقة بين معارف ثلاث طبقات اجتماعية هي العامة ورجال الدين والفلاسفة؛ فعامة الناس عليهم أن يفهموا النصوص المترلة حرفيا وعليهم أن يقبلوا وعيونهم مغمضة كل التأويلات والاستعارات، أما رجال الدين فلهم أن يلاحظوا الاختلافات بين الرموز التخيلية، ولكنهم لا يستطيعون التمييز بينهما وأن يفهموا منها الحلول بالتعليلات البرهانية بمعنى الحلول الاحتمالية وليس

القطعية وأما الفلاسفة المتعمقين في شرح النصوص الدينية، فهم الوحيدون القادرون على التأويل، عليهم أن يستخلصوا الأفكار العميقة للنصوص المترلة(1).

وفي نظر ابن تومرت كان كل تصور عقلي لفكرة الإله يبدأ من العقيدة المطلقة والجبرية لكل الناس، حتى أنه كان يود إدخال كل من العقيدة والشريعة اللتين ألفهما لذلك الغرض في أفهام أكثر أهل الطبقة العامة<sup>(2)</sup>.

# چ- نکبة ابن رشد<sup>(3)</sup>:

تمت نكبة ابن رشد بمحضر الرؤساء والأعيان داخل جامع قرطبة وتنص الرسالة على نبذه ومن معه (<sup>4)</sup> "... نبذناهم في الله نبذ النواة..."، طرد من مجلس الخليفة وصدرت الأوامر بإحراق

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سعد زغلول : المرجع السابق، 210/7.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفسه، 211/7.

<sup>.212/7</sup> نفسه،  $^{(2)}$ 

<sup>(5)</sup> تعرض عدد آخر من العلماء للعقاب على يد الموحدين لأسباب مختلفة، إما عقابا شرعيا أو عقابا سياسيا، منهم أحمد بن يحي العبدري، الذي كان من أعضاء المجلس العلمي للمنصور ومعلما لأبنائه، وعوقب عدد من القضاة على ارتكابهم لأحطاء مهنية، مثل قاضي إشبيلية المسمى الواني الذي ارتشى لإطلاق سراح الثائر الجزيري سنة 586/ 1190م، فألقي عليه القبض وضرب بالسياط بعدد الدراهم التي أخذها حتى مات. أنظر محمد المغراوي: العلماء والصلحاء والسلطة بالمغرب والأندلس في عصر الموحدين، -أطروحة لنيل دكتوراه الدولة في التاريخ-، (جامعة محمد الخامس-أكدال-، الرباط، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، السنة الجامعية: 2001–2002م)، ص276.

كتبه الفلسفية "... ومتى عثر منهم على مجر في غلوائه عم عن استقامته واهتدائه، فليعاجل فيه بالتثقيف والتعريف... "(5)، أحرج وهو في حال سيئة، وكتبت عنه الكتب إلى مختلف البلاد بالتقدم إلى الناس في ترك هذه العلوم جملة واحدة وأمر بإحراق كتب الفلسفة كلها إلا ما كان من الطب والحساب، فشملت هذه الكتب البلاد وعمل بما جاء فيها (1).

اختلف في أسباب نكبة ابن رشد ذكر المراكشي سببين أحدهما جلي والآخر خفي؛ فأما سببها الخفي وهو السبب القوي، فإن أبا الوليد عند شرحه لكتاب الحيوان لأرسطو طاليس هذبه (2)

وزاد فيه ما رآه مناسبا فقال في هذا الكتاب عند ذكره للزرافة وكيف تتولد وبأي أرض تنشأ:" وقد رأيتها عند ملك البربر..."(3).

وأما السبب الظاهري فهو سعي بعض حساده ومنافسيه الذين وجدوا فرصة وجود المنصور في قرطبة وأطلعوه على ما كتب ابن رشد بخط يده قائلا وهو يحكي عن بعض قدماء الفلاسفة "فقد ظهر أن الزهرة أحد الآلهة"، وعندما مثل أبو الوليد أمام الخليفة أنكر ما كتب ولعنه الخليفة ونفاه

إلى اليسانة (5) بالقرب من قرطبة (6). يرى البعض أن ابن رشد تبذل في الحديث مع المنصور، فقد كان يخاطبه إذا حضر بين يديه: "تسمع أخى "(7).

<sup>(4)</sup> لم يكن الاتمام موجها إلى ابن رشد وحده، بل تعدى إلى عدد من زملائه وتلاميذه ممن يشتغلون بالحكمة وعلوم الأوائل منهم أبو جعفر الذهبي والفقيه أبو عبد الله محمد بن إبراهيم المهري المشهور بالأصولي، وأبو الربيع الكفيف، وأبو العباس الحافظ الشاعر. أنظر عنان: دولة الإسلام، 225/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ 207.

<sup>(1)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص285.

<sup>(2)</sup> عنان: **دولة الإسلام**، 228/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> عبد الواحد المراكشي: المصدر السابق، 384؛ و وابن سعيد: **المغرب**، 105/1؛ والتليلي: **ابن رشد**، ص20.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص384.

<sup>(5)</sup> قرية يسكنها اليهود قرب قرطبة. أنظر التليلي: المرجع السابق، ص20؛ ونجيب زبيب: الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس، تقديم: أحمد ابن سودة، (بيروت: دار الأمير للثقافة والعلوم، ط1، 1995م)، 373/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> عبد الله العمراني:"الموحدون والحضارة أبو الوليد بن رشد"، مجلة **دعوة الحق** (الرباط)، ع5/ مارس 1966م، ص101.

<sup>(′)</sup> التليلي: المرجع السابق، ص20.

يذهب عبد الرحمان التليلي أن (8): هذه الأسباب كلها تخمينات فأغلب الآراء تعود إلى قمم سياسية أو ذات علاقة بالسياسة هي التي دفعت الخليفة المنصور الموحدي إلى محاكمة ابن رشد وجماعة من العلماء وفرض الإقامة الجبرية عليهم أو العيش في حالة فرار والتهمة السياسية التي يمكن أن يكون لها صدى في نفس الخليفة إما أن تكون مرتكزة على نصوص لابن رشد وفي هذه الحالة يجب التوجه إلى نصه السياسي الوحيد ب: "جوامع سياسة أفلاطون" إما أن تكون مبنية على التشكيك في علاقته مع أحد الأطراف السياسية وفي هذه الحالة ذكر أن سبب المحنة نتيجة قيام العلاقة بين ابن رشد وأحي الخليفة أبي يحي والي قرطبة الذي استغل مرض يعقوب وأحذ في دعوة الناس إليه ليخلف المنصور بعد موته (1).

حيث قام ابن رشد بشرح أراء أفلاطون حول تحول الحكم الجماعي إلى حكم الطغيان يعلق ابن رشد قائلا:" ويمكن أن تتبين ذلك قائلا من خلال الحكم الجماعي الذي عرفه زماننا فهو ينقلب

دائما إلى طغيان، مثلا على ذلك الحال التي كانت عليها بلدنا قرطبة بعد سنة خمسمائة هجرية لقد كان الحكم فيها جماعيا، ولكنه انقلب بعد عام 540ه/114م إلى حكم طغيان" (2). وبعد عودة المنصور إلى قرطبة استدعى ابن رشد في السنة اللاحقة غير أن ابن رشد مات في نفس السنة -597ه/197م قبيل وفاة المنصور (3).

هناك من يرى أن النكبة نشأت نتيجة وحشة بين أهل قرطبة والفيلسوف "أحدثتها أسباب الحسد"، حيث كان الطلبة والفقهاء والحفاظ يغارون من ابن رشد ومن آرائه الفلسفية الجدلية ومن مترلته لدى الخليفة، وخاصة وأهم كانوا أقرب منهم لذا فكثير منهم يبث له دعاية" ويرمونه بالمروق والخروج عن أحكام الشريعة"(4)، منهم القاضي أبو عامر يحي بن أبي الحسن بن ربيع

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، ص21.

<sup>(1)</sup> عنان: **دولة الإسلام**، 228/5.

<sup>(2)</sup> التليلي: ابن رشد الفيلسوف، ص21.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> عبد الله العمراني: " الموحدون والحضارة..."، ص101.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> عنان: المرجع السابق، 224/5.

الأشعري (ت639ه/1241م) وبنوه، والفقيه أبو زيد عبد الرحمان بن زكريا بن محمد الرحمات بن زكريا بن محمد الرحراجي(ت  $1208ه/1208م)^{(5)}$ .

فقد كانوا يجدون في دراساته أساليب الاتهام منها ما وصفه في أحد شروحه" الزهرة بألها أحد الآلهة" وجمعوا أولئك الخصوم مقالات وأوراق كثيرة منسوبة إلى ابن رشد وقدموها إلى الخليفة في مراكش في أوائل سنة 591م، ولكن الخليفة كان مشغولا بعبوره إلى الأندلس (6).

وبعد انتصاره في معركة الأرك وجه رسالة إلى مختلف الولايات يأمر الناس بالتخلي عن علوم الفلسفة وإحراق كتبها جاء فيها:" ... وقد كان في سالف الدهر قوم خاضوا في بحور الأوهام، وأقر لهم عوامهم بشفوف عليهم في الأفهام، حيث لا داعي يدعوا إلا الحي القيوم ولا حاكم يفصل بين المشكوك فيه والمعلوم فخلدوا في العالم صحفا مالها من حلاق، مسودة المعاني والأوراق بعدها من الشريعة بعد المشرقين، وتباينها تباين الثقلين، يوهمون أن العقل ميزالها والحق برهالها، وهم يتشيعون في القضية الواحدة فرقا...، نبذناهم في الله نبذ النواة...، فاحذروا ... حذركم من السموم السارية في

الأبدان... ومتى عثر على منهم على مجر في غلوائه، عم عن استقامته واهتدائه، فليعاجل فيه بالتثقيف والتعريف " (1).

يذهب محمد المغراوي أن السبب الرئيسي لنكبة لابن رشد هو موقف ابن رشد من الأشعرية التي كانت قد أصبحت في الغرب الإسلامي رمزا للوحدة العقائدية، والتي اعترفت بها الدولة الموحدية، إضافة إلى بعض الأفكار التي تسربت إلى فكر ابن رشد من التراث الفلسفي اليوناني<sup>(2)</sup>.

111

<sup>(5)</sup> محمد المغراوي: العلماء والصلحاء والسلطة في المغرب، ص271- 272.

<sup>(6)</sup> المرجع نفسه، 5/ 224.

<sup>(</sup>أ) رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 206/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> العلماء والصلحاء والسلطة، ص274.

# ثانيا السياسة المذهبية للحولة الموحدية من خلال الرسائل الحيوانية

# أ- التوحيد<sup>(3)</sup>:

إن المتبع لرسائل الموحدين يكشف أن حقيقة التوحيد هي العمود الفقري الذي بنيت عليه الثورة، حتى ألهم جعلوا التوحيد شعارا لثورهم فسمى المهدي أصحابه بالموحدين، وعرفت دعوهم بالدعوة الموحدية، وذلك مما يراه من انحراف في أهل المغرب عن التوحيد الصحيح  $^{(4)}$ ، فهو يرى دائما أن: " التوحيد هو أساس الدين الذي تبنى عليه، وأن فروعه إنما تثبت بعد العلم بثبوته..."  $^{(5)}$ .

فهو من "أولى مباني الإسلام...، وروحه - الدين - ومعناه، والقاعدة التي لا يثبت العمل دون تأصيلها، والرابطة التي لا يقبل الدين دون تحصيلها"، " فآخذوا الناس بعلم التوحيد"، الذي هو " إثبات الواحد"، و" لا يكفي...إطلاق اللفظ دون تحقيق معناه؛ وذلك أن يعلم على وجهه وحده، ليكون على علم لا عن ضده، وعن يقين لا عن شك، وعن إخلاص لا عن شر، وأن يقوله مع العمل<sup>(1)</sup>. وفي حقيقته يقول: " التوحيد هو إثبات الواحد ونفى ما سواه من إله أو شريك أو ولي أو طاغوت، كل ما يعبد سواه يجب نفيه والكفر به، والتبرؤ منه"(2). فالله

<sup>(3) &</sup>quot;التوحيد يترجمه قولك: لا إله إلا الله وحده لا شريك له ... فالتوحيد هو البحر الخضم الذي لا ساحل له فنقول: للتوحيد أربع مراتب وينقسم إلى لب وإلى لب اللب وإلى قشر وإلى قشر القشر... فالرتبة الأولى من التوحيد هي أن يقول الإنسان بلسانه لا إله إلا الله وقلبه غافل عنه أو منكر له كتوحيد المنافقين والثانية أن يصدق بمعنى اللفظ قلبه كما صدق به عموم المسلمين وهو اعتقاد العوام والثالثة أن يشاهد ذلك بطريق الكشف بواسطة نور الحق... والرابعة أن لا يرى في الوجود إلا واحدا وهي مشاهدة الصديقين". أبو حامد محمد بن محمد الغزالي: إحياء علوم الدين، دراسة وتحليل: بدوي طبانة، (كرياطة فوترا، د.ت)، 4/ 240.

<sup>(4)</sup> عبد الجيد النجار: تجوبة الإصلاح في حركة المهدي بن تومرت الحركة الموحدية بالمغرب أوائل القون السادس الهجري-، هيردن – فرحينيا: (المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 1995م)، ص89.

<sup>(5)</sup> محمد بن تومرت: أ**عز ما يطلب**، تحقيق وتقديم: عبد الغني أبو العزم، (مراكش: مؤسسة الغني للنشر- دار وليلي للطباعة والنشر، 1997م)، ص113.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 131– 132.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص313.

سبحانه وتعالى متره في المثلثية عن العدد فهو ليس له شريك لا متصل به ولا منفصل عنه، ولا حال فيه وإنما له التفرد المطلق في الذات $^{(3)}$ ، كما أنه متره عن المثلثية في الصفات فهو: " لا تحده الأذهان ولا تصوره الأوهام، ولا تلحقه الأفكار ولا تكفيه العقول $^{(4)}$ .

وهو متره عن التقيد بالمكان والزمان فهو: " لا يقال متى كان، ولا أين كان، ولا كيف كان، كان ولا مكان، كون المكان، دبر الزمان، لا يتقيد بالزمان، ولا يتخصص بالمكان "(5)، وهو متره عن المثلثية في الفعل فهو: "ليس معه مدبر في الحلق، ولا شريك في الملك "(6). فقد صور المهدي هذا المفهوم للعامة في قوله: "هو الذي ليس له في حلقه شبيه، هو الذي ليس له في ملكه شبيه، هو الذي ليس له في المدي ليس له في حكمه عنيد ولا مشير، هو الذي ليس له في وحدانيته قرين "(7). وطلب إلزامهم بقراءة العقائد: "...ويلزم العامة ومن في الديار بقراءة العقيدة... وأشمل في هذا الإلزام الرجال والنساء والأحرار والعبيد وكل من توجه عليه التكليف إذ لا يصح لهم عمل ولا يقبل منهم قول دون معرفة التوحيد "(8)، وطلب حتى من الأجانب قراءة عليدة التوحيد في قوله: "...

ويؤمر الذين يفهمون اللسان الغربي ويتكلمون به أن يقرؤوا التوحيد بذلك اللسان من أوله إلى آخر القول في المعجزات ويحفظوه... ويلازموا قراءته ويتعهدوه"(1).

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> عبد الجيد النجار: **المهدي بن تومرت**، ص 203- 204.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن تومرت: المصدر السابق، ص 223.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص224.

<sup>(6)</sup> نفسه، ص 223؛ وبلقاسم فيلالي: التعليم والدعوة الموحدية 510-524ه/ 1116-1129م، مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في التاريخ الإسلامي، (جامعة منتوري- قسنطينة-، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، السنة الجامعية، 2003- 2004م)، ص168م.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، ص 193.

 $<sup>^{(8)}</sup>$  مجموع رسائل موحدية، ص $^{(8)}$ 

 $<sup>^{(1)}</sup>$ نفسه، ص  $^{(1)}$ 

حمل الطلبة مسؤولية قراءة العقائد وحفظها وفهمها للعامة، فأمرهم بقراءة ما حاء في كتب المهدي من عقائد، فهو "هدى وتبيان، ونور وبرهان (2). أسس المهدي مذهبه على وحدانية الله، فهو يؤمن بوجود حياة دينية جد عميقة، اعترف به الموحدون وأيدوه (3).

ولما قال للموحدين أيضا: "واشتغلوا بعلم التوحيد، فإنه أساس دينكم، حتى تنفوا عن الخالق الشبيه والشريك، والنقائص والآفات والحدود والجهات، ولا تحلوه في مكان، ولا في جهة، فإنه تعالى موجود قبل الأمكنة والجهات، فمن جعله في جهة ومكان فقد جسمه فقد جعله مخلوقا، ومن جعله مخلوقا فهو كعابد وثن "(4). فوجود الله واجب عقلا، وهذا ما دلت إليه أفعاله، من حيث افتقار الفعل للفاعل، لأن الفاعل ليس في وجوده شك، وقد دعم رأيه بدليل من القرآن الكريم (5)، لقوله تعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُ قَاطِرِ السَّمَوَ الْتِ وَالْأَرْضُ ﴿ 6).

وما دام الله موجود وأنه هو الفاعل أو الخالق، وجب أن يكون واحدا، لا يشاركه أحد، إذ الخلق كله وحده (<sup>7</sup>)، استدل رأيه من آيات قرآنية، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا

دُبَابًا وَلُو اِجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبْهُمْ الدُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنْقِدُونَهُ مِنْهُ ضَعَفَ الطَّالِبَ وَالْمَطْلُوبُ (8).

وقد عرفنا أن الله موجود ومتحد وغير متعدد (1)، يستدل إثبات التوحيد فيقول: " فإذا علم وجوده على الإطلاق علم أنه ليس معه غيره في ملكه إذ لو كان معه غيره لوجب تقيده بحدود

<sup>(2)</sup> نفسه، الرسالة 23.

Robert et Marianne Cornevin: **Histoire de L'afrique– des orignes à la deuxième guerre mondiale**, (France: Imprimerie Bussiere à Saint–
Amand, 1974), P.148.

<sup>(4)</sup> عبد الجيد النجار: تجربة الإصلاح، ص91.

<sup>(5)</sup> بلقاسم فيلالي: التعليم والدعوة الموحدية، ص166.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة إبراهيم، الآية: 10.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> بلقاسم فيلالي: المرجع السابق، ص170.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> **سورة الحج،** الآية: 73

المحدثات لوجوب كون الغير المستقل منفصلا، والخالق سبحانه ليس بمتصل ولا بمنفصل...، فعلم هذا أنه إلاه واحد ليس معه ثان في ملكه"(2)، كما قال الله تعالى: ﴿لا تَتَّخِدُوا إِلَّهَيْنِ اتَّنَيْنِ إِنَّمَا هُو َ إِلَّهُ وَاحِدٌ فَإِياي فَارْ هَبُونَ ﴿ (3).

"ويبدو البعد السياسي والاجتماعي لحقيقة التوحيد في اللقب الذي أطلقه على المرابطين وهو "الجسمون"، فهو لقب يشير إلى نفي التوحيد عنهم، إذ التجسيم نفي للتوحيد..."(4)، إن هذا اللقب أطلقوه أيضا على كل ممارسة مارسوها في حق الرعية من ظلم سياسي واجتماعي، وهو ما

نستشفه من قوله:" باب في بيان طوائف المبطلين من الملثمين والمجسمين وعلاماهم، جميع علاماهم ظاهرة منها ما ظهر قبل مجيئهم من كاكدم ومنها ما ظهر من أحوالهم وأفعالهم... والذي ظهر من أحوالهم وأفعالهم ثمان إحداهن أهم في أيديهم سياط كأذناب البقر، والثانية أهم يعذبون الناس ويضربوهم ها..."(5).

ذهب عبد الجيد النجار أن المهدي تأثر بالمعتزلة من التتريه الذي أقامه على النفي والسلب، وذلك هو المنهج نفسه الذي اتخذته المعتزلة في شرح الأصل الأول من أصولهم الخمسة"التوحيد" (6).

<sup>(1)</sup> بلقاسم فيلالي: التعليم والدعوة الموحدية، ص170.

<sup>(2)</sup> المهدي بن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص217.

<sup>(3)</sup> سورة النحل، الآية: 51.

<sup>(4)</sup> عبد المجيد النجار: تجربة **الإصلاح**، ص 92.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المهدي بن تومرت: المصدر السابق، ص385.

<sup>(6)</sup> عبد الجيد النجار: المرجع السابق، 91-92. يمثل التوحيد أول مبادئ المعتزلة الخمسة وهي: التوحيد والعدل والإحسان، والوعد والوعيد والمتزلة بين المتزلتين ثم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ والتوحيد عند المعتزلة هو التوحيد المطلق الذي لا شبهة فيه من التحسيم، ففكرة التوحيد عندهم ترمي إلى تصور ذات الله تصورا روحيا صرفا، مجرد من كل مادية أو تشبيه أو تجسيم، وذلك عن طريق إنكار الصفات فالتوحيد عند المعتزلة يعني أن الله عز وجل ليس كالأشياء، وأنه ليس بجسم ولا عنصر ولا عنصر ولا

كما نلاحظ أيضا في قوله: "وتمادوا على الفساد في الأرض، وعلى العتو والطغيان، وعلى هلاك الحرث والنسل، والاعتداء على الناس في أخذ أموالهم، وخراب ديارهم وفساد بلادهم، وسفك دماءهم واستباحوا أكل أموال اليتامي... "(1).

ولقب" الموحدين" الذي أطلقه المهدي على أنصاره لم يكن يعني " التتريه في التصور الإلهي فحسب، بل كان يعني أيضا رفض الولاء للمرابطين والانضمام إلى جماعة المستجيبين لدعوة المهدي المتأدبين بالآداب الاجتماعية التي أشاعها بينهم"(2).

ونلاحظ من خلال رسائل المهدي وخطبه أن الدعوة الموحدية مقترنة بالعدل وهو ما يتضمنه قوله في إحدى رسائله:" والذي نوصيكم به تقوى الله العظيم، والعمل بطاعته، والاستعانة به، والتوكل عليه، وإتباع الكتاب والسنة وتعليم التوحيد فإنه أصل دينكم وبه تصلح أعمالكم، والمحافظة

على الصلوات في أوقاتها... وائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر، واقطعوا المداهنة وسوء السيرة وجميع عوائد الجاهلية... "(3).

اتخذ ابن تومرت العلم وسيلة لإحياء التوحيد الإسلامي، فقد كتب تآليفه في مذهب التوحيد باللغتين العربية والبربرية المحلية، وطالب الجباليين من أهل السوس أن يدرسوا تعاليمه بالبربرية لمن لا يعرف العربية (4).

إن الرسائل الدعائية التي كان يصورها ابن تومرت في الترغيب في مذهبه التوحيد والتنفير من حكومة المرابطين على أساس مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتظهر أهم نماذج الأولى ممثلة في الرسائل المستقاة من العقيدة والمرشدة لابن تومرت<sup>(5)</sup>.

116

\_

جزء ولا جوهر، بل هو الخالق للجسم والعرض... وأن شيئا من الحواس لا يدركه في الدنيا ولا في الآخرة، وأنه لا يحصره مكان ولا تحويه الأقطار، بل هو الذي لم يزل ولا زمان ولا مكان، ولا نهاية ولا أحد وأنه الخالق للأشياء. أنظر سعد زغلول: تاريخ المغرب، 209/5-210.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 47/1.

<sup>(2)</sup> عبد الجيد النجار: تجوبة الإصلاح، ص93.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المرجع نفسه، ص93.

<sup>(4)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص168؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 80/6.

كما تظهر في رسالة الفصول على عهد عبد المؤمن<sup>(6)</sup>، وتوجد أيضا في الرسالة التي كتبها ابن عياش أبو الحسن عبد الملك إلى أمير شرق الأندلس محمد بن سعد بن مردنيش على عهد يوسف،

حيث وصف دعاة المسلمين بأنهم يأخذون بالحجز عن النار ويقيمون بمن ظل عن السبيل وعدم الدليل من معالم الهداية...، ويدعون إلى التمسك بالدين القيم والمنهاج البين...."(1).

والإسلام سَيَعْتَوِرُه التغيير والتبديل... والتحريف والتحويل... من نواشئ البدع وطوارئ المحدثات... وإيثار الشهوات وعبادة الأطماع...، وإنا ندعوكم إلى رعاية الله... ولهيب بكم إلى السلوك لطريقه الواضح المستقيم... وتتأملوه تأمل ذوي الاستبصار... لا دين لمن لم يدن مصدقا هما...، فكونوا ممن أحذ لنفسه من نفسه، وأثار ليومه من أمسه... وقد كان سيدنا أمير المؤمنين خاطبكم همذه الدعوة... ونحن لأوامره العلية مراعون وللدعاء إلى ما دعاكم إلى ما دعاكم إليه داعون... فأقبلوا نصيحة تحرز لكم حظ السناء..."(2).

احتل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر درجة عظمى عند المهدي بن تومرت، فقد كان محورا لحياته فكرا وعملا منذ شروعه في رحلة العودة إلى وطنه إلى آخر أيامه، وقد أدرجه في واجب سماه "القيام بأمر الله"، ومن أوضح الأمور القيام بأمر الله عند ابن تومرت مقاومة السلطان المستبد الجائر الذي يسلك في سبيل تغيير جوره درجات مترتبة من التعريف بمظاهر الجور والفساد إلى الوعظ والإرشاد إلى التخشين في القول إلى سل السيف وإشهار الحرب، وقد سلك هو نفسه هذه الدرجات المترتبة مع علي بن يوسف الذي لم يجد معه سبل القول في التغيير فانتقل إلى سبيل الفعل وعمد إلى التغيير والقهر وسل السيف (3).

<sup>(5)</sup> ابن تومرت: أعز ما يطلب، ص224.

<sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 25.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص 141.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ص144، 146، 148،

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص278.

وهو ما يتضمنه قوله في الحث عن محاربة المرابطين "... واحتماعكم على إخماد الباطل والطلال وجهاد المجسمين والمفسدين...". وجاء أيضا: " فجاهد الكفرة الملثمين قد تعين على كل من يؤمن بالله واليوم الآخر لا عذر لأحد في تركه..."(4).

ذهب به الأمر إلى نقد الرأي الذي يقول أنه لا يجوز الخروج عن السلطان الجائر خاصة الفقهاء المساندين للمرابطين الذين "تسموا باسم العلم، ونسبوا أنفسهم إلى السنة وتزينوا بالفقه والدين وتعلقوا بالكفرة وانحاز إلى حنبهم... "(1)، هؤلاء الناس يدعون الناس إلى طاعة السلطان وعدم الخروج عليه، وقد قالوا للناس: "طاعتهم لازمة والانقياد إليهم واحب عليكم، مع علمهم بعناد الظلمة للحق وحروجهم عن السبيل وقالوا لهم عليكم السمع والطاعة في كل ما أمروكم به مع علمهم بأنهم لا يؤمرون إلا بالباطل والفساد والضلال وهلاك الحرث والنسل، وقالوا لهم تلزمكم طاعتهم في ذلك كله أتباعا لأهواء الكفرة وافتراء على الله فبغضوا إليهم أهل التوحيد... "(2).

لما استقر عبد المؤمن بمراكش أراد النظر في مصالح المسلمين وقوام أمر الموحدين، وكان رفع له أن المظالم قد ظهرت والقبالات في الأسواق اشتهرت، فكتب أبو جعفر ابن عطية كتابا إلى الطلبة والأشياخ والحفاظ يأمرهم فيه بالمعروف والنهي عن المنكر وعن سفك الدماء وجه منها نسخا إلى

بلاد الأندلس والعدوة، جمعت هذه الرسالة قوانين العدل والفضل والسياسة والرياسة، ولما وصلت إلى إشبيلية بحثوا عن هؤلاء وأرغموهم على الاعتراف $^{(8)}$ ، وهي الرسالة الجامعة لأنواع من الأوامر $^{(4)}$ .

<sup>(</sup>العزاوي)، 45/1 موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 45/1.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 48/1.

<sup>.48/1</sup> نفسه،  $^{(2)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن عذاري: **البيان**، 3/ 37 .

رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي 1/ الرسالة 6.

لقد وردت في الرسائل بعض الكلمات تعبر عن المذهب منها حزب التوحيد الله سلك الجماعة  $^{(6)}$ ، حزب الموحدين، طائفة التوحيد  $^{(7)}$ ، هذا الأمر العزيز  $^{(8)}$  هذا الأمر الكريم الأمر العالي  $^{(9)}$ .

ولتحقيق هذا الأمر نشر عقيدة التوحيد والقضاء على المجسمين البرابرة وإظهار الحق حث الناس على الجهاد وبين لهم فضله في قوله: عظم الله أمر المجاهدين وبين فضلهم، وأحبر أن الجهاد بالأموال والأنفس تحارة تنجي من عذاب أليم... "(10)، سمى الجهاد تجارة لأن المسلم باع ماله ونفسه لله سبحانه وتعالى، والشهادة في سبيل الله عظيمة فالقتل في سبيل الله حياة لكي لا يظن من يظن أنه منيت، وأورد في ذلك آيات قرآنية وأحاديث لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسِبَنَ الذِينَ الذِينَ الذِينَ اللهِ اللهِ أَمُواتًا بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (1).

ولرفع معنويات المجاهدين اتخذ من الدعاية سلاحا فعالا لذلك فعند محالفة النصر لهم فإن القدر معهم باعتبارهم يدافعون عن الدين الحق<sup>(2)</sup> في قوله:" ... وكفلت الموحدين عناية الله تعالى فلم ينل العدو منهم نيلا..."<sup>(3)</sup>.

مما سمح لهم بشتم المرابطين أعداءهم واعتبارهم كفار  $^{(4)}$ ، وشياطين ومنافقين، وكل من كذب الدعوة الموحدية فقد رفض الوحي وكذب – الرسول صلى الله عليه وسلم –  $^{(5)}$ ، لأن المهدي بشر به الرسول – صلى الله عليه وسلم – ، نلمح في رسالة كتبها عبد المؤمن سنة  $^{(5)}$  1148 من تينملل إلى جميع الطلبة بالأندلس والأشياخ والأعيان والكافة حسا إعلاميا

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 1/416، 443، 455، 470.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، 1/ 423.

<sup>.246/1</sup> نفسه،  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، 336/1.

<sup>(9)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 225/2 - 226.

رسائل موحدية، 1/ 45؛ وحكيمة إملولي: الأشكال النثرية، ص94.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية: 169.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 246/2.

<sup>(3)</sup> رسائل مو حدية - جديدة - رالعزاوي)، 247/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، 1/02، 12.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 25/1.

جاء بعد استعراضه لأهم الانتهاكات الموجودة في المجتمع فإنه ختم رسالته بتوصية تدل على الحس الإعلامي (6) جاء فيها:

"وأقرؤوه على الكافة من أعلى المنابر واستحضروا له وفود القبائل من البوادي والحواضر، واسمعوا به إفصاحا وإعلانا، وأشربوه قلوب الناس جماعات ووحدانا، فإذا فرغتم من قراءته على الجماهير، وبلغتم صحته بواجب التبليغ والتقرير، فاكتبوا منه نسخا إلى كل قبيلة من قبائل ذلك النظر وكل كورة من تلك الكور، وأكدوا عليهم فيما أكدنا عليكم فيه من تقديم العمل فيه على كل الوجوه، وامتثال نعمه على ما يحبه الله تعالى ويرتضيه، وحذروهم من التعرض لمخالفته، فلا عذر لمن لا يقصده على الفور ويأتيه، ونحن بمرصد التطلع والتسمع لما يكون منكم ومنهم لتقابل بالواجب ما يصدر عنكم وعنهم"(7).

مما يلاحظ أن ابن تومرت اتخذ من فساد الواقع المغربي الذي طرأ على المجتمع المغربي في ميادين مختلفة الذي تسبب فيه الحكام والفقهاء والخارجين عن القانون من العامة سلاحا لغرس في نفوس المغاربة منهجه، فقد أعطى المهدي لحقيقة التوحيد بعدا سياسيا واجتماعيا؛ فالانحرافات من قبل الحكام المرابطين تعضد في تصورهم الإلهي الذين أنكروا التوحيد وحسموا الله، وانتهوا بملاك المسلمين والاعتداء عليهم.

يهدف المهدي من ذلك إلى كسب أنصار وأتباع يؤمنون بعقيدته الجديدة ونشرها بين أوساط المجتمع المغربي، وبالتالي القضاء على المرابطين وتأسيس دولة جديدة في بلاد المغرب قائمة على مبدأ التوحيد التومرتي.

بير الاعتهاد بالإمامة وظمور الممدى:

<sup>(6)</sup> محمد زنبير: المغرب في العصر الوسيط - الدولة- المدينة- الاقتصاد-، تنسيق: محمد المغراوي، (الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، ط1، 1999م)، ص183.

رسائل موحدية، 1/69.

الإمامة عند المهدي تعني الإتباع والاقتداء والسمع والطاعة والامتثال للأوامر وإتباع الإمام $^{(1)}$ ، وقيام الإمام في الأمة أمر واجب لأن الإمامة عمدة الدين، فالدين متوقف في قيامه بين الناس وفي سيطرة أحكامه على الناس على إمام يرعى قواعده ويعمل على تنفيذها $^{(2)}$ .

يرى المهدي أن الإمامة أصل من أصول الدين (3) والاعتقاد بها فرض على المسلمين يجب الإيمان بها والعمل على إحلالها؛ والإمامة موجودة منذ آدم (4)، ويقول ابن تومرت"... وهو وجوب اعتقاد الإمامة على الكافة وهي ركن من أركان الدين وعمدة من عمدة الشريعة، ولا يصح قيام الحق في الدنيا إلا بوجوب اعتقاد الإمامة في كل زمان من الأزمان إلا أن تقوم الساعة، ما من زمان إلا وفيه إمام لله قائم بالحق في أرضه من آدم إلى نوح، ومن بعده إلى إبراهيم..." (5).

ومن الشروط التي يجب أن تتوفر في الإمام ما يلي:

أن يكون الإمام معصوما من الباطل، ليهدم الباطل، لأن الباطل لا يهدم الباطل، وأن لا

يكون مفسدا لأن الفساد لا يهدم الفساد وأن يكون معصوما من الفتن، وان يكون معصوما من الجور لأن الجائر لا يهدم الجور وأن يكون معصوما من البدع لأن المبتدع لا يهدم البدع وأن يكون معصوما من الكذب، لأن الكذب لا يهدم الكذب وأن يكون معصوما من العمل بالجهل، لأن الجاهل لا يهدم الجهل..."(1).

يرى ابن تومرت أنه: "على الإمام الاقتداء بعكس الصفات المنبوذة، إذا أنه لن يتمكن من التصدي لها أن لم يكن رافضا لها وبعيدا عنها "(2)، " لا يدفع الباطل بالباطل، وإنما يدفع بضده الذي هو الحق، لا يدفع الشيء إلا بضده، ولا تدفع الظلمة إلا بالنور، ولا يدفع الضلال إلا

<sup>(1)</sup> عبد المجيد النجار: **المهدي بن تومرت**، ص 224.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 234– 235.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص35.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> لخضر سيفر: التاريخ السياسي، ص227 - 228.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص297.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص297.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> لخضر سيفر: ال**تاريخ السياسي** ، ص229.

بالمهدي، ولا يدفع الجور إلا بالعدل، ولا يدفع المعصيىة إلا بالطاعة، ولا يدفع الاحتلاف إلا باللهدي، ولا يدفع الجور إلى أولي الأمر وهو الإمام المعصوم من الباطل والظلم، لأن الظالم لا يهدم الظلم<sup>(3)</sup>، هذا معنى قوله سبحانه: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ دُرِيَّتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ (4).

يرى ابن تومرت أن الإمامة متواصلة منذ الأزل بذكر إمامة الأنبياء ولأقوامهم إلى إمامة الرسول صلى الله عليه وسلم للمسلمين ومن بعده الخلفاء الراشدين (5)، إذا يقول: "ثم من بعد إبراهيم النبيون إلى داود جعله الله إماما في الأرض، وجعله خليفة وأمره أن يحكم في الناس بالحق، ولا يتبع الهوى وأمر الناس بطاعته، والأخذ بسنته والقيام بأمره والانقياد لحكمه والاقتداء بفعله والرجوع إلى علمه، وما جعل الله قائما بالحق في الأرض إلا ليطاع بأمر الله، وما أرسل الله من رسول في الأمم السالفة إلا ليطاع بإذن الله ثم الأمر كذلك إلى عيسى بعثه نبيا وإماما يقوم بالحق، واتبعه الحواريون واقتدوا بأمره، ثم كان الأمر كذلك إلى محمد المصطفى صلى الله عليه وسلم فحعله الله إمام المتقين في زمانه ورسول رب العالمين إلى كافة الخلق أجمعين... فانقاد له الصحابة... وعرفوا حق أبي بكر وعظموه... ثم بعده عمر فقال بالحق وأحسن قيام وقاموا بطاعته أحسن قيام..."(1).

فالإمام هو المتبوع إليه تؤدي الحقوق، وبه تضرب الرقاب وإليه ترفع الحدود، وبعد ثلاثين سنة من عصر الخلفاء الراشدين بدت بعد ذلك أفراق وأهواء، ونزاع واختلاف، فجاء المهدي في زمان الغربة<sup>(2)</sup>.

<sup>(3)</sup> ابن تومرت: أعز ما يطلب، ص297.

<sup>(4)</sup> سورة البقرة، الآية: 123.

<sup>(5)</sup> تشير الرسائل الموحدية إلى أن خلفاء الدولة الموحدية يقتدون بسيرة الخلفاء الراشدين. أنظر رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسائل 94، 98، 100، 112.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص 229– 230.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 213/5.

يرى سعد زغلول أن<sup>(3)</sup>: المهدي اعتبر الأنبياء أئمة بالإضافة إلى عهد الخلفاء الراشدين الذي اعتبره الكتاب استمرارا للعصر النبوي، حيث تحول الملك بعده إلى ملك عضود، فكأن النبوة تمثل المهدية والعصمة، وكأن العصر النبوي والراشدي هو عصر سيادة الفضيلة وما تلاهما من عصور المروق عن قواعد الإسلام الصحيح، وحاصة آحرها عهد المرابطين.

والإمامة الحق بعد الخلافة الراشدة هي إمامة المهدي المنتظر، الذي يعيد الحق إلى سالف عهده، ويليه عمود الإمامة الذي أنخرم بعد الخلافة الراشدة، يشير إلى نفسه تلميحا بأنه المهدي المخلص المؤيد بالحق<sup>(4)</sup>. تلمح بعض الرسائل أن الخليفة المدعو له هو ابن الخلفاء الراشدين:"... وعن الخلفاء الراشدين المرشدين أئمة الهدى، والدعاء لسيدنا الخليفة الإمام أمير المؤمنين أبي يعقوب بن الخلفاء الراشدين بالنظر الأعز والفتح الأسنى..."(5).

أولى المهدي عناية كبيرة بطاعة الإمام، لذلك حدد مجموعة من واجبات المسلم نحوه منها: "العلم بالإمام والإيمان والتصديق له والسمع والطاعة له، الرضا بحكمه والانقياد لكل ما قضى له، إتباعه والاقتداء بأفعاله (6)، الرجوع إلى علمه وإتباع سبيله، ورفع الأمور إليه كلها "(7).

من خلال ما سبق يتبين أن المهدي أولى عناية كبيرة بالإمام، ووجوده ضروري لساسة أمور المسلمين، ومن واجبات المسلم الإيمان به وطاعته، والإمامة عند المهدي هي إمامة المهدي المنتظر، لذا فهو أوجب الخروج على الإمام الجائر الذي تسبب في فساد المجتمع، وأوجب إشهار السيف في وجهه ونزع الملك له بقوة كما فعل مع المرابطين.

# المهدية $^{(1)}$ :

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المرجع نفسه، 213/5.

<sup>(4)</sup> عبد الجيد النجار: المهدي بن تومرت، ص239.

<sup>(5)</sup> **رسائل موحدية- جديدة-**، (العزاوي)، 1/ 294. أنظر الرسائل 70، 74.

<sup>(6)</sup> يلمح من ذلك أن في هذه الفكرة اتجاها شيعيا حيث يبنى على الاقتداء بأفعال الإمام ووجوب الرجوع إلى علمه، والاعتقاد بعصمة الإمام واختصاصه بالعلم السري الموروث. عبد الجيد النجار: عبد الجيد النجار: المرجع السابق، ص237.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، ص236.

اقترن المهدي أسباب ظهور المهدية بالفساد الذي ظهر في وقته، فالزمن قد كثر فيه الفساد، وانتشرت الأباطيل، واستفحل الجهل، واختلطت فيه الآراء وامتزجت، وللقضاء على هذا الفساد لابد أن يظهر المهدي الذي هو فريد في زمانه صادق في قوله، يملأ الأرض عدلا<sup>(2)</sup> " ... وأن العلم ارتفع، وأن الجهل عم، وأن الحق ارتفع، وأن الباطل عم، ... وأن الرؤساء الجهال استولوا على الدنيا، وأن الباطل لا يرفعه إلا المهدي، وأن الحق لا يقوم به إلا المهدي، وأن المهدي معلوم في العرب والعجم والبدو والحضر، وأن العلم به ثابت في كل مكان... وأن الإيمان بالمهدي واحب، وأن من شك به كافر، وأنه معصوم فيما دعا إليه من الحق... "( $^{(3)}$ )، فالمهدي " قامت عليه البراهين واتضحت في أمره السبل "( $^{(4)}$ ).

وأما عن معرفة المهدي قال: " يعرف المهدي رضي الله عنه ستة أشياء الحسب والنسب والنسب والزمان (5) والمكان والقول والفعل، فأما الحسب فحسب حزب الموحدين وأما النسب فإنه من ذرية

فاطمة، وأما الزمان فيأتي في آخر الزمان، وأما المكان فالمكان الذي قام منه، وأما القول فإنه قال أن: المهدي (وهو صادق) في قوله، وأما الفعل فإنه يفتح الدنيا شرقها وغربها"(6).

جاء في المعجب: "فلما قرر في نفوسهم فضيلة المهدي ونسبه ونعته، ادعى ذلك لنفسه، وقال: أنا محمد بن عبد الله... ورفع نسبه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وصرح بدعوى العصمة لنفسه، وأنه المهدي المعصوم، وروي في ذلك أحاديث كثيرة حتى استقر عندهم أنه المهدي، وبسط يده فبايعوه على ذلك وقال: أنا أبايعكم على ما بايع عليه أصحاب رسول الله صلى الله

<sup>(1)</sup> تقوم فكرة المهدية عند المسلمين على الإيمان برجل مسلم يرجع نسبه إلى آل البيت، لكي يخلص الأمة من الظلم والطغيان، فيملأ الأرض عدلا، ويسمى المهدي لأن الله قد هداه فاهتدى . أنظر عبد الجيد النجار: **المهدي بن تومرت**، ص240.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص243.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص294.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص130.

<sup>(5) &</sup>quot;... والرضى عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم بحسبه ونسبه ومكانه وزمانه...". المصدر نفسه، 201/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن تومرت: المصدر السابق، ص400.

الغط الثالث: ......السياسة الغكرية والمذهبية للدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الديوانية عن خلال الرسائل الديوانية عليه وسلم"(1). وفي رواية ابن القطان: " أقول وأنا محمد بن عبد الله تومرت وأنا مهدي آخر الذمان"(2).

وعندما اكتسب المهدي ثقة أتباعه اتجه إلى قرية إيجيليز اجتمع بهم تحت الشجرة وقام فيهم خطيبا: "الحمد لله الفعال لما يريد، القاضي بما يشاء، لا راد لأمره، ولا معقب لحكمه، وصلى الله على سيدنا محمد المبشر بالمهدي الذي يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا، يبعثه الله إذا نسخ الحق بالباطل، وأزيل العدل بالجور، مكانه المغرب الأقصى وزمنه آخر الزمان، واسمه اسم للنبي عليه الصلاة والسلام، ونسبه نسب النبي صلى الله تعالى وملائكته الكرام المقربون عليه وسلم،

وقد ظهر حور الأمراء، وامتلأت الأرض بالفساد، وهذا آخر الزمان والاسم الاسم، والنسب النسب والفعل"، فبايعناه على ذلك"(<sup>3</sup>).

ولا يحق لمسلم أعلن إسلامه أن يختلف عن الانضمام إلى المهدي ونصرته بعد أن سمع به، مهما كان بعده عنه  $^{(4)}$ , ففي رسالة أمير المؤمنين إلى كزولة، قال:" فما عذر من سمع بقيام المهدي في التخلف عنه ولو كان ببلاد الصين والهند حتى يلحق به ويلتجئ إليه وينجو في سفينته من الغرق العام..." $^{(5)}$ . وجاء أيضا: "... واستمسكوا بأمر المهدي – رضي الله عنه – فهو سبب النجاة والخلاص والمأمن من نوائب الانتكاس والانتقاض والموعود بالظهور والاستيلاء والانتقام من عداته والاقتصاص..." $^{(6)}$ .

<sup>(1)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص224- 225.

<sup>(2)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص89؛ وطارق محمد سويدان: ا**لأندلس التاريخ المصو**ر، مراجعة وتدقيق لغوي: راتب المصري، (الكويت: مطابع المجموعة الدولية، ط1، 2005م)، ص340.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص124 - 125.

<sup>(4)</sup> لخضر سيفر: ا**لتاريخ السياسي**، ص234.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن تومرت: أ**عز ما يطلب**، ص401.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  مجموع رسائل موحدية،  $^{(4)}$  بيفي $^{(6)}$ 

كما لمحت إحدى الرسائل الموحدية أن: " المهدي - رضي الله عنه- قد بشر به النبي - صلى الله عليه وسلم- في غير ما حديث وظهرت علاماته وآياته في قديم مزامره وحديث، ودل على اسمه وزمانه وفعله ومكانه بأدلة رفعت الأشكال والتعسف فأتى- رضي الله عنه- كما نعت النبي - عليه السلام- ووصف وقال- صلى الله عليه وسلم- فيه وفي طائفته العزيزة ما قد ظهر ظهور الإشاعة

والإذاعة، وقضى بوحوب الإثمار والأيتام والطاعة، وأخبر في جملة ما أخبر به عنهم ألهم يقاتلون على الحق إلى قيام الساعة..."(1).

عندما تمكن المهدي من كسب أنصاره أخذ يكلمهم عن المهدي من سلالة محمد — صلى الله عليه وسلم— أعلن لهم أنه المهدي، حيث هيأ لأتباعه الجو ولقبوه أصحاب العشرة يوم مبايعتهم له أولى بيعة عقدت له، وكتب للفقيه القاضي على بن الحسن الجذامي أوله بعد البسملة والصلاة " أقول وأنا محمد بن عبد الله تومرت وأنا مهدي آخر الزمان... " $^{(2)}$ . حاول ابن تومرت الاقتداء بالنبي في كثير من المواقف فقد اعتكف في غار ايجلي للتعبد والصلاة كما فعل الرسول — صلى الله عليه وسلم— بأنصاره سكان المدينة  $^{(6)}$ .

يلقب المهدي باللهمام (4)، وبعد إعلان المهدية أصبح يلقب بـ "الإمام المعصوم والمهدي المعلوم"، ولقد أثبتت ذلك الرسائل الديوانية الموحدية منها ما جاء في رسالة من والي قرطبة إلى والي غرناطة حول دخول ابن همشك في الطاعة للموحدين: " ... والصلاة على محمد نبيه الذي تبين به دين القيمة ووضح، والرضى عن الإمام المعصوم والمهدي المعلوم... "(5).

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص08.

<sup>(2)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص88 – 89.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> حورج مارسيه: **بلاد المغرب وعلاقاتها ببلاد المشرق،** ص295.

رف السبب الذي جعل المهدي يلقب نفسه بالإمام هو أن يثبت لأنصاره أنه المرشح الوحيد القادر على تولية السلطة. أنظر Abd Allah Laroui: L'histoire du Maghreb- Un essai de synthèse-, (paris, 1976), 1/162.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 127- 128؛ والرسائل 27، 44، 77،....

كان عبد المؤمن شديد التعلق بالمهدي، كثير الاحترام والتقدير له فكثيرا ما كان يتجه إلى قبره بتينملل، للتبرك به حيث قال في إحدى رسائله: " وكان مقصودنا من هذه الوجهة المباركة زيارة قبر

المكرم المهدي رضي الله تعالى عنه لتجديد عهد به تقادم، وشفاء شوق إليه لزم ولازم، والنظر في بناء مسجده المكرم تمتعا ببركاته"(1).

كان دائم الدعوة إلى الإيمان بالمهدي في دروسه وخطبه ورسائله، وكثيرا ما يحذر من إهمال أمره، وتجاهل مهديته فقد جاء في إحدى رسائله: "أن من لم يؤمن بالله ولا برسله، ولا بما جاءت به الرسل، ولا بالإمام المهدي الذي قامت عليه البراهين واتضحت في أمره السبل، فهو متماد على كفره وتجسيمه"(2).

وقد أمر العامة على حفظها والعمل بها، وألزمهم قراءة العقيدة حتى في الديار، شمل الإلزام النساء والرحال والأحرار والعبيد، وكل من توجب عليه التكليف، وقد كان يستجلب الصبيان من مختلف الأقطار لتعليمهم عقيدة المهدي، وسار أبو يعقوب يوسف على سيرة أبيه في اعتقاد المهدية، حيث أعلن عن الإيمان بالمهدي والتعظيم له (3).

أما أبو يوسف يعقوب فقد شكك في عقيدة المهدي إلا أنه ترك الأمور على عادتها في تعظيم هذه العقيدة، ويبدو أن سائر خلفاء الدولة الموحدية ماعدا المأمون تبنوا عقيدة المهدي وألزموا العمل بما ومقاومة المعارضين لها<sup>(4)</sup>.

فأبو محمد عبد الله (621-624ه/1224–1226م)، كان يعتقد المهدية، أما عبد الله عبد الله (630-640ه/1232م) فقد أعاد الرشيد (630-640) فقد أعاد الرشيد (630-640ه/1232م)

<sup>(1)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص189–190.

<sup>(2)</sup> عبد الجيد النجار: **المهدي بن تومرت،** ص404.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص404–405.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص506.

الغطل الثالث: .....السياسة الغكرية والمذهبية للدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية الديوانية والمذهبية الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية أزالها المأمون، ويبدو أن أبا جعفر المرتضى(646-665ه/1248-1266م) كان أكثر الخلفاء

أزالها المأمون، ويبدو أن أبا جعفر المرتضى(646-665ه/1248-1266م) كان أكثر الخلفاء الموحدين اعتقادا للمهدية<sup>(5)</sup>.

#### -2 العصمة:

العصمة فرع من فروع الإمامة لأنها صفة من صفات الإمام، وهي تعني الخلو عن الأخطاء والآثام على مستوى الفكر والسلوك<sup>(1)</sup>، والعصمة كرامة من كرامات المهدي، فإن الله خصه بها، فمن عصمه: عصمته من أهل الإسكندرية، فإنه رأى فيها مناكر فغيرها.

ومن عصمته منع أهل المركب من تغييره وقد هموا بذلك؛ فعندما ركب في السفينة من الإسكندرية إلى المغرب رأى في المركب خمرا فأراقه فصاح عليه صاحب الخمر وسبه ووضع يده فيه، وعندما كانت وقت الصلاة أمرهم بالصلاة فامتنعوا فشدد عليهم، أرادوا إلقاءه في البحر فهال عليهم البحر وكادوا يغرقون، فقام إليهم رجل حاج فقال لهم تداركوا أنفسكم بإرضاء هذا الرجل، فأقبلوا نحوه متضرعين، فطلب منهم الوضوء والصلاة ففعلوا وسارت السفينة فصاروا يطلبون منه الدعاء كل يوم<sup>(2)</sup>.

الواضح أن العصمة التومرتية مرت بمرحلتين الأولى: تمثل العصمة من الخطر خطر الأعداء والخصوم الذي تعرض له ابن تومرت أثناء قيامه بعملية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في طريق عودته من الإسكندرية إلى بلده.

والثانية العصمة من الخطأ التي تعني الحاكم المطلق أو المهدي المنتظر الذي يملأ الأرض عدلا والذي يخضع له جميع الموحدين، ويعترفون به بعد الله كالأنبياء وخاتم المرسلين، محمد المصطفى الذي ينبغى أن ينسب إليه المهدي المعصوم (3).

<sup>(</sup>د) مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص132.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص284.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص92.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 215/5.

اكتفى عبد المؤمن بلقب الخليفة وامتنع عن حمل لقب الإمام، وحافظ هو وابنه يوسف لابن تومرت بهذه التسمية، لذلك فأغلب الرسائل الموحدية تحمل ذكر "الإمام المعصوم المهدي المعلوم"(4).

لكن يعقوب المنصور لم يعتقد في العصمة فقد أنكرها، إذ اعتبر فكرة عصمة المهدي فكرة كاذبة وكان من رأيه أنه على المسلمين الاعتماد على كتاب الله وسنة رسوله، ومن أجل الحفاظ على مكانة الدولة يجب عليه أن يعتمد على المبادئ الأولى، وعند وفاته استدعى أقاربه ووصاهم بالالتزام بأوامر الله كما وردت في القرآن الكريم والأحاديث النبوية (1).

وكتب المنصور كتابا إلى الولايات أجابه والي إشبيلية بشأن الاهتمام بالكتاب والسنة، حاء في الجواب:" ... إلى معرفة حقيقة دينهم من كتاب الله وسنة الرسول... ولم يجعلوا لأحد من بلغ التكليف أو ناهزه في غير الاشتغال بدراسته في سبيل وأخذوا بتحصيله نسائهم وصبيالهم وإمامهم دون تقصير في وقت ولا تعطيل، فهو يتدارس بالأبرية والأفنية ويتلى حق تلاوته ابتهاجا به في وهدة

أو ثنية، قد عمرت بدراسته المساجد والمحاضر، وأعمت في استنساخ نسخته الأمدة والأقلام والمحابر وتساوى كله القريب والبعيد والبادي والحاضر..."(2).

وكان عبد المؤمن قبله قد أمر أهل بجاية بإقامة الحدود وحفظ الشرائع، وإظهار الحق بلزوم الواجبات وطلب منهم العمل بالكتاب والسنة والاهتمام بالدعوة " ... وجعلهم حارين على حكم الكتاب والسنة في التدقيق... عما أهضنا الله به إحياء معالم السنة وإحكام أمراسها، وتثبيت أركان الدعوة على وثيق أساسها وتطهير الأمة من أدراها وأدناسها... "(3).

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/الرسائل 34، 42، 46، 50، 53، 54، 55.

<sup>(1)</sup> لي تورني: حركة الموحدين، ص89، 91؛ والحسن السائح: الحضارة الإسلامية في المغرب الإسلامي، (الدار البيضاء: دار الثقافة للنشر والتوزيع، ط2، 1986م)، ص206.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 210/1 .

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 128، 129.

ولكن المأمون عندما استولى على ملك مراكش 24شوال سنة 624ه/1226م ألغى رسوم المهدي ومحا اسمه من السكة ولعنه فوق المنبر<sup>(4)</sup>،

وجاء في رسالة له:" ولتعلموا أن نبذنا الباطل وأظهرنا الحق وأن لا مهدي إلا عيسى بن مريم، وما سمي مهديا إلا أنه تكلم في المهد فتلك بدعة قد أزلناها... وقد أزلنا لفظ العصمة عمن لا تثبت له عصمة ولذلك أزلنا عنه رسمه، فيمحي ويسقط ولا يثبت، وقد كان سيدنا المنصور هم أن يصدع بما به الآن صدعنا...وإذا كانت العصمة لم تثبت عند

العلماء للصحابة... اللهم أشهد، اللهم أشهد، اللهم أشهد، أنا قد تبرأ منهم تبرؤ أهل الجنة من أهل النار..."(1).

جاء في إحدى رسائل والي إشبيلية يخبر الخليفة الناصر بقرب انتهاء الهدنة ويتوصل منه بالإذن له للورود عليه"... والرضى عن الإمام المعصوم، المهدي المعلوم... حتى وضحت معالم الحق بعد طسوم الرسوم..."(2).

كما يلاحظ أن الإمام عند المهدي هو الإمام المعصوم المهدي المعلوم، فهو الذي بشر به الرسول صلى الله عليه وسلم، يكون من آل البيت، يأتي في زمان انتشر فيه الباطل والفساد، والإمام الذي صوره المهدي معصوما من الخطأ، والعصمة صفة من صفات الإمام.

لم يتوقف الرفض للمذهب التومري على بعض الخلفاء الموحدين بل تعدى إلى بعض الطلبة منهم ولد ابن الصقر لم تذكر المصادر عنه شيئا سوى أنه من للجامع مراكش في عهد المرتضى الصقر وقت خطبة الجمعة وأعلن عن موقفه، عندما نطق الخطيب بجامع مراكش في عهد المرتضى بعصمة المهدي، كذبه عليه ولد ابن الصقر بقوله: " فأراد الخليفة المرتضى أن يسجنه ولا يقتله على

<sup>(4)</sup> أبو عبد الله السلمان: رقم الحلل في نظم الدول، (تونس، 1316ه) ص64.

<sup>(1)</sup> **رسائل موحدية – جديدة**-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 119.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 261.

قوله، فأبى الأشياخ والوزراء إلا وقوع قتله، إلا أن غلبوا عليه فآل أمره إلى القتل حوفا من أن يقول ذلك غيره، فأمروا عليه فقتلوه ظلما قبحهم الله"(3).

### ج- موقع الموحدين من المذهب المالكيي:

من خلال إحدى الرسائل الموحدية التي وجهها المهدي إلى أتباعه سنة 521ه/ 1127م نلاحظ أن الموحدين وقفوا موقفا عدائيا لفقهاء المذهب المالكي، حيث الهموهم في موقف متكرر بالتلبيس والتدليس، فقد وصفهم المهدي "... بأعوان الكفرة الملثمين... من الطلبة... تسموا باسم العلم، ونسبوا أنفسهم إلى السنة وتزينوا بالفقه وتعلقوا بالكفرة، وانحازوا إلى جنبهم، واستفرغوا

بحهودهم في معونتهم... وأعانوهم على باطلهم... ويقطعون الناس عن الحق ويردوهم عن الباطل... فلبسوا الناس بالزور والغرور وظنوا أن الأمر كما قالوا، وحسبوا أن ذلك هو الحق... وقالوا لهم طاعتهم لازمة والانقياد إليهم واحب عليكم...فبغضوا إليهم أهل التوحيد وحذروهم من الرجوع إليهم وسلوك سبيلهم... وليسوا عليهم بتبديل الكلام وتحريف القول بالزور والبهتان وتقولوا علينا ما لم نقل تجنبا وتبغيضا للحق عند العوام... ودلسوا عليهم بهذه الأبواب..."(1).

هكذا انتقد ابن تومرت الحالة التي آل إليها الفقه في عصر المرابطين من تراكم في الأقوال الخالية من الدليل الشرعي الغالب ولم يكن في موقفه هذا رافضا لمذهب الإمام مالك، ولكنه كان يريد الرجوع إلى الأصول الحديثة للمذهب فقام باختصار كتاب الموطأ، كان هدفه من ذلك هو تحرير العقل الفقهي من الترعة الفروعية التي يحكمها الجمود والتقليد والرجوع من ثم إلى القرآن والسنة والإجماع مع إعادة الاعتبار لعلم أصول الفقه وللعقل بصفته أداة للاجتهاد والاستنباط والتأويل<sup>(2)</sup>.

<sup>(3)</sup> محمد المغراوي: العلماء والصلحاء والسلطة، ص251.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة -، (العزاوى)، 47/1 - 48.

<sup>(2)</sup> محمد المغراوي: "تطور علاقة السلطة الموحدية بفقهاء المذهب المالكي إلى عهد يعقوب المنصور" مجلة آفاق التراث والثقافة (الإمارات العربية المتحدة)، ع31/ 2000م، ص 26.

وحين تولى الخليفة عبد المؤمن أمر بحرق كتب الفروع واقتصر على الأحاديث النبوية الشريفة، يقول ابن أبي زرع" ثم دخلت خمسين وخمسمائة فيها أمر عبد المؤمن... تغيير المنكر وتحريق كتب الفروع ورد الناس إلى قراءة الحديث وكتب بذلك إلى جميع طلبة المغرب والعدوة..."(3).

إلى جانب ذلك فقد وصاهم بالرجوع إلى تعاليم المهدي وهذا ما نستشفه من إحدى رسائله جاء فيها: "... وليكن جميع ما تأتونه وتذرونه في هذا المقصد وتؤخرونه جاريا على حكم الإمام المعصوم، المهدي المعلوم، ففعله هو الذي نقتدي به، ونستمسك بسببه، ونمضيه على وجهه، ونجريه على رسمه... "(4).

إلا أن علماء المالكية استمروا في ممارسة نشاطهم، بل أكثر من ذلك فالخليفة عبد المؤمن (130 – 558 م) قرب الفقيه أبي العباس بن الصقر المريي (ت 559 ه / 1173 م) الذي يعد من أكابر الطلبة الذين يحضرون مجلس عبد المؤمن والفقيه (أ) أبو بكر بن ميمون القرطبي (ت 567 ه / 1172 م) (2). كما أنه كتب للفقيه ابن الحاج (ت 177 ه / 175 ه / 175 م) يقول له: "ولكم عندنا وفقكم الله وأكرمكم من حظوظ التقريب والإيثار، وموالاة التنبيه على سبيل الدوام لكم والاستمرار فوق ما تؤملونه، وخير ما تستقبلونه ( $^{(2)}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن أبي زرع: **الأنيس المطرب**، ص195.

<sup>(</sup>ليفي)، ص 138. (ليفي)، ص 138.

<sup>(1)</sup> لخضر بولطيف: فقهاء المالكية، ص207.

<sup>(2)</sup> هو أبو بكر محمد بن عبد الله بن إدريس بن محمد العبدري القرطبي، سكن مراكش، كان كاتبا بالغا، حافظا للفقه واللغة واللغة والأدب كان يحضر مجالس عبد المؤمن إلى أن قال له شعرا فهجره عبد المؤمن ومنعه من الحضور في مجلسه. أنظر الحافظ حلال الدين السيوطي: بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: أبو الفضل إبراهيم، (دار الفكر، ط2، 1979م)، 147/1 - 148؛ وابن عبد الملك: الذيل والتكملة، 6/ 320.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> رسائل موحدية– جديدة–، (العزاوي)، ص04.

وسار الخليفة يوسف على هذا المنحى الذي شبهت أيامه بأيام عثمان بن عفان لأنه يرفق بالرعية وبعمر بن عبد العزيز في العدل والإنصاف<sup>(4)</sup>، فهو لا تحدثنا المصادر عن اصطدامه بفقهاء المذهب المالكي، على الرغم من أنه كان يخفي موقفا رافضا لفقه الفروع<sup>(5)</sup>.

انضم في عهد الخليفة يوسف جملة من الفقهاء منهم أبو محمد الصفار (ت576ه/1180)،

وأبو الوليد بن رشد (ت595ه/1198م)، وأبو بكر بن الجد الاشبيلي (ت586ه/1182م)، وأبو موسى بن عمران التلمساني (578ه/1182م).

عرف المنصور بورعه وتقواه بأحكام الشريعة الإسلامية وتطبيقها، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة الحدود، فقد كان حريصا كل الحرص على إقامة الحدود، وكان يشدد على الرعية بإقامة الصلوات الخمس ويعاقب على تركها<sup>77)</sup>. ولكن للمنصور موقف خاص من الناحية الدينية، ففي البداية طارد علم الفروع وقام بحرق كتب الفروع في مدينة فاس<sup>(8)</sup>، أعني دراسة تفاصيل العبادات والمعاملات، وأمر بإحراق كتب المذهب المالكي في كل البلاد مثل مدونة سحنون وكتاب ابن يونس ونوادر ابن أبي زيد، وكتاب التهذيب للبرادعي، وواضحة ابن حبيب، وأمر الناس بترك الاشتغال بعلم الرأي والخوض فيه، وأمر جماعة من العلماء المحدثين بجمع أحاديث من المصنفات العشرة في الصلاة وما يتعلق بها على نحو المجموعة التي جمعها ابن تومرت في الطهارة وانتشر في المغرب ووجد صدى في أوساط العامة وحفظوه، حيث قال:" وانتشر هذا المجموع في بلاد المغرب وحفظه العوام والخواص"(1). وكان المنصور يهدف من ذلك إزالة مذهب مالك من

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> لخضر بولطيف: المرجع السابق، ص 188.

<sup>(5)</sup> محمد المغراوي: "تطور علاقة السلطة الموحدية بفقهاء المذهب المالكي..."، ص26.

<sup>(6)</sup> لخضر بولطيف: المرجع السابق، ص206.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية، 1/ الرسالة 44.

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، 208/1.

<sup>(1)</sup> شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري: نماية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: عبد الجيد ترحيني، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 2004م)، 186/24؛ ومحمد الرشيد: عصر المنصور الموحدي أو الحياة السياسية والفكرية والدينية في المغرب من سنة 580ه إلى سنة 595ه، (مطبعة الشمال القسنطيني، د.ت)، ص 255؛ وعنان: دولة الإسلام، 240/5؛ ولي

المغرب، إضافة إلى ذلك كان المنصور من أشد دعاة المذهب الظاهري<sup>(2)</sup>، وقد حمل المنصور الناس على احتمال المذهب الظاهري<sup>(3)</sup>.

قام المنصور بمطاردة المالكية المعارضين لأوامر الأمير ومذهبه، فقد نكبت السلطة الموحدية بعض الفقهاء الأندلسيين سنة 586ه/1190م، تضاربت المصادر حول الأسباب أرجعها البعض إلى أن أحد المقربين من الخليفة وهو الطيب أبو بكر بن زهر (ت: 595ه/1199م) في الوشاية ببعض الفقهاء.

بينما أرجعها البعض بحملة المنصور التي تهدف إلى ترك التقليد والعمل بالحديث ووجهت المطاردة بصفة خاصة نحو الفقيه أبي الحسن بن زرقون (ت 621ه/ 1224)، الذي كان شيخ المالكية ألف في الفقه المالكي كتاب "تهذيب المسالك إلى تحصيل مذهب مالك"، وقد نكلت السلطة الموحدية به وأحرقت مكتبته "(4).

كما نكلت بالفقيه أبي محمد بن عبد الكبير بن بقى والحاج أبي بكر محمد بن خلف التجيبي المتوفى سنة 593ه/196م فسجنا الأول والثاني وحجز أموالها وعذبا عذابا شديدا، أما أبو محمد عبد الكريم فقد نجا من العقوبة، ولكن حصل على عفو الأمير مع ابن رشد<sup>(1)</sup>.

إلا أن يعقوب المنصور كان محبا للعلم والعلماء حيث استدعى الفقيه أبو العباس بن حرج البلنسي (2) ( ت 1205/601م) إلى مراكش (3)، كما تدعمت طبقة الطلبة في عهده بفقهاء حدد (4) منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منهم أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منه أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منه أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منه أبو عبد الله بن الفخار المالقي (5) ( 590/500منه أبو عبد الله بن الفخار الماله الم

134

\_\_\_

تورني: حركة الموحدين، ص 89؛ والحسن السائح: الحضارة الإسلامية، ص206؛ وعبد الله كنون: النبوغ المغربي، ص119.

<sup>(2)</sup> اشتهر على يد الفيلسوف ابن حزم القرطبي في أوائل القرن الخامس الهجري يهدف المذهب في صياغة أحكام الشريعة؛ يجب الرجوع إلى ظاهر القرآن والسنة ولا يؤخذ في ذلك بالرأي أو القياس وأن يبقى الإجماع محصورا في صحابة الرسول - صلى الله عليه وسلم-. أنظر عنان: المرجع السابق، 5/ 240.

<sup>(3)</sup> النويري: المصدر السابق، 24/ 186.

<sup>(4)</sup> محمد المغراوي: العلماء والصلحاء والسلطة بالمغرب، ص 268.

<sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاریخ المغرب**، 7/ 217.

الغرناطي<sup>(6)</sup> (597ه/1200م) وللفقهاء المالكية مكانة بارزة في الكتابة الديوانية منهم أبو الفضل بن محشرة البحائي (ت598ه/1201م) الذي كتب ليوسف بن عبد المؤمن(558 - 580ه

/1163–1184م)، ومن بعده يعقوب المنصور (580–595ه/1184–1199م) فللناصر (595–610ه/1199–1213م) وغيرهم  $^{(7)}$ .

#### ثالثًا: موقع الموحدين من المرابطين والمعارضين من خلال الرسائل

#### أ- موقف الموحدين من المرابطين:

منذ أن استقر المهدي بتينملل سنة 518ه/1124م أصبح يهدد المرابطين، حيث أعلن عليهم حربا مذهبية شعواء؛ عندما نعتهم المرابطون بالخوارج رد عليهم الموحدون بأسماء عديدة

<sup>(2)</sup> هو أحمد بن عتيق بن الحسنين زياد بن حرج البلنسي، المروي الأصل، ولد سنة 550، كان أعلم أهل زمانه بالعلوم القديمة، استدعه المنصور، فكانت مكانته عنده عظيمة، قدمه المنصور للشورى والفتوى في القضايا الشرعية، توفي في إفريقية عندما كان مع الناصر سنة 601. أنظر ابن عبد الملك: الذيل والتكملة، السفر 1/ 280، 282.

<sup>(3)</sup> لخضر بولطيف: فقهاء المالكية، ص188؛ أنظر الفصل الأول من الدراسة.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص206.

<sup>(5)</sup> هو محمد بن إبراهيم بن خلف الأنصاري، مالقي بلنسي الأصل، كان من أحفظ أهل زمانه للفقه للفقه والحديث والتواريخ والآداب، ولد يمالقة في 09 رجب سنة 511ه، وتوفي بمراكش بــ 12 من شعبان وقيل 17 من شعبان سنة 90، دفن بمقبرة تامراكشت، استجلبه المنصور إلى مراكش سنة 580، قيل عنه أنه كان فاضلا ورعا متواضعا. أنظر ابن عبد الملك: المصدر السابق، السفر 6/ 87- 90.

<sup>(6)</sup> هو عبد المنعم بن محمد بن عبد الرحيم بن محمد بن فرج بن خلف بن سعيد بن هشام الخزرجي الغرناطي، من بيت علم وحلالة، متقنا لمختلف العلوم، بارزا في الفقه وعلوم اللسان، ولد سنة 524ه، وقيل سنة 525ه، وتوفي يوم الأحد 40جمادى الآخرة سنة 597ه، دفن خارج باب البيرة. المصدر نفسه، 58/5 – 62.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> لخضر بولطيف: المرجع السابق، ص199.

منها "المحسمين" و"الزراجنة" (1) و"اللثم" و"الحشم" و"الهمج" و"الرعاع" وإتباع الهوى المضل والشح المطاع، و"اللثم، العتم الصم، البكم، العراة الحفاة، أهل الجهل والجفاء "(2).

وسبب تلقينهم بهذه الأسماء أنه قيل للموحدين: ما يقولون؟ بعد أن سمع منهم كلاما من عندهم، قالوا له: لقبونا، قال: وكيف لقبوكم؟ قالوا يقولون خوارج، قال: سبقونا بالقبيح، لو كان خيرا أحجموا عنه وما سبقونا إليه، لقبوهم أنتم، فإن الله ذكر في كتابه " فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه قولوا لهم أنتم أيضا الجسمون<sup>(3)</sup>.

أكد لهم أن جميع علاماقم ظاهرة منها ما ظهر قبل مجيئهم ومنها ما ظهر بعد توليتهم حكم البلاد؛ فالذي ظهر قبل مجيئهم خمسة وهي: "إحداهن ألهم الحفاة، والثانية ألهم العراة، والثالثة ألهم العالة، والرابعة ألهم رعاء الشاء والبهم، والخامسة ألهم حاهلون بأمر الله، والذي ظهر منها بعد أخذهم البلاد سبع، إحداهن ألهم يأتون في آخر الزمان، والثانية ألهم ملوك، والثالثة ألهم يتطاولون في البنيان، والرابعة ألهم يلدون مع الإماء، ويستكثرون من الجواري، والخامسة ألهم صم، والسادسة ألهم بكم (4)... والسابعة ألهم ما هم أهلا للأمانة والقيام بأمر الله".

والذي ظهر من أفعالهم ثمانية، وهي:" إحداهن ألهم في أيديهم سياط...، والثانية ألهم يعذبون

<sup>(1)</sup> سماهم "الزراجنة " لأنهم يشبهون طائر أسود البطن أبيض الريش يقال له "الزرجان"، لأن المرابطين بيض الثياب سود القلوب، كما سماهم أيضا المحسمين لأنهم يقولون بالتحسيم ويسمون الحشم للثامهم كما يفعل النساء المتحشمات. أنظر ابن القطان: نظم الجمان، ص132؛ وحسين مؤنس: تاريخ المغرب، ص74.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص129؛ ورسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 54/1.

<sup>(3)</sup> البيذق: أخبار المهدي بن تومرت، ص71؛ وعبد الجيد النجار: المهدي بن تومرت، ص121.

<sup>(4)</sup> يعني ألهم صم عن الحق لا يستمعون إليه، بكم عن الحق لا يقولون به ولا يؤمرون به وكل ذلك راجع إلى الجهل والعدول عن الحق. أنظر المهدي بن تومرت: أعز ما يطلب، ص385.

الناس ويضربونهم بها، والثالثة أن نساءهم رؤوسهن كأسنمة البخت...، والرابعة أنهن كاسيات عاريات، والخامسة أنهن مائلات يعني عن الحق والرشاد، والسادسة أنهن مميلات، يعني مميلات لغيرهن، والسابعة أنهم يغدون في سخط، والثامنة أنهم يروحون في لعنة "(1).

لم يبدأ لهم بالحرب، بل سبق لهم الدعوة لإتباع الحق كما كان يراه والارعواء من الباطل الذي هم فيه، محاولا إقناعهم بدعوته سلما، وجعل يبعث البعوث والرسائل متدرجا من اللين إلى الشدة ومما قاله لهم في أحد رسائله: قد أمرناكم بما نأمر به أنفسنا من تقوى الله العظيم ولزوم طاعته، وإن الدنيا مخلوقة للفناء، والجنة لمن اتقى، والعذاب لمن عصى، وقد وجب لنا عليكم حقوق بوجوب السنة فإن أديتموها كنتم في عافية ولا فسنستعين بالله على قتلكم حتى نمحوا آثاركم ونكدر دياركم، ويرجع العامر خاليا، والجديد باليا، وكتابنا هذا إليكم اعذارا وانذارا، وقد أعذر من أنذر "(2).

وكان يردد على أصحابه أن الجهاد ضد المرابطين أعظم من جهاد الروم وسائر الكفرة بأضعاف كثيرة، باعتبارهم يشكلون خطرا كبيرا على الدين، أكبر من الخطر الذي يشكله النصارى

عليه، لأنهم يلبسون الإسلام مفهوما مخالفا تماما لمفهومه الحقيقي (3)، "فجهاد الكفرة الملثمين قد تعين على كل من يؤمن بالله واليوم الآخر، لا عذر لأحد في تركه، ولا حجة لهم عند الله"(4).

وفي سنة 517ه/123م جهز جيشا لمحاربة المرابطين، قال لهم: "أقصدوا هؤلاء المارقين المبدلين الذين تسموا بالمرابطين، فادعوهم إلى إماتة المنكر... فإن أجابوكم فهم إخوانكم لكم مالهم وعليهم ما عليكم، وإن لم يفعلوا فقاتلوهم، فقد أباحت لكم السنة قتالهم "(5).

وعندما لم يجبه المرابطون إلى دعوته؛ إذ يعتبرون أنفسهم على الحق ويعتبرونه على الباطل بدأ في جمع الجيوش والمقاتلين وبدأ في استمالة القبائل وركز دعوته فيهم ليكون له سندا يحمون

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص385.

<sup>(</sup>ک مجموع رسائل موحدیة، (لیفی)، ص43.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> محمد ولد داداه: مفهوم الملك في المغرب، ص176-177.

رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 47/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص259-260.

ظهره، ولما استكمل عدده وعدته شرع في وقائعه الحربية مبتدئا بالقبائل والقرى القريبة منه ممن تدين بالولاء والطاعة للمرابطين، وجعل يغزوهم بلا هوادة وقد عرض البيذق هذه الغزوات بالتفصيل<sup>(6)</sup>.

الهم المهدي المرابطين بالشرك والانحراف عن سنة نبيه في المهدي المرابطين بالشرك والانحراف عن سنة نبيه في المهدي المرابطين المسرون في الأرض وعلى العتو السنة واستعباد الخلق  $(^{(1)})$ , وهم مفسدون في الأرض وتلاوا على الناس في أخذ أموالهم وخراب والطغيان  $(^{(2)})$ , فقد تمادوا على هلاك الحرث والنسل والاعتداء على الناس في أخذ أموالم وخراب ديارهم وفساد بلادهم وسفك دمائهم واستباحوا أكل أموال الناس بالباطل وأخذ أموال اليتامي  $(^{(2)})$ .

"فهم الكفرة الطغاة كالجبابرة والفراعنة الذين يعذبون الناس على الحق، ويقربون المحسم والفاجر، والمخمور، وقاطع الطرق ويكرمونه ( $^{(4)}$ )، كما ألهم يمارسون التمييز الطبقي والظلم الاجتماعي " فإذا رأوا محسما سفيها مضيعا، على الفجور والخمور مصرا، أو قاطعا للطريق سفاكا، أو عاصيا فاجرا أو متهاونا بالدين مستخفا بالحق، قربوه ورفعوه وأكرموه لفعله مثل أفعالهم وسلوكه لسبيلهم، ونسبوه إلى الهدى والسنة، وأعطوه السحت والخبيث ليقوى به على قطع طريق الآخرة، وسفك دماء أهل التوحيد ( $^{(5)}$ ). فجهادهم فرض وواجب على كل من يؤمن بالله واليوم الآخر ومن قتل من المحدين فهو في النار، ومن قتل من الموحدين فهو في الخرة ،

<sup>(6)</sup> عبد الحيد النجار: **المهدى بن تومرت،** ص122.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 47/1.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 47/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 47/1

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 220/5.

<sup>(5)</sup> **رسائل موحدية، 4**7/1؛ وعبد المجيد النجار: المهدي بن تومرت، ص20.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المصدر نفسه، 1/47– 48.

وكان إلى جانب هذا التشنيع بالمرابطين وإظهار عيوبهم تصدى لهم بالرد على ما قالوه فيه، حتى لا تتزعزع ثقة أصحابه به، وحتى لا يزدادوا استنقاصا لدعوته، ولقطع الطريق على هذه الدعاية<sup>(7)</sup>.

ومن ذلك قوله:" وتقولوا علينا ما لم نقل تهجينا وتبغيضا للحق عند العوام حتى لا يستمعوا إليه ولا يقبلوه، وعدوا لهم جملا من الأبواب، ونسبوا ذلك كله إلينا ليقربوا به بغض الحق في قلوب النار، ودلسوا عليهم بهذه الأبواب ليكون ذلك تنفيرا لهم عن سماعها فضلا عن قبولها، فمنها قالوا هذا رجل يكفر المسلمين، ويمتنع الصلاة على أهل القبلة"(8).

وعند وفاة المهدي بن تومرت سنة 524ه/ 1129م، تولى عبد المؤمن الخلافة سار على درب إمامه، وأخذ على عاتقه محاربة المرابطين ومطاردهم في كل مكان، حتى سقوط مراكش في أيدي الموحدين سنة 541ه/ 1146م.

يتضح من خلال ما سبق أن مواجهة الموحدين للمرابطين وتكفيرهم وتجسيمهم يتوقف على الدعوة الموحدية الجديدة التي ارتبطت بالوضع المغربي خاصة في العهد الأحير من الدولة المرابطية، التي عجز حكامها عن تنفيذ المشروع الإصلاحي في بلاد المغرب من أجل تغيير الفساد الذي عم البلاد، لذا نعتهم بالفسق والكفر، وأمر بمحاربتهم، ودون هوادة.

والرجل الوحيد الذي يقدر على تغيير هذا المنكر رجل غير عادي، يملك قدرات خارقة تفوق قدرات الناس، كما هو الأمر بالنسبة إلى ابن تومرت، لذا نجد معظم الرسائل الموحدية تمجد كراماته، وإدعائه للعصمة والمهدوية، فهذا الصراع القائم صراع عقدي وفكري عميق بين المرابطين والموحدين من أجل كسب الأنصار والقضاء على المرابطين.

ب- موقوم الموحدين من القبائل المغربية:

1- تارودانت<sup>(1)</sup>:

<sup>(7)</sup> عبد الجيد النجار: المرجع السابق، ص85.

رسائل موحدية،48/1–49.

<sup>(1)</sup> مدينة في السوس تقع حنوب الأطلس الكبير على وادي ماسة، فهي بعيدة عنه بما يزيد قليلا عن أربعة أميال، أسسها قدماء الأفارقة، وهي أكثر البلاد قصب السكر، ومنها يجلب إلى جميع بلاد المغرب والأندلس وإفريقية. أنظر الحسن الوزان: وصف إفريقيا، 118/1؛ ومؤلف مجهول: الاستبصار، ص211– 212.

بعد وفاة المهدي قاد عبد المؤمن بعض العمليات العسكرية فقام بفتح " هسكورة الجبل" و"صنهاجة الجبل"، ثم اتجه إلى إقليم السوس، فقام بفتح مدينة تارودانت سنة 529ه/1134م<sup>(2)</sup>، وكتب عبد المؤمن رسالة حول عمليات الموحدين بها<sup>(3)</sup>.

بعد استيلاء عبد المؤمن على بلاد السوس، لجأت بقايا المرابطين المنهزمين بعد مقتل قائدهم "توجين" إلى المناطق المجاورة من هنكيسة وجزولة، وانحصر بعضهم بتيونوين، قام العلوج بقيادة الأعرج من "أجر فر حان" باقتحام الموحدين في طريق" إيغران تطوف"، فاتبعهم الموحدون حتى وصلوا السوس، وعند وصول العلج "تيونوين" التف حوله من فر إلى المناطق المجاورة من أهل السوس، فاتجهوا إلى بلادهم.

قام عبد المؤمن بتمييز العسكر من الرجال والفرسان، فبعثوا سرية إلى أسفل السوس وكشفوا أن المنطقة معمورة فقتلوهم وغنموا غنائم، ثم ولوا أدراجهم، وفي الليلة الموالية بعثوا سرية أخرى إلى بقية البلاد، فقتلوا وغنموا أكثر من المرة الأولى<sup>(1)</sup>.

وأما عسكر الموحدين اتجه إلى تارودنت، فهربت بقايا المرابطين، إلا الذين كانوا في تاجندويت ورقالة، فقتل الموحدون كل الذين وجدوه من المرابطين في المنطقة، وعند نزول الموحدين في وسط وحلفائهم من العلوج تارودنت حرقوها، وأطلقوا النار في قصب السكر، واستولى عبد المؤمن عليها بعد الهزام المرابطين<sup>(2)</sup>.

### -2 **ڪزولة**

<sup>(2)</sup> ابن القطان: **نظم الجمان**، ص237.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 03.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 51؛ وابن القطان: نظم الجمان، ص263؛ وابن خلدون: العبر، 6/ 270-271؛ وعلام: الدولة الموحدية، ص113- 114؛ وميراندا: التاريخ السياسي، ص109.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، 1/ 51–52؛ وسعد زغلول: **تاريخ المغرب**، 288/5.

<sup>(5)</sup> يسميها البعض حزولة بالجيم، شعبها بدوي إخوة صنهاجة لأم، لذلك أضيفوا إليهم في الترتيب، ويدرجهم بعض النسابين والمؤرخين في مصمودة لقرب مواطن الفريقين، كانت مصمودة تسكن حبال درن وحزولة تسكن قرهم بإقليم سوس. أنظر عبد الوهاب بن منصور: قبائل المغرب، (الرباط: المطبعة الملكية، 1968م)، 331/1. يحد حزولة شرقا درعة وغربا حبل العلم

كانت كزولة من القبائل المدعمة للمرابطين، قامت جزولة بمساعدة المرابطين في سنة 1138ه/533م، إلا أن هذه المساعدات وصلت بعد وقوع الهزيمة بالمرابطين، فاتجهوا إلى مكان وقوع الهزيمة، وتعرضت لبعض ضربات الموحدين بعد أن نصبوا لهم الكمائن، وقتلوا عن آخرهم وأخذت دوابهم وأسلحتهم وخضعت للموحدين بعد الهزام جيش المرابطين<sup>(4)</sup>. أما البيذق فقد اعتبرها "أول غزوة غزاها –عبد المؤمن–، تقاتلا فيها مع تاشفين والشينيور، وافترقا عنها بسلام"<sup>(5)</sup>.

وحسب رواية أخرى أن عبد المؤمن حاول قطع الطريق على المرابطين لعدم انتقالهم من ساحل حاحة إلى وادي سوس؛ لذا فقد قام بتشييد حصن بالأودية الواقعة أقصى جبال الأطلس المقابل للمحيط الأطلسي، ولما علم تاشفين بذلك قرر العودة إلى مراكش، وعند وصوله إلى منطقة ركراكة تخلت عنه قوات قبيلة جزولة، وأثناء انسحابها فاجأها عمر أصناك وغنم منها ما يقارب ثلاثة آلاف فارس، في الوقت الذي أعلن أهالي جزولة خضوعهم للموحدين (1).

فوجه عبد المؤمن إليها رسالة يحثها فيها التخلي عن المرابطين جاء فيها: "كتبنا إليكم هذا الكتاب نصيحة وتنبيها وتذكرة وتأكيدا في تبليغ الحجة... وقد تعجبنا منكم كل العجب، والتبس علينا أمركم، ولم ندر من أين أوتيتم ابغضا منكم للحق ام جهلا بمنافع انفسكم ام تعام عن رشدكم ... ولو لم تكن إلا الحمية والخروج إلى الحرية من عبودية الأشرار، اللثم، الغتم، الصم، البكم، العراة، الحفاة، أهل الجهل والجفاء، ...فما عذر من سمع قيام المهدي في المتخلف عنه، ولو كان ببلاد الصين والهند... ولما وصل بعض عسكرنا إلى تلك الجهات، فهاجر إليه بعض

141

\_

ومن الشمال حبل الأطلس. أنظر مارمول كربخال: إ**فريقيا**، ترجمة: محمد حجي ومحمد زنيبر ومحمد الأحضر وأحمد توفيق وأحمد بنجلون، (الرباط: دار المعرفة للنشر والتوزيع، 1989م)، 2/ 68.

<sup>(4)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص15؛ وابن القطان: المصدر السابق، ص264.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> أخبار المهدي بن تومرت، ص83.

<sup>(1)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص264؛ وميراندا: التاريخ السياسي، ص 109.

إخوانكم، وعرفنا بما تحقق عنده من أحوالكم في الخير وصحبة أهل التوحيد، والانحياز إلى جنبتهم، واثني رجاؤنا فيكم... فإذا وصلكم كتابنا هذا فتأملوه وتفهموه..."(2).

في سنة 597ه/1191م قام بسوس رجل من جزولة يسمى عبد الرحمان المدعو أبا القصبة،

يعرف عندهم بابن" الجزارة"، فدعا إلى نفسه واحتمع إليه خلق كثير (3) "فإنه قد نحم هذه المدة ببلاد جزولة شقي يدعي المحال، ويتبع الخبال...، و(أن كل من شايعه من الجهال وكل من اغتر) (...) و لم يعرف (الفرق) بين الهدى والضلال..." (4).

فكلما بعثت له بعثة موحدية هزمها، إلى أن بعثوا بعثا من الموحدين والغز وأصناف الجند<sup>(5)</sup>

بعدما تحرك الناصر إلى ركراكة  $^{(1)}$ ، فالتقى الجمعان، وقتل عبد الرحمان وسير برأسه إلى مراكش  $^{(2)}$ .

أصبحت ثورة حزولة خطيرة على الموحدين خاصة بعد هزيمة العقاب، وتولى الخليفة المستنصر وهو صغير قضى على هذه الثورة سنة 1215ه/1215م، بعث المستنصر برسالة إلى البلاد يخبرهم بهذا النصر العظيم حاء فيها: "وذلك بأن اجتمعت عليه القبائل، وتقربوا بقتله وقتل أشياعه "(3).

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 54/1-55.

<sup>(3)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص395.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية، 329/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> عبد الواحد المراكشي: المصدر السابق، ص395.

<sup>(1)</sup> العزاوي: رسائل موحدية – جديدة-، 2/ 173.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عبد الواحد المراكشي: ا**لمعجب**، ص395.

رسائل موحدية، 330/1.

وجاء في رسالة أحرى: "وهيأه فضل الله عليها وعلى الناس، من قتل الشقي الذي نجم بالقبلة، وكتم الحق الذي لا يضره كتم كاتم...، وإنه لفتح من الفتوح التي يأتي بها أسعد الأزمان "(4).

# -3 ثورة الماسي (5) بالجنوبج:

تعتبر حركة محمد بن هود المعروف بالماسي أول ثورة تواجه عبد المؤمن بعد إعلانه أمير المؤمنين سنة 541ه بعد سقوط مراكش، بالرغم أنه كان قائدا مشاركا لعبد المؤمن، الأومنين سنة 541ه بعد سقوط المدينة و فاية الأسرة اليوسفية، جمع حوله عددا كبيرا من الأنصار (6) وسمى نفسه بالهادي " استمال الناس بخزعبلاته، واستهوى القلوب بمهولاته، ونصب له الشيطان من حبالاته فأتته المخاطبات من بعد ومن كثب ونسلت إليه الرسل من كل حدب..."(7).

بعث له الخليفة عبد المؤمن عدة حملات أولها قام بها أبو زكريا بن يجيت المعروف بانجمار الذي سار إلى معقل الشقي، إلا أنه لقي منه هزيمة قاسية ورجع إلى الخليفة خاسرا<sup>(8)</sup>، وهكذا كان على عبد المؤمن أن يوجه إلى المرتدين الشيخ أبو حفص عمر بن يحيى الهنتاتي<sup>(1)</sup> بعسكر مشى إلى هزميرة وهزمهم وبدد شملهم، ومضى إلى جزولة حيث هزم الماسي" كان للناس هناك موقف أخذت الحرب فيه حقوقها، ونهجت به طريقها وعرفت به رجالها وفريقها، وكنا نحن في بخاصتنا في الساقة فحملنا على من يليها من الولاء، فكانت

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ 332؛ أنظر الرسائل 99، 100، 101.

<sup>(5)</sup> هو محمد بن عبد الله بن هود، كان يعمل في تبييض الملابس الجديدة بالشب أو بتراب الفرن بمدينة سلا، فلقب بالماسي نسبة إلى رباط ماسة في أقصى بلاد السوس الأقصى، وهو أصلا رباط عبد الله بن ياسين، استقر في رباط ماسة في شعبان سنة 541ه/6مارس1147م، وبعدها حمل لقب الماسي نسبة إلى الرباط الشهير، فقيل أن اسمه محمد بن عبد الله الذي كان أصلا عمر بن الخياط، ومن لقب الهادي أن الرجل كان يصل حركته بدعوة ابن تومرت فكأنها دعوة موحدية أصولية مبنية على الإمام المعصوم المهدي المعلوم مع تعديل في وصف المهدي إلى الهادي. أنظر سعد زغلول: تاريخ المغرب، 346/5-347.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ابن عذاري: البيان، 31/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية، 57/1 – 58.

<sup>(8)</sup> ابن خلدون: ا**لعبر**، 6/ 274؛ وسعد زغلول: المرجع السابق، 346/5-347.

<sup>(1)</sup> ابن عذاري: **البيان**، 31/3.

هناك كرات شهيرة، وحملات كثيرة... فصرع (بحمد الله) لحينه، (وبادرت اليه بوادر منونه)..."(2).

وبعث بعدها الشيخ أبو حفص الهنتاتي برسالة إخبارية للخليفة عبد المؤمن تحمل في طياها خبر مقتل الثائر الماسي: "كتابنا هذا من وادي ماسة، بعدما تجدد من أمر الله الكريم، ونصره المعهود المعلوم...فتح بحر الأنوار إشراقا واحدق بنفوس المؤمنين احداقا، ونبه من الأماني النائمة حفونا واحداقا "(3).

يرى سعد زغلول أن (4): اتخاذ الماسي لقب الهادي بدلا من المهدي تعبيرا عن الإيجابية والفاعلية في العمل بالهداية على عكس ما يمكن أن يكون من سلبية في المهدية والعصمة فهذا ما يفسر نجاح الماسي في نشر دعوته الهادية ضد الموحدية المهدية، وكذلك الأمر بالنسبة لدخول الكثير من قبائل بلاد السوس في الدعوة الهادية المضادة، فكأنها حركة ردة جديدة.

رغم مقتل الماسي في أواخر سنة 541ه/ مارس1146م فإن جذور ثورته ظلت باقية في رغم مقتل الماسي في أواخر سنة 541ه/ مارس1146م فإن جذور ثورته ظلت باقية في كل بلاد المغرب، فسار الشيخ أبي حفص عمر الهنتاتي إلى برغواطة  $^{(5)}$  فهزموه، واتحه بعدها إلى تادلا $^{(6)}$  حيث حدد عسكره ومشى إلى مكناسة  $^{(7)}$  بعد أن ترك على حصار فاس قائده أبا بكر يحي بن الجبر مع جماعة من الموحدين يصحبهم الشيخ أبو إبراهيم إسماعيل ايجيج، وصل عبد المؤمن إلى مكناسة وضرب عليها الحصار  $^{(1)}$ .

<sup>(2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة-، (العزاوى)، 57/1 - 58.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 57.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب**، 248/5.

<sup>(5)</sup> وهذه القبيلة يقال لها: بلغواطة، بلام مفتوحة، واسكان الغين، والنسب إليها بلغواطي. أنظر أبو الخطاب عمر بن حسن ابن دحية: المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق: إبراهيم الأبياري وحامد عبد المجيد وأحمد أجمد بدوي، مراجعة: طه حسين، (بيروت: دار العلم للجميع للطباعة والنشر والتوزيع، 1955م)، ص88.

<sup>(6)</sup> إقليم غير شاسع يبدأ من نهر العبيد وينتهي عند نهر أم الربيع، أما حنوبا فإنه ينتهي بين حبال الأطلس، وشمالا في المكان الذي يلتقى فيه وادي العبيد ونهر أم الربيع. أنظر الحسن الوزان: وصف إفريقيا، 174/1.

<sup>(7)</sup> تقع شمال فاس، بما الكثير من الزيتون. أنظر ابن سعيد: كتاب الجغرافيا، ص141.

<sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 327/5...

كانت القوات المحاصرة تتكون من ستة آلاف فارس، بنت القوات عليها سورا وحفروا الخنادق، كان أهلها في سجن لا يستطعون الخروج منها سواء شرقا أو غربا، وتركوا على هذا السور أبوابا يدخلون منها لقتال أهل البلد<sup>(2)</sup>.

وفي عهد المأمون وفي سنة 29ه/1311م قامت بعض القبائل بحصار مكناسة منها فازاز وزرهون، كتب سكانها رسالة استنجاد وبعثوها إلى المأمون بمراكش، تحرك بجيوشه إليها مما جعل هذه القبائل تفك الحصار عن المدينة، جا في الرسالة:"... فإغاثته واجبة، وحمايته حاجبة، فالعجل العجل، قبل بلوغ الأجل، والغياث، قبل تمكن الفساد والإعباث...

رج) إمام الهدى سمعا لدعوة شاك ثوى بين هلاك رهين هلاك وأوشك أن يغتال مكناسة الردى وتبكي على ما تحتويه بواكي أحاطت به الأعداء من كل جانب فقد قعدت منها بكل شراك وقد زارها من أهل زرهون هولها وبثوا لها التطليق بعد ملاك وأبناء فازاز له مستنفزة

.... رفع هذه الشكوى إلى المقام الإمامي الأعلى... وأعلامه وعبيده المستجيرون بعدله: أهل مكناسة تلافى الله... مستصر حين حلاله"(3).

-4 ثورة سبتة (<sup>4)</sup>:

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن الخطيب: ا**لحلل الموشية،** ص102.

<sup>(3)</sup> رسائل مو حدية - جديدة - (العزاوي)، 1/ 387 - 388.

<sup>(4)</sup> مدينة كبيرة سماها الرومان" سيفيطاس"، كما أطلق عليها البرتغاليون "سوبتة"، أسسها الرومان في مدخل مضيق أعمدة هرقل. أنظر الحسن الوزان: وصف إفريقيا، 316/1.

في سنة 542ه/ 1147 عاد يجيى الصحراوي بعد أن هرب من الأندلس فتولى أمر سبتة واتجه إلى برغواطة وتحالف معهم واتجهوا إلى دكالة (1) اجتمع عليه البرغواطيون، وهكذا أصبحت دكالة مركز لحركة إحياء مرابطية يقودها الصحراوي.

واتبع علي بن عيسى صاحب أسطول الأندلس، وانتهت المطاردة بمحاصرة سبتة بالقطائع، واستخدم قائد الأسطول الحيلة في تهدين سبتة عن طريق امتناع الأمير المرابطي بالدخول في طاعة الموحدين، إلا أن علي بن عيسى قتله الصحراوي لأن هذا الأخير أراد أن يغدر به، وقتل الصحراوي والد الماسي واتجه إلى يحي الصحراوي إلى برغواطة وتحالف معهم واتجهوا إلى دكالة (2). وفي دكالة احتمع البرغواطيون على الصحراوي ومعهم أهل دكالة وهكذا أصبحت دكالة مركزا لحركة إحياء مرابطية يقودها إلى الصحراوي.

بعث إليهم الخليفة عبد المؤمن يصلاسن فدخل سلا بالسيف وبعد تهدين برغواطة في تامسنا وإقرار الأمور في السوس الأدنى (فاس ومكناسة والعدوة سبتة وطنجة) رجع يصلاسن إلى مكناسة واتجه الجميع وعلى رأسهم الخليفة إلى العاصمة (4)، فأرسل عبد المؤمن الرسائل من مراكش إلى كل البلاد جاء في الرسالة " بعد كمال الغزوة المباركة وإتمامها وإطفاء نار الفتنة ببرد الهدنة وسلامها، وإلصاق أنوف الكفرة المرتدين برغامها، وقطع دابر القوم المجرمين في هذه الجهة وما انتظم في نظامها؛ ونال الغزاة في هذه الحركة الميمونة من الأجور، والمغنم الموفور ... وقد آن لكم، أيها المؤمنون أن تجددوا توبتكم تجديدا وكيدا... "(5).

في سنة 542ه/114م ثار أهل سبتة على الموحدين تسببت في قتل عامل الموحدين بسبتة ورسالة عبد المؤمن إليهم تمدف إلى النصح وتدعوهم إلى الدحول في الدعوة الموحدية باعتبارها

<sup>(1)</sup> تمتد ناحية دكالة من تنسيفت غربا وتنتهي على شاطئ المحيط شمالا، وعند وادي العبيد جنوبا، وأم الربيع غربا، بما عدد من المدن منها: اسفي، قنط، تيط.... . أنظر الوزان: وصف إفريقيا، 147/1، 152.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 353/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، 353/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 354/5.

<sup>(</sup>ح) مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص02؛ ورسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 05.

عقيدة صحيحة انتصرت على المرتدين وقضت على المرابطين وبهذه الفتوح ظهرت من آيات المهدي العجب العجاب وفاضت البركات وكثر الرزق وانتشر الأمن.

" وتغتنموا من هذه النصائح التي تتداولكم حظا مفيدا، وتشهدوا الله على التمسك بعصم الإيمان... فبادروا - رحمكم الله- إلى طاعة الله تعالى في العلانية والنجوى، وشدوا أيديكم على هذا الحبل المتين الأقوى، وأعلموا أنكم راحلون، فتزودوا فإن خير الزاد التقوى؛ وحافظوا - أصلحكم الله- على إخلاص النيات، والتزام الصلوات، وسائر أعمال الطاعات، وتلاوة القرآن والتوحيد فهي أكرم التلاوات. واصفحوا، واصلحوا، وتعاملوا بالخير تفلحوا، وأقرعوا أبواب الرحمة بإيمان الأيمان تستفتحوا؛ وواضبوا على تغيير المنكر وأتمروا بينكم بمعروف تنجحوا.

واشتغلوا بدينكم اشتغالا يخلصكم، والتزموه التزاما يخصكم على الدوام ويحرصكم؛ وتزيدوا من الأعمال الصالحة في هذه الأعمار التي لا تزال مع اللحظات تنقصكم. ورحم الله إمرءا عرف النصيحة فابتدرها، وجاهد نفسه على طاعة الله فقهرها..."(1).

وفي سنة 629ه/1231م حاولت سبتة الاستقلال عن المأمون بزعامة أخيه عمران بن أبي موسى، وفي نفس الوقت ساهمت بعض قبائل الأطلس المتوسط بتضييق مكناسة فخرج إليها المأمون<sup>(2)</sup>، وكان قد وصله استنجاد أهلها برسالة من إنشاء ابن عبدون يشتكون من حصار وعيث قبائل فازاز وزرهون<sup>(3)</sup>.

اتجه المأمون إلى مكناسة فتراجعت عنها القبائل المحاصرة لها، ثم تحرك منها إلى سبتة وحاصرها لمدة ثلاثة أشهر دون نتيجة، تحرك بعدها إلى مراكش للدفاع عنها بسبب دخول يحي المعتصم مراكش وتخريب كنيسة النصارى، غير أن المأمون مات عند وادي أم الربيع في آخر ذي

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص02- 03.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 212/2.

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية، - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 120.

الحجة من سنة  $629ه/1231م^{(1)}$ ، واختير ابنه الرشيد خلفا له وأعلنت له البيعة من طرف القبائل $^{(2)}$ ، وانتصر على المعتصم و دخل مراكش سنة  $630ه/1232م^{(3)}$ .

وفي سنة 1249ه/1249م ثارت سبتة بقيادة أبو القاسم العزفي بمساعدة أبو العباس الرنداحي قائد أسطول المدينة  $(^4)$ , وتقرر الارتباط بالدولة الموحدية شكليا، فتوجه وفد إلى الخليفة المرتضى لتقديم البيعة  $(^5)$ , بعث ابن أشرقي تحت إشراف العزفي  $(^6)$ , وأغلب الظن أن العزفي كتب للخليفة بعدم صلاحية هذا العمل، فكتب المرتضى له بجواب مؤرخ بـ 14 رجب سنة للخليفة بعدم صلاحية على عزل العامل ابن أشرقي، "ومن كرهته الرعية فإنا لا نستعمله بحال عليها" $(^7)$ , كانت سبتة تعيش حالة من الرسوم الجائرة والمظالم ، فأمر الخليفة بإلغائها $(^8)$ .

هذا ما فسر الضعف الذي تعاني منه سبتة في النشاط التجاري، مما أدى بالحكومة بالضغط عليها من أجل جمع المجابي على التجارة الداخلية والحرف المختلفة والزراعة، وقد جاءت به إحدى الرسائل الموحدية وهي رسالة القبتوري إلى الخليفة المرتضى يشتكي فيها من ضعف المجابي بسبب انقطاع أسفار النصارى لثغر سبتة، وأن أهم ما بقي هي مجابي الزيت (9).

#### 5- ثورة غمارة:

عندما قرر عبد المؤمن غزو غمارة، أقام بجبل غياتة لمدة شهرين والحرب قائمة على طريقة المطاولة بالفرق العسكرية، وأثناء الصراع جاءت الأخبار من طرف الجواسيس إلى سير بن علي، بأن عبد المؤمن قرر غزو غمارة، فقرر أن يشغله عن ذلك باستمرار الصراع في جبل غياتة،

<sup>(1)</sup> اين عذاري: ا**لبيان،** 3/ 296– 297، 298.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ر**سائل موحدية – جديدة**–، (العزاوي)، 1/ الرسائل 221، 124.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 300/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 397/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> العزاوي: ر**سائل موحدية**، 214/2

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> **رسائل موحدية،** 1/ التقديم 4.

المصدر نفسه، 1/ التقديم $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، 1/ التقديمان 74، 76.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، 1/ 115–121.

بشكل متصل وبأسلوب متواتر، عن طريق حشد أربعة آلاف فارس يقسمون أنفسهم إلى قسمين؟ كل قسم يتكون من ألفي فارس، فتقاتل مع الموحدين بشكل متواصل لمدة أسبوع، لتحل محلها الجماعة الأخرى وهكذا بالتناوب<sup>(1)</sup>.

ومن جهة أخرى عمل عبد المؤمن على تثبيط همم أبناء جلدته من الزناتية، فجعل زيري بن ماخوخ يراسل إخوانه الزناتية على أن يدبروا الهزيمة يوم اللقاء، ونتج عن التدبير مسير زيري بن ماخوخ مع ثلة مختارة من الرجال من جبل غياتة إلى محلة محمد بن يحي بن فانو وأن يضربوا فيهم، فنجحت الخطة بانتصار الموحدين وهزيمة عسكر محمد بن يحي قائد المرابطين<sup>(2)</sup>.

بعد أن توفي عبد المؤمن بن علي تولى ابنه يوسف الخلافة ثارت قبائل في المغرب الأقصى منها صنهاجة وغمارة بقيادة مزدرغ الغماري، بعث الأمير أبو يعقوب يوسف لقتال الثوار الغماريين الشيخ أبا حفص أينتما والهنتاتي على رأس عسكر من الموحدين، نجح أبو حفص في مهمته (3).

ولكن في سنة 562ه/ $^{(4)}$  استمرت ثورة غمارة ممثلة في حركة سبع بن منخفاد بصفته ثائر حبال قمم الثلج ويسمى الكواكب $^{(5)}$ ، وأمام خطورة الثورة "قايسنا بين جهة المرتدين من صنهاجة وغمارة، فرأينا شر غمارة أوفى سراية، وأبلغ نكاية... $^{(6)}$  اتفق الرأي لقمع الثورة بتجهيز العساكر من الموحدين إلى بلاد صنهاجة " فنظرنا إلى ذلك في تجهيز عسكر الموحدين... $^{(7)}$ ، في منطقة القلعة تم إسناد قيادة الحملة إلى الشيخ أبي سعيد يخلف بن الحسين $^{(8)}$ .

<sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب**، 5/ 294.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، 5/ 294.

<sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 25؛ وابن عذاري: البيان، 97/3؛ وسعد زغلول: المرجع السابق، 61/6؛ والحسن الشاهدي: "تاريخ الموحدين..." ، ص107.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ الرسالة 15. (العزاوي)، 1/ الرسالة 15.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 62/6. سماه ابن أبي زرع بجل: تيزران. ا**لأنيس المطرب**، ص210.

<sup>.100/1</sup> رسائل مو حدیة، 1/00/1.

<sup>(7)</sup> المصدر نفسه، 1/ 100.

<sup>.</sup> 132-131/2 الاستقصا، 1/100؛ ابن عذاري: المصدر السابق، 3/100؛ والسلاوي: الاستقصا، 132-131/2

وإذا كانت الحملة الأولى التي قام بما الشيخ أبو حفص الهنتاتي قد انتهت بالقضاء على مفتاح الصنهاجي أو مرزدغ، وهذا ما توضحه الرسالة "وكان الشيخ الأجل أبو حفص... بمن معه من عساكر الموحدين... في جهة أخرى من بلادهم ورسم لهم من العمل في تلك الجهات... من النصر والفتح... "(1). فإن حملة الشيخ أبي سعيد يخلف لم تحقق ما كان يرجو منها، لذا خرج إليها الأمير يعقوب صحبة أخيه السيد الأعلى أبي حفص مع أخوهم أبي سعيد صاحب قرطبة حيث تمت الإحاطة بالأعداء وقتل سبع بن منخفاذ وحمل رأسه(2)، واستولى الموحدون على الجبل كله وضربت به خيامهم وأقتفوا أثر الفارين وأخذوا منهم الأموال والحريم، وفي اليوم التالي أخذ الموحون متابعة التفتيش عن بقايا المهزومين(3).

أدخلوا البقية في الدعوة الموحدية، وبذلك اكتمل الفتح وأحصيت المغانم فكانت من البقر اثنا عشر ألفا ، ومن الغنم سبعة وعشرون ألفا وثلاث مائة، ومن السبي ثلاثة آلاف وست مائة وسبعة وأربعون أما الدواب فكان عددها ست مائة وسبعة عشر $^{(4)}$ . وبعد تمدين حبل غمارة عهد الأمير يوسف بولاية سبتة وسائر بلادهم إلى أخيه السيد أبي على الحسن  $^{(5)}$ .

فخاطب أبو يعقوب الموحدين بالفتح الشامل في رسالته من كتابة ابن عياش وتفيد تلك الرسالة بخبر أنه كان لسبع بن منخفاذ أخ اسمه عمران"... جملة من اشياحهم مع أخ لغويهم، وموقد نارهم يعرف بعمران بن منخفاذ..."(7)، أظهر للموحدين أنه يرغب في التوحيد والطاعة (8).

<sup>(1)</sup> نفسه، 1/ 101.

<sup>(2)</sup> ابن حلدون: العبر، 282/6-283؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 63/6؛ وعبد العزيز سالم: المغرب الكبير، ص797.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ الرسالة 14.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، 1/ 105.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 65/6.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  ر**سائل موحدية**،  $^{(1)}$  الرسالة  $^{(6)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> المصدر نفسه، 1/ 102.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سعد زغلول: المرجع السابق، 6/ 64.

### 6- ثورة مسكورة<sup>(9)</sup>:

في سنة 156/550م تمرد ابن توندوت وهو أحد زعماء هسكورة بسبب تحويل الحكم من الاختياري إلى الوراثي، وابن توندونت من أنصار المهدي، وجاءت الرسالة على شكل عتاب وتذكيره بمقام أبيه ونصحه بالعودة إلى الطاعة (1)، وتشير إحدى الرسائل من مجموع رسائل موحدية المؤرخة بجمادى الثانية عن ثائر لا تذكر اسمه، ولكن يبدو أنه ثائر هسكورة، وهو من أنصار الموحدين وتلمح الرسالة على أن أنصاره تخلوا عنه (2). وفي سنة 552ه 1157/552م قام عبد المؤمن بحركة عبر قبائل جنوب مراكش، وأثناء هذه الحركة استقبلته القبائل معلنة توبتها منها هسكورة (3).

إن الاتجاه الجديد في سياسة عبد المؤمن المتمثل في استئثار أسرته بالخلافة وتعيين أبنائه على الأقاليم ساعد أخوي المهدي التمرد عليه، فقتل عامل مراكش من قبل عبد المؤمن وجمعا حولهما الساخطين على النظام، وتشير الرسالة إلى أن عبد المؤمن كان طيبا في معاملة الثائرين، إلا أهما خرجا عن أمر المهدى حتى صارت حرماته منتهكة، بفشلهما قتلهما قتلهما (4).

### :<sup>(5)</sup>غصة – 7

ثارت قفصة على العامل الموحدي عمران بن موسى الصنهاجي بزعامة الرندي (المنتزي) الذي كان منفيا من بجاية، بمساعدة " ذؤبان الأعراب وأوباش الأكراد"، وقاموا بشن الغارات على الموحدين، وسعوا إلى الفساد في الأرض<sup>(6)</sup>.

<sup>(9)</sup> وهم أبناء تصكي العرجاء ولا يعرف لهم أب، اندرجوا في عهد الموحدين ضمن حلف مصمودة بانتمائهم إلى الدعوة الموحدية، فهي قسمين، هما: هسكورة القبلة وهسكورة الظل. أنظر بوزياني الدراجي: القبائل الأمازيغية- أدوارها-مواطنها- أعيالها-، (دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، 2007م)، 2/ 225.

رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/الرسالة 8.

<sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 15.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المصدر نفسه، الرسالة 17.

<sup>(4)</sup> نفسه، الرسالة 11.

<sup>(5)</sup> كان اسم مدينة قفصة مدينة الحنية، لأن فيها بنيانا قديما مثل الحنية فكانت تسمى بها، وهي متوسطة بين القيروان ومدينة قابس. أنظر مؤلف مجهول: الاستبصار، ص 152.

وعندما وصل الموحدون إلى إفريقية، علموا بهذه الحركة، فوجهوا إليهم إنذارا ، وأمروهم أن يبتعدوا عن ما يفعلون، ولكن دون حدوى، لذا قرر الموحدون محاصر هم (7)، وكانت حول البلد غروس وبناءات وعرة المسالك، فأخذ الموحدون في هدمها وإزالتها، أحاطوا بالمدينة وشدوا عليها الحصار، نصبوا عليهم المجانيق والدبابات والأبراج، وردموا خنادقهم، وخلصت المدينة في النهاية

للموحدين، بعدما أن أبعد ابن الرند إلى سلاحتي توفي فيها(1).

أصبحت هذه المدينة العتيقة جميلة ومحصنة، بناؤها عتيق وفناؤها واسع، محاطة بالنخيل والأعناب والزيتون والرمان وفواكه متنوعة "صنوان وغير صنوان"، تخرج منها عيون، فتسقي الأراضي المحاورة، فموقعها استراتيجي تقع بين بلاد الجريد وبلاد إفريقية، فهي مطلة على طرابلس<sup>(2)</sup>.

في سنة ست وسبعين وخمس مائة (3) استكمل أبو يعقوب قواته عدة وعتادا، عزم على غزو قفصة وبلاد القيروان، وعند وصوله بجاية تأكد أن ابن المنتصر يحرض العرب على الفتنة، قبض عليه الخليفة، فأخذ ما وجد عنده من الأموال، سار أمير المؤمنين من بجاية حتى شارف قفصة، واتجه إليه أشياخ العرب من قبيلة رياح وسارعوا إلى الطاعة للموحدين طالبين الآمان (4).

<sup>(6)</sup> رسائل مو حدية ، 152/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> المصدر نفسه، 146/1–147.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفسه، 1/ 146–147، 155

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، 1/ 148– 149؛ ومؤلف مجهول: ا**لاستبصار**، ص151.

<sup>(3)</sup> يرى البعض أنها فتحت سنة خمس وسبعين وخمسمائة. أنظر أبو محمد عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان اليافعي اليمني: مرآة الجنان وعبرة اليقضان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه: حليل المنصور، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1997م)، 316/3.

<sup>(4)</sup> ابن عذاري: البيان، 141/3؛ وميراندا: التاريخ السياسي، ص273.

حاصر أبو يعقوب قفصة، وأخذ يضرهم بالمنجنيق وغيره من أدوات الحصار حتى طلبوا العفو، وأعفوا عنهم وافتتحت قفصة واسكنها بعسكر من الموحدين، ونزل عنها الشقي المعروف بالطويل في

شهر رمضان من ست وسبعين و خمس مائة  $^{(5)}$ . وعند افتتاحها رحل إلى تونس وبعث إلى أهل مراكش وأهل الأندلس برسالة  $^{(6)}$ ، ومعها قصيدة كان أو لها $^{(7)}$ :

ولما انقضى الفتح الذي كان يرتجى وأصبح حزب الله أغلب غالب وأبخزنا وعد من الله صلى الطنون الكواذب

وهبوا كما هب النسيم إذا سلم إذا الشرق علقة آيب

ولما وصلت هذه الرسالة إلى إشبيلية فرح الناس بهذا النصر، وهنأه أشياخ إشبيلية بقصيدة،

# أو لها<sup>(1)</sup>:

صدع الدجى صدع الرداء بنوره فأرى الغواة تقضي الأحلام حير البشائر صوغت حمل المنى بقفول خير خليفة وإمام

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، 141/3.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 26.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 3/ 141.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 3/ 142–143.

ولما استكمل الخليفة السيطرة على المنطقة قام بنقل العرب إلى الغرب، ترك على تونس أحاه أبا علي الحسن، وولى أخاه أبا موسى بجاية، وعاد بعدها إلى مراكش ووصل إليها في شهر صفر من عام ست وسبعين وخمس مائة<sup>(2)</sup>.

#### 8 - بجاية وقسنطينة:

بعد أن تمكن الموحدين القضاء على دولة المرابطين، أحذ عبد المؤمن وزعمائه يفكرون في تنفيذ المرحلة الثانية من مخططهم الهادف إلى السيطرة على المغرب الإسلامي، إلا أن المغربين الأدنى والأوسط تعرضا لغزوات بني هلال وسليم وغارات النورمانديين، وانقسام البلاد إلى إمارات مناطق نفوذ يحكمها أمراء متطاحنين<sup>(3)</sup>.

في سنة 545ه/1150م اتجه الخليفة عبد المؤمن ناحية الغرب، حتى وصل مدينة سلا، بقي فيها مدة شهرين، استقبل الوفود الأندلسية من قضاة وأمراء وعلماء وغيرهم، فاستمع إليهم أمر أرسل الوزير أبو جعفر بن عطية إلى الأندلس، ففاوض النصارى المتحصنين بقصبة المرية وقدم لهم الأمان. وعند رجوع عبد المؤمن إلى المغرب استقبل في سبتة أشياخ الموحدين والطلبة والحفاظ الموجودين بالأندلس (5).

وفي أول سنة خمسمائة وست وأربعين تحرك عبد المؤمن بجيشه (1) وأخذ في السير منطلقا من سلا إلى مكناسة إلى فاس حتى تلمسان، حتى دخل المغرب الأوسط وأخذ مدينة الجزائر من حاكمها القائد بن يحى بن العزيز بالله أمير بني حماد، ثم هرب إلى أبيه وأخبره بسقوط المدينة (2).

جمع الأب ذخائره وهرب إلى مدينة بونة (3) ثم اتجه إلى قسنطينة للتحصن بها (4) فحاصره الموحدون بها، وفتحوا القلعة "وكانت جمل من عساكر الموحدين حين احتلال الجملة المذكورة

<sup>.143 /3</sup> نفسه، <sup>(2)</sup>

<sup>(3)</sup> مراجع عقيلة الغناي: قيام دولة الموحدين، (بنغازي: منشورات جامعة قار يونس، ط2، 2008م)، ص308- 309.

<sup>(4)</sup> ابن عذاري: البيان، 45/3؛ وعبد الفتاح مقلد الغنيمي: موسوعة المغرب العربي - المغرب العربي بين الفاطميين والمرابطين والمرابطين والموابطين، المغرب العربي بين بني زيري وبني هلال وبني حماد، دراسة في التاريخ الإسلامي، (القاهرة: مكتبة مدبولي، ط1، 1974م)، 197/3.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مراجع عقيلة الغناي: المرجع السابق، ص309.

<sup>(1)</sup> ابن الأثير: **الكامل،** 390/9.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن عذاري: **البيان،** 46/3؛ ومراجع عقيلة الغناي: **قيام دولة الموحدين،** ص310؛ وسالم: **تاريخ المغرب**، ص792.

فيه، واعتدادهم في عداد من يحويه ويؤويه، بجهة القلعة – حرسها الله- على إثر فتحها الميسر،...فحين ألم الناهضون المذكورون...فتح لهم الفتح الذي تقدم إليكم بيان القول فيه..."(5).

أثناء حصار قسنطينة حرج وفد يتكون من أخ الأمير الحمادي وشيوخ صنهاجة وقسنطينة يسألون الأمان، فأعطوا لهم الأمان ودخلوا في طاعة الموحدين (6)، ووفى له عبد المؤمن عهده، ونقله إلى المغرب الأقصى مع عائلته، ودخل الموحدون مدينة بجاية، ويذكر ألهم دخلوها بدون مقاومة (7)، بعث بعدها عبد المؤمن برسالة من داخلها بتاريخ الرابع والعشرين من جمادى الأولى سنة سبع وأربعين وخمسمائة هجرية، وهي موجهة إلى أهل قسنطينة (8).

وعندما فتحت قسنطينة سهلت فتح باقي المنطقة، فهي "رأس الجسد الذي استتبع بعضه بعضا واستلى؛ وبه انعقدت روابط هذا الإقليم العظيم وقواعده، وفقدت ضرر من كان ينوي الضرر... ومعه متأتى جمع شمله وضمّه وإمساك شأنه كله وعزمه "(9)،"...وامساك الموحدين عن معدورهم من تدميرهم وانتسافهم، يخاطبون جميع من ببلاد إفريقية وما يتصل بها إلى جهات الإسكندرية من العرب المعمورين... "(10).

بعد أن تم لعبد المؤمن واجههم تمرد أعراب بني هلال من ناحية وثورة قبائل صنهاجة وكتامة ولواتة من ناحية أخرى، بعث الخليفة عبد المؤمن لبني هلال جريدتين من الجيش الموحدي؛ الأولى بقيادة عبد الله بن وانودين، والثانية بقيادة يصلاسن بن المعز، غير أن الخلاف وقع بين القائدين مما دفع يصلاسن إلى العودة وترك ميدان المعركة. بعد مقتل وانودين، خرج عبد المؤمن بنفسه لمواجهة العرب، حيث تمكن من إلحاق الهزيمة بالاثبج ورغبة ورياح وأدخلهم في

<sup>(3)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، 271 - 272.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> مجموع رسائل موحدية، ( ليفي)، الرسالة 8؛ وابن عذاري: المصدر السابق، 46/3؛ وسالم: المرجع السابق، ص793.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص 24؛ وأحمد عزاوي: **قضايا تاريخية**، ص48.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، الرسالة 8.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن عذاري: **البيان**، 46/3؛ ومراجع عقيلة الغناي: المرجع السابق، ص 310.

<sup>(8)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 7.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> المصدر نفسه، ص26.

<sup>(&</sup>lt;sup>10)</sup> نفسه، ص 29.

الدعوة الموحدية، كان ذلك في ربيع الأول سنة 548ه/1153م، استحوذ الموحدون على غنائم كثيرة، وقام عبد المؤمن باستصحاب زعماء بني هلال ومشايخهم إلى مراكش (1).

كما بينت بعض الرسائل الأحرى أنه بعد فتح إفريقية، تم نقل العرب إلى المغرب الأقصى، بعد الهزيمة التي ألحقت بمم، وهذا ما توضحه الرسالة الصادرة بتاريخ ربيع الأول سنة 1160/655 أو الرسالة الصادرة بتاريخ 24 ربيع الثاني سنة 1160/655م والتي تتضمن الحديث عن الهزيمة التي ألحقت بالعرب شرق المغرب الأوسط، وعزم هذه القبائل العربية على الارتحال مع الموحدين منهم بنو محمد بن رياح، كما أظهر عرب حشم الرغبة في التوبة (8).

وفي عهد الأمير أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن استولى ابن غانية على مجموعة من المناطق الموحدية حتى وصل إلى بجاية (4)، لذا قام الموحون بغزوه، وفتحوا خلالها مدينة بجاية، وبعث الخليفة يوسف برسالة إلى الطلبة بإشبيلية يخبرهم بذلك جاء فيها: "وأعانكم على الاعتصام بعروة الطاعة الوثقى – وأنحدكم ما كانت عليه حالة الكافر الغادر، اللعين الخاسر... شقى ميورقة – فداخل أوباشا ممن كان ببحاية ممن رق دينه... وكل منها إلى بجاية، وقد خاض هذه الجهات خوض المذل واستباح حرمة أهلها استباحة المستحل... يأخذ أموالهم بغير حقها ويصرفها بغير حقها ويصرفها بغير حقها ومستحقها... "(5).

# 9- الممدية (1):

عند تحرك النورمان<sup>(2)</sup> من صقلية لاحتلال بعض موانئ إفريقية، طلب مسلمي إفريقية نجدة عبد المؤمن، أعد عبد المؤمن جيشا قويا<sup>(3)</sup>، خرج من مدينة سلا في العاشر من شهر صفر من عام

<sup>(1)</sup> نفسه، الرسالتان 09 و 11؛ وأحمد عزاوي: قضايا تاريخية، ص50- 51.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة - (العزاوي)، 1/ الرسالة 09.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عصام سالم سيسالم: جزر الأندلس المنسية – التاريخ الإسلامي لجزر البليار 89– 685ه/ 708–1287م-، (بيروت: دار العلم للملايين، ط1، 1984م)، ص 354.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص171؛ والنويري: ن**هاية الأرب،** 171/24؛ وعزاوي: قضايا تاريخية، ص61.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> اسمها القديم ألفرا. أنظر كربخال: **إفريقيا،** 373/2.

<sup>(2)</sup> في سنة 484ه/1091م سيطر النورمان على صقلية بدأوا يطمحون في بسط نفوذهم على مدن شمال إفريقيا منتهزين فرصة ضعف إمارة بني زيري في المهدية وانشغال المرابطين في مواجهة الموحدين، وضعف الدولة الفاطمية في مصر وقيام الحروب

أربعة وخمسين وخمسمائة (4) وصل الجيش الموحدي مدينة تونس في 24 جمادى الثانية سنة 1159م (5) تحصن بها حاكمها ابن أحمد ابن خرسان، استأمن أهلها عبد المؤمن فأمنهم، عندما تيقن أهلها بالهلاك، نزل إليهم أشياخ لطلب السلم من أهل تونس منهم بنو عبد السيد عمر ومعاوية وعبد السيد ومنهم ابنا منصور بن إسماعيل وابن عمه عتيق ومنهم الخارجي محمد وحمزة ابن حمزة وعبد العزيز القمودي وغيرهم وكانوا اثني عشرة رجلا(6)، ففتحوا لهم مدينتهم (7)، وقضى على أسرة بني خراسان التي كانت تحكمها منذ أكثر من قرن من الزمن (8).

اتجه بعده الموحدون إلى المهدية فوصلوها في 18 رجب سنة 556ه/5 أوت 1159 $^{(9)}$ ، فرب عبد المؤمن الحصار عليها، فبعث برسالة إلى غرناطة بتاريخ 20 ذو القعدة سنة مرب عبد المؤمن الحصار ستة أشهر نتيجة لحصانتها، وعندما طال الحصار وصل المدد النصراني يتكون من مائة و خمسين مركبا، فخرج إليه الموحدين واستولى على ثماني قطع منه فاحتمع بقية الأسطول وولوا منهزمين وتسلم عبد المؤمن المهدية في يوم عاشوراء من سنة خمس

الصليبية في المشرق.أخفق النورمان في الاستيلاء على مدينة طرابلس537ه/ 1148م بفعل الرباطات التي أقامها المسلمون بمحاذاة سواحل شمال إفريقيا، وبعد عودة أسطول النورمان من طرابلس إلى صقلية اتجه إلى حيجل. "سيطرة النورمان على شمال إفريقيا"، مجلة كلية الدعوة الإسلامية (ليبيا)، ع6/ 1989م، ص319 ـ 322.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> لي تورني: **حركة الموحدين،** ص67.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن عذارى: **البيان،** 62/3.

Ernest Mercier: Histoire de l'afrique septentrionale – berbérie de puis les temps les plus reculés jusqu'à la conquéte française (1830)–,( Paris: Ernest lrouxe éditeur, 1868), 5\100.

<sup>(6)</sup> التجاني: رحلة التجاني، ص306.

<sup>(7)</sup> مراجع عقيلة الغناي: قيام دولة الموحدين، ص316.

<sup>(8)</sup> لي تورين: المرجع السابق، ص67.

E Fagnan: Listoire des Almohades ومراجع عقيلة الغناي: المرجع السابق، ص 316؛ و d'après Abd El Wah'id Merrâkechi, Revue Afrika, Volume 13,( Alger, A. Jourdane libraire éditeur, 1893), p. 282–230.

<sup>(10)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 19.

وخمسين وخمسمائة، استمر حصار المهدية إلى أن فتحت في 10 محرم سنة 555ه/ جانفي 1166م.

عندما كانت وضعية الموحدين قوية نحو الإسبان، كان الوضع في إفريقية يميل لغير صالح الموحدين؛ حيث سيطر الموحدين على معظم إفريقية بما فيها المهدية، وبينما سقطت ميورقة بيد الموحدين  $^{(2)}$  سقطت تونس بيد أمراء بني غانية فنظم الناصر حملة لمطاردة م، وتحرك معه الأسطول نحو المهدية، وبعد تحرير تونس ومطاردة بني غانية من معظم جهات إفريقية شدد الناصر الحصار برا وبحرا على عاملهم بالمهدية إلى أن فتحها سنة 602 م فكتب عنه كاتبه أبو عبد الله بن عياش رسالة مبشرة بفتحها إلى الولايات الموحدية  $^{(3)}$ .

جاء فيها: " وعينا لغزوه الشيخ الأجل الأكرم أبا محمد بن الشيخ الموقر أبي حفص في جيش من الموحدين والأغزاز والأعراب فساروا إليه بسيوف معودة الضراب وحيول ملس البطون... فلما نذر بهم عدو الله وهو بحمة مطماطة، ركب الجبال... وظن أن الموحدين لا يقدرون على اتباعه... وبلغ الموحدون قابس فجددوا زادهم... فلما التقوا عليه في جيش كأنه لج موجه متراكب... كر راجعا نحو الموحدين... وهم بمترل أم العافية، زحفوا إليه الموحدين... فكانت بينهم مضاربة... فلما رأى عدو الله ما هاله فر جريحا في جريدة من الخيل... "(4). ثم انصرف الناصر بعدها إلى الإصلاح والتنظيم في قوله: " وجئنا نحن قاب سبها مدة نصلح من أحوال أهلها ما فسد "(5).

Ernest Mercier: **Histoire de l'afrique**, 5/101.

<sup>(1)</sup> التجاني: **رحلة التجاني**، ص349؛ والنويري: **نماية الأرب**، 24/ 173؛ وابن أبي زرع: **الأنيس المطرب**، ص 198- 199؛ وكربخال: **إفريقيا،** 1/ 338؛ وأحمد عزاوي: قضايا تاريخية، ص55؛ و

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة- (العزاوي)، 1/ الرسالة 56.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/الرسالة 57؛ وابن عذارى: البيان، 3/ 243-245.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص251– 258.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص253؛ والحسن الشاهدي: " تاريخ الموحدين ومذهبهم ..."، ص 107.

# د- موقع الموحدين من أسرة الممدي:

بعدما أن كان نظام الحكم الموحدي خلافة إسلامية يتولاه ممن تتوفر فيه مزايا إمام ورجل حكم، حسبما خطط المهدي لنظام الحكم في دولته، قرر عبد المؤمن جعل الحكم الموحدي وراثيا في عقبه، هذا ما أثار حفيظة عدد كثير من الموحدين، مما دفع بعضهم إلى إعلان الثورة، منهم أسرة المهدي وعشيرته، الذين ينتظرون أن يكون خليفة المهدي منهم (1).

قام أخوي المهدي عيسى وعبد العزيز بالثورة ضد عبد المؤمن، حيث كانا في صحبة الجيوش الموحدية في الأندلس، وقد جعلا على رأس حكومة الموحدين التي تحكم بالأندلس بعد دخولهم البلاد، وعندما أساءوا المعاملة في الأندلس حين سفكوا الدماء فكر الأندلسيون في القضاء على الموحدين، بلغ الموحدون مجهودات كبيرة لاسترجاع نفوذهم في الأندلس وفرضوا على الثائرين العودة إلى الطاعة الموحدية.

وفي سنة 490ه/115م أعلن عبد المؤمن ابنه وليا للعهد، قام الموحدون ببيعته، أما أسرة المهدي منهم أخوي المهدي عيسى وعبد العزيز، استغلا وجود عبد المؤمن في مدينة سلا فخرجا من مدينة فاس في بعض أنصارهما ودخلا مدينة مراكش، وقبضوا على عامل المدينة أبي عمر بن يحي بن تفراجين وقتلوه (2)، " وذلكم أن الأشقياء فلانا وفلانا وأصحابهما كانت نفوسهم الخبيثة كامنة على أذاها... فسار إليها الأشقياء المذكورون من فاس...وعلموا أن الشيخ الشهيد أبا حفص عمر بن تفراجين... فقصدوه عند خروجه إلى الجامع "(3).

لقي المتآمرون صمود من طرف أنصار عبد المؤمن إلى أن وصلهم ابن عطية بجيش كبير، لتهدئة الوضع، وصل عبد المؤمن فقام بقتل مجموعة من المتأمرين، أما أخوي المهدي فقد قتل عبد العزيز عند باب الدباغين أما عيسى فقد قتل عند باب إيلان<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> مراجع عقيلة الغناي: سقوط دولة الموحدين، (بنغازي: منشورات جامعة قار يونس، ط2، 2008م)، ص63.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص39– 45.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مراجع عقيلة الغناي: المرجع السابق، ص 65- 66.

#### رابعا- القضاء عُند الموحدين:

تعتبر خطة القضاء<sup>(1)</sup> من أسمى الخطط عند الكافة<sup>(2)</sup>، فهي عند أهل المغرب والأندلس من "أعظم الخطط قدرا وأعلاها ذكرا وأجلها خطرا..."<sup>(3)</sup>. يعد القاضي من موظفي الدولة الكبار إلى جانب الوزير والكاتب<sup>(4)</sup>.

ومنصب القضاء ليس من الخطط التي استحدثت بعد قيام الدولة، فقد كان أحد "العشرة أهل الجماعة" وهو إسماعيل الهزرجي يقضي بين الناس عن إذن المهدي، ولما تولى عبد المؤمن الخلافة قلد خطة قضاء الجماعة أبا عمران موسى<sup>(5)</sup> صهره وهو أحد أهل الخمسين.

وبعد أن استقرت الدولة لم يقلد الخلفاء أحد من الموحدين أولي السبق في الدعوة في هذا المنصب، وإنما ولوها لفقهاء من طلبة الحضرة. فأعلى مراتب القضاء هو قاضي الجماعة أو قاضي الخلافة أو قاضي القضاة، فقاضي الخلافة في المشرق يدعى بقاضي القضاة (6).

اصطلاحا: هو القطع فقد سمي القاضي بذلك لأنه يقطع الخصومة بين الخصمين بالحكم. أنظر أحمد عبد الرازق: الحضارة الإسلامية، ص95. قال ابن خلدون: القضاء يعني "...الفصل بين الناس في الخصومات حسما للتداعي وقطعا للتنازع...". أنظر المقدمة، 373/1.

<sup>(1)</sup> لغة: انقطاع الشيء وتمامه، يقال قضى الحاكم إذا فصل في الحكم،" وقضى دينه" أي قطع ما لغريمه قبله بالأداء" وقضيت الشيء" أحكمت عمله أي أحكمه وأنفذه. أنظر النباهي: المرقبة، ص2. القضاء والحكم في معنى واحد. أنظر شوقي أبو حليل: الحضارة العربية الإسلامية - وموجز عن الحضارات السابقة -، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1994م)، ص276.

<sup>(2)</sup> النباهي: المصدر السابق، ص2.

<sup>(&</sup>lt;sup>(3)</sup> أحمد بن يحي الونشريسي: كتا**ب الولايات ومناصب الحكومة الإسلامية والخطط الشرعية**، نشر وتعليق: محمد الأمين بلغيث، (لافوميك، د. ت)، ص38.

<sup>(4)</sup> لخضر بولطيف: فقهاء المالكية، ص239- 240.

<sup>(5)</sup> قاضي الجماعة في عصره. المراكشي: المعجب، ص319.

<sup>(6)</sup> النباهي: المصدر السابق، ص 21. إضافة لفظ القضاء إلى الجماعة، حرى التزامه في الأندلس، والمراد بالجماعة جماعة القضاة، وأما قاضي الخلافة نجده بالبلاد المشرقية يدعى بقاضي القضاة، وبالأندلس، أن تسمية القاضي بقاضي الجماعة في قرطبة السم حديد حيث كان يسمى قاضي القضاة حتى نحاية دولة بني عامر. أنظر نفسه، ص 86.

توضح الرسائل الرسمية أن العدل مرتبط بطبيعة دولتهم، لأنها قامت على أساس الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ فهذا العدل نابع من عدة مصادر منها الشريعة الإسلامية، وكذا عصمة الإمام التي تسعى إلى قيام عدل كامل يستمد من تطبيق أفكاره.

وظل العدل من الشعارات السياسية للدولة الموحدية، الذي تحمله خطاباتهم الرسمية، وعملوا بكل ما يملكونه من قوة من أجل تحقيق الأمن والاستقرار، فخطابات التبشير بالعدل تحمل في طياتها بعدا جماهيريا بتعميمها على كل مناطق البلاد، ويجب على الناس قراءتها، والرسائل موجهة إلى الحفاظ والطلبة والأشياخ الموجودين في الولايات، تحثهم فيها بالسهر على تنفيذ ما جاء في هذه الرسائل، وتعليمها للعامة (1).

# أ- تعيين القضاة:

يفهم من التقاديم أن القضاة لا يعينون إلا بعد الاحتيار والاحتبار؛ فقاضي الجماعة يعين مباشرة من طرف الخليفة، ويسمح الخليفة لبعض الولاة بتقديم بعض العمال والقضاة على الجهات التابعة لولايتهم  $^{(2)}$ ، ففي الأندلس عين عبد المؤمن محمد بن سماك العاملي كأول قاضي للموحدين عمالقة، وعين يوسف بن عبد المؤمن عبد الله بن زغبوش قاضيا بشاطبة و حزيرة شقر، وولى أبا الوليد بن رشد قضاء قرطبة، وأبا المكارم المصري قضاء اشبيلية وابن الصقر قضاء غرناطة  $^{(3)}$ .

كان القضاة الذين يعينون على البلاد المغربية يستقدمون إلى مراكش، ومنها يوجهون إلى مدن قضائهم الجديدة، من أجل أن تقدم لهم توجيهات مباشرة، واختبار كفاءهم، ومدى صلاحياهم للبيئات التي سيوجهون إليها<sup>(4)</sup>.

يتم تعيين القضاة بظهائر سلطانية، وهذا ما تحتفظ به تقاديم القضاة، إلا أن أغلبها لا تعطينا معلومات عن اسم القاضى المعين ولا عن اسم القاضى الذي عينه كما لا تشير إلى المدينة المعنية،

<sup>(1)</sup> مغراوي محمد: خطة القضاء بالمغرب في الدولة الموحدية 515- 668ه/1121- 1269م، بحث لنيل دبلوم الدراسات العليا في التاريخ، (الرباط: جامعة محمد الخامس- كلية الآداب والعلوم الانسانية-، 1986- 1987م)، ص66.

رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ التقديم 01.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مغراوي محمد: المرجع السابق، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص125–126.

فالمعلومات التي تقدمها تقاديم القضاة قليلة ومتشابهة إلى درجة التكرار، تنحصر بين عهد المأمون والمرتضى.

إلا أنها تتوفر على بعض الإفادات المضبوطة المهمة منها ما يتعلق بتعيين القاضي أبي محمد الرعيني على شريس من طرف الخليفة المأمون سنة 626ه/1227م، وتعيينه في نفس السنة على

قضاء الجزيرة الخضراء وتعيين القاضي أبي محمد؟ على قضاء شريس من طرف الرشيد سنة  $1232_{\circ}^{(1)}$ .

وقاضي الجماعة هو المسؤول عن تعيين ومراقبة القضاء والمسددين، تشير بعض التقاديم إلى أن للقاضي الحق في اختيار من ينوب عنه أو يستكتبه  $^{(2)}$  ومن حقه أيضا أن يختار المسددين في النواحي  $^{(3)}$ ، فالمسدد هو القاضي في المدينة الصغيرة، يتولى أدنى درجة قضائية  $^{(4)}$ ، لا يسمى باسم القاضي إلا من هو وال للحكم الشرعي في مدينة خليلة، فهو لا يصدر أحكامه إلا في القضايا الصغيرة  $^{(5)}$ .

يلجأ القاضي إلى الاستعانة بالعدول أو الشهود وهؤلاء لهم في سائر الأمصار دكاكين ومصاطب يختصون بالجلوس عليها فيتعاهد هم أصحاب المعاملات للإشهاد وتقييده بالكتاب ويتم تعيين ومراقبة العدول من طرف القاضي، وانفردت بعض التقاديم بذكر شروط الشهود منها: العدالة وسداد الحالة، والتيقظ والاتصاف بالتراهة، وأن يكون ذا علم وسليم الشهادة، وأن يكون متيقظا من الغفلة والذهول<sup>(6)</sup>.

القاضي في حاجة ماسة إلى وجود العدول الذين يضبطون الشهادات والعقود وفق أحكام الشريعة، استطاعوا أن يصبحوا الشهود الرسميين المعترف بعدالتهم، والذين يقومون عن إذن

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، ص126– 127.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ التقاديم 53، 57، 58، 65.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ التقاديم 49، 51، 54، 56، 71، 74.

<sup>(4)</sup> محمد الزحيلي: تاريخ القضاء في الإسلام، (لبنان: دار الفكر المعاصر، دمشق: دار الفكر،1995م)، ص 361.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> العزاوي: ر**سائل موحدية،** 2/ 248.

 $<sup>^{(6)}</sup>$ رسائل موحدية، 1/ 483، 492، 506.

القاضي بالإشهاد في جميع العقود والمعاملات، ويوثقون ذلك كتابة، ويشفعونه بوضع أسمائهم في كل عقد ينجزونه. لقد كان العدول في المغرب موزعين حسب توزيع المراكز القضائية، وكانوا يتخذون دكاكين يجلسون فيها لاستقبال زبائنهم، وكان المكان الذي تنتظم فيه دكاكينهم يسمى "سماط العدول"، وقد كان سماط عدول فاس مقابلا للباب الغربي لجامع القرويين، كما كانت لهم دكاكين بمراكش قرب القصر السلطاني<sup>(7)</sup>.

#### بع - شروط تولية الغاضي:

حسب الرسائل الديوانية فإن منصب القضاء لا يتولاه عندهم إلا من يكون ذا علم ودين وعقل سليم، ويجب أن تتوفر فيه الأخلاق الحميدة، النباهة، السيرة الحسنة، الثبات في حل المشكلات، العدل وحسن التفهم للخصومات، الخبرة والاستقلال، حسن التفهم للخصومات.

أما النباهي حددها في عشرة شروط وهي: الإسلام، العقل، الذكورية، الحرية، البلوغ، العدالة،، العلم، سلامة الحواس، الإفراد في القضاء<sup>(2)</sup>.

يرى ابن عبدون أن: "القاضي يجب أن يكون جزلا في قوله، صارما في أمره، محقا في حكمه مصونا عند الناس وعند الرئيس وعند الجمهور عارفا بحكم الله ولا يمكن من نفسه، ولا ينبسط مع الفقهاء، ولا مع الأعوان..."(3).

## ج- اختصاصات القاضي:

للقضاء الموحدي خطة يقوم وفقها، فمن بين ما نقرأه في تقاديم القضاة ما يلي: "القضاء الشرعي في النوازل والنظر الديني في المسائل"<sup>(4)</sup> وقاضي الجماعة إلى جانب تعيينه إلى من ينوب عنه في الأقاليم بتعيين قضاة هذه الأقاليم ومراقبة أعمالهم القضائية، فإنه بحكم أنه من خاصة

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> مغراوي محمد: خطة القضاء بالمغرب، ص151–152.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ التقاديم 49، 50، 51، 55، 56، 66، 68، 72، 75، 76، 76.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرقبة، ص05.

<sup>(</sup>ك) رسالة ابن عبدون ضمن كتاب ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب، دراسة وتحقيق: ليفي بروفنصال، والقاهرة: مطبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، 1955م)، ص08.

<sup>(4)</sup> رسائل مو حدية، 479/1.

الخليفة، فله دور في مساعدة الخليفة في توجيه سياسة الدولة، حيث كان يحتل المرتبة الثانية بعد شيخ طلبة الحضر<sup>(5)</sup>.

وكان قاضي الجماعة يشرف على قضاة ولاية مراكش، إلا أنه يعين قضاة نواحيها وقد يكلفه الخليفة النظر في المظالم وإقامة الحدود، وكان يشترك في توجيه سياسة الدولة لأنه عضو في الخاصة الذي هو أعلى هيئة استشارية في الدولة الموحدية، ولما نكب المأمون أشياخ الموحدين وأبطل رسوم المهدية أصبح قاضي الجماعة محل استشارة الخليفة، وظهر كرجل موجه أساسي لسياسة الدولة، ويبدو أن مكان جلوس قاضي الجماعة هو قصر الخلافة، بل أن المنصور أمر قاضيه أن يجلس في

مكان يستطيع أن يسمع منه أحكامه، وكان قضاة الجماعة حريصين على تطبيق الأحكام التي يصدرونها حتى على أهل بيت الخليفة<sup>(1)</sup>.

على القاضي أن يعين قضاة مساعدين له في الأنكحة والمواريث، وله أن ينيب إذا مرض، وكان قاضي الولاية يعين قضاة المدن الصغرى التي تقع ضمن ولايته، وفي حالات قليلة يتدخل الخلفاء في تعيين قضاة المدن الصغرى، وغالبا ما يكونون من أهل البلد التي يستقضون بها، وربما عزلوا عن عملهم إذا عزل قاضي عاصمة الولاية وكان القاضي في ولايته مسئول عن توزيع زكاة الفطر على الضعفاء والمساكين ويتولى الخطبة والصلاة في المناسبات الكبرى مثل الأعياد. وقد يستعين به الوالي في تدبير شؤون ولايته لاسيما في حالات القتال، وكان القاضي يقوم بالتعريف بأسماء أهل الولاية أثناء دحولهم على الخليفة، وقد يباشر التعليم بصفته الشخصية (2).

أما قضاة الأقاليم فمن صلاحياتهم فض التراعات والخصومات وإقامة الحدود والنظر في المصالح العامة كالأوقاف وحفظ أموال اليتامي<sup>(3)</sup> والنظر في الأنكحة والشكايات<sup>(4)</sup>. حدد النباهي عشرة مهام وهي قطع التشاجر والخصام بين المتخاصمين، واستيفاء الحق لمن طلبه، وإلزام الولاية

164

-

<sup>(5)</sup> لخضر بولطيف: **فقهاء المالكية**، ص240– 241.

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، 203.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص203.

<sup>(3)</sup> لخضر بولطيف: **فقهاء المالكية**، ص 241.

<sup>(4)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص202.

للسفهاء والمحانين، والنظر في الأحباس، تنفيذ الوصايا، تزويج الأيامي من الأكفاء إذا لم يوجد الأولياء، النظر في المصالح العامة وإقامة الحدود، وتصفي الشهود<sup>(5)</sup>، وتركز رسائل التقاديم لتعيين القضاة على المهام التالية ولكنها موزعة على شكل وصايا:

المساواة بين الناس، اختيار الشهود والمساعدين من القضاة، الالتزام بالاستقامة وسداد الرأي، التأمل والتمهل في القضية عدم الاستعجال، التراهة والابتعاد عن مضان الاتمام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(6)</sup>.

استعان الموحدون بقضاة مغاربة منهم أبو عمران موسى وهو من أهل تينملل، وأبو يوسف حجاج الهواري: "ربما اشتهرت أسرته بالتراهة ودقة الاجتهاد مما يدفع ولاة الأمر إلى اختيار أفراد منها

لتولي منصب القضاء"(1)، وهذا ما نجده في الدولة الموحدية حين تولى في عهد يوسف عبد المؤمن سنة 579ه منهم عبد الله بن محمد بن عيسى التادلي الذي تولى قضاء فاس، إضافة إلى أسرة عيسى بن عمران التازي، وهو من أهل رباط تازا من أعمال فاس(2).

استعان خلفاء الموحدين أيضا بقضاة من خرجي مدرسة الحفاظ، فقد اختار عبد المؤمن من هؤلاء الحفاظ جميع القضاة <sup>(3)</sup> منهم القاضي أحمد بن عبد الرحمان بن محمد الذي تولى القضاء في عدة جهات على عهد عبد المؤمن <sup>(4)</sup>.

اتخذ الموحدون أيضا القضاة من الأندلس كأبي القاسم أحمد بن محمد بن بقى قاضي الجماعة بمراكش، وهو من أهل قرطبة (5) والقاضي أبو جعفر أحمد بن مضاء من أهل قرطبة، تولى القضاء للخليفة يوسف بن عبد المؤمن في فاس ثم نقل إلى قضاء الجماعة بمراكش (6).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> النباهي: **المرقبة**، ص5.

<sup>(6)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/التقاديم 49، 50، 52، 56، 58، 61، 66.

<sup>(1)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص157- 158,

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عبد الواحد المراكشي: ا**لمعجب**، ص218؛ وابن القطان: ن**ظم الجمان**، ص210.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> أشباخ: تاريخ الأندلس، 52/2.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص158.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> النباهي: **المرقبة**، ص117.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص158، 159.

يمكن القول أن الرسائل الموحدية لم توضح أصناف القضاة، إلا أنها تعطينا بعض المعلومات عن القضاة، ونلاحظ تكرار الوصايا في كثير من الرسائل الموحدية، فهذا إما أن يكون نتيجة تمسك الدولة الموحدية بالعدالة، أو نتيجة المشاكل والانحرافات الكثيرة التي تعاني وتواجه الدولة خاصة في نهايتها.

انفردت بعض الرسائل الموحدية ببعض الأوامر التي وجهها الخلفاء في بداية الدولة الموحدية إلى الولاة في الأقاليم والتي بمقتضاها يمنع منعا باتا القضاة من تنفيذ عقوبة الإعدام على الرعايا ذوي أصحاب الجنايات، فالخليفة وحده له الحق في ذلك، وهذا ما تبينه الرسالة رقم 13 من مجموع رسائل موحدية جديدة.

جاء في الرسالة التي صدرت عن عبد المؤمن 543ه/ 1148م: " فرأينا أن ترفعوا إلينا أحكام المذنبين للكبائر، وتعلمونا بنبإ كل من ترون أنه يستوجب القتل دون أن تقيموا الحد عليه، وأن يتبادروا بالعقاب إليه ولا سبيل لكم إلا قتل أحد من كل من هو في بلاد الموحدين وأنظارهم، ومن هو معهم وداخل في مضمارهم وكل من ترون أنه يستوجب القتل... فعرفونا بجلية أمره وتصحيحه، وخاطبونا يميز أمره ومشروحه، لينفذ فيه من قبلنا ما يوجبه الحق ويقتضيه... فإياكم من مخالفة أمرنا هذا في قتل أحد ممن ذكرنا كائنا من كان كبر ذنبه عندكم أو هان، ولتبادروا إلى أعلامنا بذنبه بعد سجنه و تثقيفه لنقابله بما نراه، ونجري الحق فيه مجراه... "(1).

وجاء في رسالة أخرى عن الخليفة يوسف بن عبد المؤمن حين خاطب عماله على الأقاليم سنة 561ه/561"... بألا يحكموا في الدماء حكما من تلقائهم، ولا يرهقوها بباد أو برأي من آرائهم، ولا يقدموا على سفكها بما يظهر إليهم، ويتقرر فيما يرونه لديهم، إلا بعد أن ترفع إلينا النازلة على وجهها وتؤدي على كنهها، وتشرح حسب ما وقعت عليه...وتقيد بالشهود العدول المعروفين في مواضعهم بالعدل والرضا الموجبين للقبول وتكتب أقوال المظلومين وحججهم وإقرارهم واعترافهم، وحجج الطالبين في مقالاتهم، واستظهارهم في بيناقم...ويتوثقون في

<sup>(1)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوى)، 71-61/1 .

المطلوبين بالدماء بسجنهم وتثقيفهم، ويتوكفون ما تصلكم به المخاطبة فتقفون عند مقتضاه..."(2).

فالرسالة الأولى جاءت في وقت قد عاشت البلاد فيها الفوضى وألا استقرار التي تسببت فيه الدولة الموحدية نتيجة وضع حد للنظام المرابطي مما ترك فراغا سياسيا استغل ومورست فيه كثيرا من التجاوزات.

جاءت الرسالة الثانية عقب وفاة الخليفة عبد المؤمن وتولية ابنه الحكم وما شهده من مشاكل حتى أنه لم يجد الفرصة المناسبة لتلقب بأمير المؤمنين إلى سنة 563ه/1167م. يذهب بولطيف ويقول: " فكأنا جاءت هذه الرسالة والتي قبلها في سياق تأكيد حضور السلطة المركزية، وتكريسها على حساب سلطات العمال والمشرفين الذين عرضت الرسالتان بتسلطهم على " الأموال والأبشار " ودعوقم إلى إجراء العدل بين الرعية وكف أيدي التفدي عنها "(3).

وعلى العكس من ذلك فإن حلفاء الدولة الموحدية ومن حلال تقاديم القضاة يتبين لنا ألهم يلحون على قضاهم يأحذون الحق للضعيف من القوي ولا فرق بين" المشروف والشريف" (4) وبين "النبيه والخامل" فأفصل بينهما بميزان العدل والسوية (1)وأن يحكم بين الناس بالعدل دون "مراقبة لأحد من الخلق (2)، فالشرع لا تعتبر فيه المناصب ولا تلحظ في تنفيذه المراتب ولا يرعى فيه حانب الحق الذي دونه الجوانب... (3)، ويجب التسوية بين الخصوم في الشدة واللين دون أن يخاف لومة لائم و تطبيق الشرع (4).

د- مصادر القضاء الموحدي:

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/94–97.

<sup>(3)</sup> بولطيف لخضر: فقهاء المالكية، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> رسائل موحدية، 497/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفسه، 499/1, 505، 511، 512، 513.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، 506/1.

<sup>.484/1</sup> نفسه،  $^{(3)}$ 

<sup>(4)</sup> نفسه، 1/ 501، 504، 514، 516؛ ولخضر بولطيف: فقهاء المالكية، ص244.

يرجع القاضي لمعرفة الأحكام الشرعية إلى الكتاب لقوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَعْدَرُوا، فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلاغ المُبِينُ ﴾ (5) ولقوله أيضا: ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارِكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ (6) والسنة في القول والفعل (7) في جميع أحكامه"

والاستناد إلى إجماع الأمة وفتاوى الأئمة بنقضه وإبرامه (8) وإلى بعض الأوامر التي قدمها له الخليفة وأن يحافظ على الوصايا التي نأمر بها من الالتزام والعدل (9)، والإجماع الذي هو الركن الثالث من أركان الشريعة (10)، كما يتفحص أقوال الأئمة ويشاور أهل العلم (11) لقوله تعالى: ﴿ وَشَاوِر هُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ قَتُوكَلُ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ المُتَوكِلِينَ ﴾ (12)، كما أنه يعتمد على الإجماع "والإجماع اعتماده" (1)، وقد حدد النباهي هذه المصادر في: "العلم بالكتاب والسنة وما وقع عليه من إجماع الأمة والاجتهاد والمتكلم به عند الفقهاء (2).

#### هـ مذهب القضاء الموحدي.

لم تبين تقاديم القضاة بوضوح مذهب القضاة على عهد الموحدين ما عدا بعض النصائح والتوجيهات التي قدمت لهم كان يعتمد في أحكامهم على الكتاب والسنة وإجماع الأمة واقتداء بأقوال العلماء، وفي حالة عدم وجود النص فإنه يلجأ إلى القياس.

504، 506، 507، 508، 509، 111، 512، 513، 515.

<sup>(5)</sup> سورة المائدة، الآية: 92.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة الأنعام، الآية: 155.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسائل موحدية– جديدة–، (العزاوي)، 1/ 479، 481، 483، 486، 483، 493، 494، 495، 500، 502، 500، <sup>(7)</sup>

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، 1/144، 483، 486، 488، 493، 494، 495.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، 1/ 483.

<sup>.507</sup>, نفسه، .1/194، .493, .495, .495, .405, .505, .507, .507

<sup>(11)</sup> نفسه، 1/ 491، 494، 495، 507.

<sup>(12)</sup> سورة آل عمران، من الآية: 159.

<sup>(1)</sup> رسائل مو حدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ 497، 502، 504، 506، 507، 509.

<sup>(2)</sup> المرقبة، ص206.

إن سقوط الدولة المرابطية على يد الموحدين ألزم فقهاء المالكية طاعة الحكام الجدد، وعلى الموحدين أن يتقبلوا أمر الواقع ويتعاملون معهم خاصة في مجال القضاء الذي كان بين أيدي فقهاء المالكية منذ زمن طويل، ففي زمن مبكر أسندت الدولة الموحدية قضاء المدن لقضاة المالكية مثل ما حصل في مالقة بعد أن سقطت في أيدي الموحدين أسندوا قضائها إلى الفقيه عبد الله السماك (حى سنة555ه/160م) ثم نقل إلى غرناطة (3).

و لم يقتصر تقليد فقهاء المالكية للقضاء الموحدي على بداية العصر بل شمل العصر كله، هذا ما وضحته تراجم قضاة الموحدين، فقد شمل أهم المدن الأندلسية (اشبيلية، حيان، غرناطة، مالقة، المرية، مرسية، بلنسية)، والمغربية (مراكش سجلماسة، فاس، سبتة، تلمسان، بجاية، تونس)<sup>(4)</sup>.

ومعظم قضاة الجماعة الذي تولوا القضاء للخلفاء الموحدين مالكيين وعددهم يزيد على العشرين قاضيا، ماعدا ثلاثة منهم فإلهم ينتمون إلى المذهب الظاهري، وإذا كانت تقاديم القضاة لم تبين لنا بشكل صريح مذهبية القضاء الموحدي إلا ألها أكدت العمل بموجب الكتاب السنة والرجوع إلى الإجماع وأقوال العلماء<sup>(5)</sup>.

ذهب بولطيف وقال:" ولعل مما يدعم قناعتنا بالتوجه المالكي للقضاء الموحدي، أن ما وصلنا من تآليف العصر الموحدي في فقه القضاء؛ ككتاب" مذاهب الحكام في نوازل الأحكام" لابن

عياض (ت 575ه/1179م)؛ وكتاب " المفيد للحكام فيما يعرض لهم من نوازل الأحكام" لأبي الوليد بن هشام الأزدي (ت 606ه/ 1209م)، وكتاب " تنبيه الحكام على مآخذ الأحكام" لأبي عبد الله بن المناصف (ت 620ه/ 1223م)، كانت جميعها حارية على أحكام المذهب المالكي؛ بادية الحرص على إعمال ما قرره كبار أثمته"(1).

### و استقلالية القضاء الموحدي:

<sup>(3)</sup> لخضر بولطيف: فقهاء المالكية، ص250.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص251 - 252.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 252.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> فقهاء المالكية، ص253- 254.

عرف عن القاضي الموحدي أنه يتسم بالتراهة ( $^{(2)}$  في الحكم ويتحرى بالعدالة والصلابة والشدة ( $^{(3)}$  في أحكامهم مما مكنهم من ممارسة أعمالهم بكل حرية واستقلالية وبدون حوف هذا ما أعطى لهم هيبتهم ( $^{(4)}$ ).

وممارسة القضاة لصلاحياهم بكل شدة ودقة وصلابة أدى بمم إلى الاصطدام بالولاة المستبدين الذين ضاقوا ذرعا منهم، إلا أن خلفاء الدولة الموحدية يحثون باستمرار أهل المدن أن يتعاونوا مع القاضي وهذا ما تضمنته تقاديم الولاة (5).

يبادر الخاصة في بعض الأحيان بالتطاول على بعض قضاة الدولة واعتراضهم على المحكمهم، ويبلغ هم الأمر إلى رفع شكاية إلى الخليفة هذا ما حدث مع قاضي قضاة أبي دبوس الواثق (ت665-668ه/665-1269م).

كان من المقرر أن رزق القاضي يأخذ من بيت مال المسلمين، إلا أن بعض القضاة يتخذون الحذر من قبوله، فالقاضي أبو القاسم الحوفي (ت588ه/1192م، "لم يأخذ على القضاء أجر" بالرغم أنه ولى قضاء اشبيلية مرتين، وإنما كان يقتات من صيد السمك، كما استغنى قاضي بجاية أبو محمد بن سكاتو (ت1146ه/114م)عن مرتب القضاء، لأنه يسترزق من قطعة أرض أورثها عن أبيه، ومن لا يجد من القضاة حرجا في أخذ أجره حتى ولو كان مضطرا إلى ذلك، فإنه لم يسلم من انتقاد الناس والفقهاء (1).

إن الصنف الأول من القضاة الذين لا يتقاضون أجر القضاء فهم من أهل ثقة وتقدير خلفاء الدولة الموحدية هذا ما تؤكده له تقاديم القضاة (2)، وكذا وصية المنصور لقاضي قضاته وهو على

<sup>(2)</sup> عبد الواحد المراكشي: **المعجب**، ص319.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص318.

<sup>(4)</sup> عز الدين موسى: الموحدون في الغرب الإسلامي، ص203؛ الزحيلي: تاريخ قضاة الإسلام، ص385.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 479، 480، 498، 506، 510، 517.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> لخضر بولطيف: المرجع السابق، ص246.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص248.

<sup>(2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 479، 480، 483، 485، 488.

فراش الموت: "كنا قد قدمناه على القضاء لعلمنا بعفافه وطهارته، لضعف مئونته وقلة طمعه، فلنتركوه على أمره "(3).

#### ز- العدول:

ترتبط العدالة بالقضاء، كما قال ابن حلدون: "وهي وظيفة دينية تابعة للقضاء ومن موارد تصريفه، وحقيقة هذه الوظيفة القيام عن إذن القاضي بالشهادة بين الناس فيما لهم وعليهم تحملا عند الإشهاد، وأداء عند التنازع، وكتابا في السجلات يحفظ به حقوق الناس وأملاكهم وديولهم وسائر معاملاتهم "(4).

ومن شروط هذه الوظيفة" الاتصاف بالعدالة والبراءة من الجرح، ثم القيام بكتاب السجلات ثم العقود من جهة عبارته وانتظام فصولها ومن جهة إحكام شروطها الشرعية وعقودها"(5).

ويشترط أيضا المران والفقه، لذا حص فريق من الفقهاء الذين كانوا يعرفون في كل منطقة وفي كل زمان بهذه الوظيفة " لهم دكاكين ومصاطب، يختصون بالجلوس عليها، فيتعاهد هم أصحاب المعاملات للإشهاد وتقييده بالكتاب (6). إذن مهمة العدول الإشهاد وكتابة العقود، فالعدالة صناعة شريفة عالية، قائمة على ضبط أمور الناس على القوانين الشرعية، وحفظ دماء المسلمين وأموالهم (7).

ومن بين ما يشترط في الموثق الإسلام، والعدل، واجتناب المعاصي، والسماحة سلامة الحواس، اليقظة، العلم بفقه الوثائق، السلامة من اللحن، حسن الخط ومقروئيتها وسهولتها<sup>(1)</sup>.

<sup>(3)</sup> بولطيف لخضر: فقهاء المالكية، ص248.

<sup>(4)</sup> ابن خلدون: **المقدمة،** 378/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 1/ 378– 379.

<sup>(6)</sup> نفسه، 1/ 379؛ وبولطيف: المرجع السابق، ص258.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> محمد مغراوي: **خطة القضاء،** ص151.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص151.

نوه القرآن الكريم بأهمية التوثيق والإشهاد، حيث قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَدْلِ (2).

ولتحقيق العدالة أصبح القاضي بحاجة إلى وجود العدول لضبط الشهادات والعقود، وفقا لأحكام الشريعة، وللقضاء قوانين درج عليها اختيار القضاة، وعرفت من سيرهم المرتضاة، منها ما حفظ عنهم في التوثق تقييد المقلات، والتثبت فيما يرد من المشكلات، والاستظهار بعدول البينات وحسن التفهم للخصومات...، ومن أهم ما يقدم فيه النظر، ... الشهود"( $^{(S)}$ )، واستطاع العدول أن يصبحوا الشهود الرسميين وبإذن من القاضي، فهم " عمدة إمضائه وتوقفه في كشفه عن أحوالهم، وتعرفه ولا يقبل إلا من عرف بالشهادة"( $^{(A)}$ ). حددت التقاديم شروط الشهود بالذكاء والزكاء والصدق ( $^{(S)}$ )، سليم الشهادة والتيقظ من الغفلة والذهول والمساواة بين القوي والضعيف ( $^{(S)}$ )، والعدالة  $^{(T)}$ ، حيث يقول القاضي: "إنما أنتم القضاة وأنا المنفذ ... والله تعالى لا يقبل والمعم وتقيهم" ( $^{(S)}$ ).

لقد كان هؤلاء العدول موزعين حسب توزيع المراكز القضائية، وكان لهم دكاكين يجلسون فيها لاستقبال زبائنهم، ويسمى "سماط العدول"، وكان العدول يجلسون للإشهاد بإذن من القاضى، كانت ثقافة العدول مثل ثقافة القاضى فقد يكون ملما بعلوم مختلفة (9).

فالشاهد العادل تقبل شهادته على عكس الذي عثرت له جرحة فإن شهادته ترد وتبطل، حتى يكون القاضى على يقين لبناء حكمه، لأن من واجباته أن لا يتعدى حدود الله، حتى يكون

<sup>(2)</sup> سورة البقرة، من الآية: 282.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية، - جديدة-، (العزاوي)، 1/ 491.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، 511/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 1/1ر50، 512.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، 1/ 506، 515.

<sup>. 516 ،485 /1</sup> نفسه، 1/ 485،

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، 491/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> محمد مغراوي: **خطة القضاء**، ص152– 154.

القاضي ذو يقين عند بنائه للحكم (1)، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودَ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا، وَمَنْ يَتَعَدّ حُدُودَ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا، وَمَنْ يَتَعَدّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُو لَئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ (2). ويجب على القاضي أن يحسن الاستماع إلى الخصوم الذين مثلوا أمامه، وأن يسوي بينهما في المجلس والقول والوقت، ثم يذكر متى حضر الخصمان إليه وأدليا بحججهما (3).

فالعدالة لا تتحقق إلا بصلاح القاضي، و يجب على القاضي أن يستند إلى شهود عدول لصدور الأحكام، وجاءت توصيات الخلفاء متكررة لتطبيق ما جاء في الكتاب والسنة، هذا ما نستشفه من تقاديم القضاة.

# 

وخلاصة القول أن حركة التغيير التي قام بها ابن تومرت مصدرها الأول الواقع المغربي الذي يرى فيه المهدي أنه فاسد، ولا بد من تغييره، انطلق من المظاهر الاجتماعية واتخذها شواهد لإقناع الناس ويكون لها أثر في النفوس وترفض هذا الواقع. قام ابن تومرت بإيجاد بدائل لهذا الواقع الفاسد، حيث رسم منهجه وفق شواهد وأدلة مقنعة ورسم الطرق والأساليب في ذلك، فقد جعل من التوحيد المحور الأساسي الذي يعتمد عليه في حركته، لأن أهل المغرب في نظره انحرفوا عن التوحيد الصحيح. مهد أرضية لكي يعلن عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم.

ورغم الأصوات المرتفعة حول تطبيق عقيدة المهدي والعمل بها، إلا أن القضاء الموحدي كثيرا ما اصطبغ بصبغة مذهبية المذهب المالكي، حتى بعض أمراء الدولة منعوا العمل بالعقيدة الموحدية، وطلبوا الرجوع إلى الكتاب والسنة.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 492/1، 505.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة، من الآية: 229.

<sup>.492/1</sup> رسائل مو حدية،  $^{(3)}$ 

أولا: السياسة الاجتماعية

ثانيا: السياسة الاقتصادية

عندما حل الموحدون محل المرابطين في النصف الثاني من القرن السادس الهجري/ الثاني عشر ميلادي، توسعوا شرقا وقضوا على الحماديين والنورمانديين، ونتيجة للصراعات القائمة، تركت آثارا وخيمة على الاقتصاد، مما جعل الدولة الموحدية تتبع منهجا معينا للنهوض بالاقتصاد؛ حيث قامت بتنظيم التجارة الداخلية، كما اعتنت اعتناء كبيرا بالفلاحة باعتبارها العمود الفقري للاقتصاد.

اتبع الموحدون في تقسيمهم الطبقي سياسة محكمة سمحت لهم في التحكم والسيطرة على الوضع، ونشر العقيدة الجديدة، خاصة في عهدي المهدي وعبد المؤمن؛ هذا التقسيم فرضته الظروف السياسية.

#### أولا- السياسة الاجتماعية:

#### أ - طبقات المجتمع الموحدي:

#### 1 – الطبقة الحاكمة:

حسب رواية ابن القطان فإن ابن تومرت قسم أنصاره ومريديه إلى ثلاثة عشرة طبقة تظم أول من بايع ابن تومرت ونصره، فجعلهم أهل مشورته، ثم طبقة أهل الخمسين تضم شمسين رجلا من زعماء قبائل المصامدة (1)، ثم طبقة السبعين تضم سبعين رجلا من زعماء القبائل غير المصامدة، أما الطبقة الرابعة فهي طبقة الطلبة تضم كبار علماء الموحدين يقوم أعضاؤها بحكم الولايات أو يمثلون الهيئة المساعدة للوالي في عهد عبد المؤمن بن علي، ثم الطبقة الخامسة تضم صغار الحفاظ، ثم طبقة أهل الدار يقوم أفرادها بخدمة ابن تومرت، أما الطبقة السابعة فتضم قبيلة هرغة ، وهي قبيلة ابن تومرت نفسه، ثم الطبقة الثامنة فتضم قبيلة تينملل (2)، والطبقة التاسعة تشمل أهل جدميوة، والعاشرة

<sup>(1)</sup> إن مصطلح الخمسين لم يكن يعني عددا وإنما يعني اسما للهيئة، حاصة وأن انضمام القبائل يكون في فترات متقطعة، وكان المهدي يضيف إليهم رحالا أو ينقص منهم في بعض الأوقات . أنظر إبراهيم القادري بوتشيش: مقالات في تاريخ الغرب المهدي يضيف إليهم حلال عصري المرابطين والموحدين، (مكناس: مطبعة سجلماسة، ط1، 2007م)، ص96.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن القطان: ن**ظم الجمان،** ص82.

تشمل أهل جنفيسة والحادية عشر تشمل أهل هنتاتة، أما الطبقة الثانية عشر فتكون من الجند

أو أهل القبائل<sup>(1)</sup>، والثالثة عشر تتكون من الغزاة<sup>(2)</sup>. حاء في رقم الحلل أن: "المهدي رتب قومه ترتيبا غريبا فمنهم أهل الدار وأهل الجماعة وأهل الساقة وأهل خمسين وأهل سبعين والطلبة والحفاظ وأهل القبائل"<sup>(3)</sup>.

أما في عهد عبد المؤمن فقد انحصر الحكم في عهده في أسرته وبنيه من بعده، وحتى وزراؤه وولاته كانوا من أبنائه، وكان لقبيلة كومية مكانة خاصة في دولة الموحدين فإليها ينتمي عبد المؤمن بن علي واتخذ من أفرادها بطانة له، وبهذا فإن أسرة عبد المؤمن وقبيلته كومية شكلوا أهم أفراد المجتمع في عهد الموحدين<sup>(4)</sup>.

#### 1-1 طبقة الطلبة:

أنشأ الموحدون نظاما سياسيا جديدا فهم أول من استحدث طبقات جديدة في المجتمع منها طبقة الطلبة التي أوجدها المهدي، وكانت خاصته أصحاب المهدي لأن باقي من دخل في دعوته سماهم الموحدين، وقد كان اختيار هذا الاسم متوافقا ما كان مطلوبا منهم، فكانوا يعدون طلبة مهمتهم التعلم على يد أستاذهم المتمثل في صاحب الدعوة الجديدة المهدي بن تومرت، أصبحت مهمتهم فيما بعد حمل مبادئ المهدي ونشر دعوته بين الناس والحفاظ عليها<sup>(5)</sup> وعندما تولى الخليفة عبد المؤمن صار اسم الطلبة يطلق على ثلاث فئات:

#### 1-1-1 طلبة الحضر:

<sup>(1)</sup> وهي قبائل الحزمير والهيلانة والحزارقة. أنظر لخضر سيفر: التاريخ السياسي، ص338.

<sup>(2)</sup> ابن القطان: نظم الجمان، ص82؛ وهشام أبو رميلة: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية، ص38؛ لخضر سيفر: المرجع السابق، ص338؛ وصالح قربة: عبد المؤمن، ص69.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن الخطيب: **رقم الحلل**، ص 58.

<sup>(4)</sup> ابن عذاري: البيان، 50/3؛ و عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص255؛ وابن أبي زرع: الأنيس المطرب، ص 291؛ ونوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص 86.

<sup>(5)</sup> حسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص331؛ وبوتشيش: مقالات في تاريخ المغرب، ص97؛ ونوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص87-88.

هم الذين يجلبون إلى العاصمة مراكش يشتغلون في العلم وفي ذلك قال المراكشي:" وحرت عادهم بالكتب إلى البلاد واستجلاب العلماء إلى حضرهم من أهل كل فن وخاصة أهل علم النظر وسموه طلبة الحضر..."(1)، "ويؤمر طلبة الحضر ومن معناهم بقراءة العقائد وحفظها، وتعاهدها على سبيل التفهم والتبين والتنبه والتبصر"(2).

# -2-1-1 طلبة المعاظ

جمعهم الخليفة عبد المؤمن بن علي من مختلف القبائل وأنشأ لهم مدرسة حاصة بمراكش لتكوينهم وتعليمهم على أسس الدعوة الموحدية وفي نفس الوقت يتدربون على فنون القتال والشؤون الإدارية، وكان عددهم ثلاثة آلاف طالب، حتى إذا تم هؤلاء الحفاظ دراستهم وتدريبهم وزعهم على الوظائف الإدارية بالدولة، وكان الهدف من ذلك هو القضاء على نفوذ أشياخ الموحدين وولاهم عبد المؤمن أقاليم الدولة منهم: عبد الحق بن علناس الكومي الذي ولاه مدينة سوسة<sup>(3)</sup>.

# 1-1-3 طلبة الموحدين:

الذين اعتنوا بالعلم من المصامدة والاهتمام بالدعوة الموحدية ونشرها في مختلف أقاليم الدولة  $^{(4)}$ ، وقد بينت وظيفتهم تلك الرسالة التي أرسلها الخليفة عبد المؤمن إلى طلبة بجاية سنة 1157, وقد بينت وظيفتهم تلك الرسالة أمناء من قبلكم يعلمون الناس قراءة توحيدهم وحفظه وحفظ أم القرآن، وما تيسر معها من السور ويأخذو هم بمداومة ومعاهدته وحفظه... وليكن جميع ما تأتونه وتدرونه وتقدمونه في هذا المقصد وتؤخرونه جاريا على حكم الإمام

<sup>(1)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص426، وحسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص332؛ ونوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص132.

<sup>(3)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص333؛ ونوارة شرقي: المرجع السابق، ص88.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص

المعصوم والمهدي المعلوم رضي الله عنه مستندا إليه ففعله هو الذي نقتدي به ونستمسك بسببه ونمضيه على وجهه ونجريه على رسمه"(5).

ومعظم الرسائل الصادرة من السلطة الحاكمة إلى أقطار الدولة الموحدية تضع الطلبة في مقدمة من يخاطبهم ومن ذلك الرسالة الأولى وهي موجهة إلى طلبة سبتة ومن فيها من الموحدين  $^{(6)}$ , والرسالة الثالثة موجهة إلى الطلبة الذين بصنهاجة تاسغرت والمشيخة والأعيان  $^{(1)}$ , والرسالة الخامسة موجهة إلى طلبة سبتة ومن معهم  $^{(2)}$ , والرسالة الحادية عشرة الموجهة إلى الطلبة الذين بتلمسان  $^{(3)}$ . وهكذا معظم الرسائل التي صدرت عن الخلافة كانت أول ما تخاطب فئة الطلبة.

# $^{(4)}$ علية الغماء $^{(4)}$ :

احتل الفقهاء مكانة هامة لدى الدولة الموحدية، فقد كانوا على محط احترام الناس فكان الكثير منهم من أقرب المقربين للخلفاء، تميزوا بثقافة كبيرة ومجال علمي واسع، فلم يكن اختصاصهم

في الدين فقط بل تعددت معارفهم وتعدت إلى علوم أحرى (5)، فاحتصاصاتهم كثيرة ومتعددة يجندون حتى في الحركة الموحدية جاء في إحدى الرسائل:"...فعين لهم من كبار الطلبة والحفاظ وأعيان الفقهاء والقضاة..."(6).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص137.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص01.

<sup>.5</sup>نفسه، ص $^{(1)}$ 

<sup>.10</sup>نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>.47</sup>نفسه، ص $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> هم رجال الدين والدنيا، فمنهم الأئمة، والخطباء والفقهاء، والقضاة، والمشاورون، والمفتون والعدول، لهم مكانة عالية في المختمع كونهم حملة الدين والشريعة. أنظر عصمت دندش: الأندلس في نهاية المرابطين، ص 272.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص92.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص65.

اهتم الخلفاء باستجلاب عدد كبير من الفقهاء والعلماء إلى مراكش، فالخليفة عبد المؤمن كان يقدر العلماء ويترلهم منازلهم اللائقة  ${\rm A}_{\rm A}$  يقول المراكشي: "وكان عبد المؤمن مؤثرا لأهل العلم محبنا إليهم، يستدعيهم من البلاد إلى الكون والجوار بحضرته " ${\rm (8)}$ .

سار الخليفة يوسف بن عبد المؤمن على نفس السياسة في العناية بالفقهاء، فقد كان حريصا على مجالسة الفقهاء، وكان مهتما بجلب العلماء إلى عاصمته والاستفادة من علمهم يقول المراكشي:" ويبحث عن العلماء وحاصة أهل علم النظر إلى أن اجتمع له منهم ما لم يجتمع لملك قبله من ملك"<sup>(9)</sup>، وفي عهد المنصور تمتع الفقهاء والعلماء بنفس المتزلة حيث كان يحضر جنائزهم يقول ابن أبي زرع:" محبا في العلماء وقضاقم صادرا عن رأيهم...يشهد جنائز الفقهاء والعلماء ويزورهم ويتبرك بهم...وأكرم الفقهاء وراعى العلماء والفضلاء..."(1).

إن الثقة الكبيرة التي حضي بها الكثير من العلماء في العصر الموحدي لدى الخلفاء، وكذا احترام المجتمع لهم جعل الخلفاء يكلفو لهم ببعض المهام السياسية في مناسبات مختلفة منها إرسال الخليفة محمد الناصر سنة 1210ه/120م للعالم عيسى بن عبد العزيز بن يلبخت الجزولي إمام جامع المنصور بمراكش إلى صنهاجة الساكنين بأزمور لإصلاح بعض الأمور فيها<sup>(2)</sup>.

وكان العالم المالقي أحمد بن عتيق بن قنترال الأموي(ت627ه/ 1230م) مقربا من إدريس بن يعقوب المنصور أيام إمارته بإشبيلية، أرسله إلى بعض قبائل المغرب ليتأكد من البيعة

<sup>(7)</sup> نوارة شرقي: المرجع السابق، ص93.

<sup>(8)</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب، ص269؛ وحسن على حسن: الحضارة الإسلامية، ص339.

 $<sup>^{(9)}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{(9)}$ 

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع: ا**لأنيس المطرب،** ص 216؛ حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص 339– 340.

<sup>(2)</sup> أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، 1975م)، ص 488 – 490؛ وابن عبد الملك: الذيل والتكملة، 246/8–253؛ ومحمد المغراوي: العلماء والصلحاء والسلطة بالمغرب والأندلس، ص 241.

التي أرسلها شيوخها ونجح في مهمتها<sup>(3)</sup>. وكان الخليفة السعيد يرسل مزوار الطلبة أبا محمد عبد الله بن أبي القاسم العراقي(ت646ه/1248) إلى بعض المهام السياسية<sup>(4)</sup>.

# 1-3-1 طبقة القضاة:

بعد طبقة الفقهاء تأتي طبقة القضاة هذا ما نستشفه من إحدى رسائل الدولة الموحدية، وحاء فيها: "...فعين لهم من كبار الطلبة والحفاظ وأعيان الفقهاء والقضاة ونخبة الأمناء والثقاة... "(5)، فالقضاة لهم صلة بالفقهاء "إذ يختارون من العلماء ورجال الدين، فهم يشكلون طبقة متميزة لاختصاصهم بتنفيذ أحكام الدين على سائر الرعية... "(6).

#### 2- الكافة:

استعمل الموحدون أثناء مخاطبتهم للمجتمع بكامله مصطلح "الكافة" (1) بدل "العامة" ومن خلال الرسائل يتضح أن هذه الطبقة خاطبها الموحدون بأسماء أخرى مثل: " الناس" (2)، " القبائل (3)، " العوام" (4)، " الكافة عند الموحدين (5)، كما أطلق عليها أسماء أخرى من طرف المؤرخين منها رعاع وغوغاء ودهماء وسفلة (6)، كما تسمى أيضا الرعية والتي تعني القطيع (7).

<sup>(3)</sup> ابن عبد الملك: المصدر السابق، 282/1؛ ومحمد المغراوي: المرجع السابق، ص241.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، 6/19؛ ونفسه، ص 242.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> مجموع رسائل موحدية، <sub>(</sub>ليفي)، ص65.

<sup>(6)</sup> حسن علي حسن: المرجع السابق، ص342.

<sup>(</sup>أ) **رسائل موحدية – جديدة–،** (العزاوي)، 1/ الرسائل 6، 15، 31، 130، 135، 140. . .

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ 48، 49، 69.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 69/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، 195/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، 1/ 193.

<sup>(6)</sup> عصمت دندش: ا**لأندلس في نهاية المرابطين**، ص281.

والعامة مقابل الخاصة فهي تشمل رعية الدولة الموحدية ( $^{(8)}$ )، أو سواد الموحدين ممن لم يكلفهم ابن تومرت بمهام معينة ( $^{(9)}$ ). أما الخاصة التي تعني أشراف البلد وأغنياؤه، ومن يحيط بالأمير من خواص ووزراء ( $^{(10)}$ ).

تكونت طبقة العامة نتيجة فوارق المستوى المعيشي؛ فالعامة مستواها المعيشي ضعيف ودخلها محدود (11)، والعوام في المجتمع الموحدي هم أكثرية الفئات الاجتماعية الذين لا تربطهم أية صلة بالسلطة إلا دفع الضرائب والدفاع عن الأرض، فهي أكثر عرضة للأخطار السياسية والكوارث الطبيعية التي كانت تحتاج البلاد من حين إلى آخر، وكانت وضعيتها في الأرياف أكثر صعوبة (12).

ففي سنة 524ه/ 1129م عمت موجة الجفاف مدينتي فاس وغرناطة، وخلال الحصار الموحدي لمدينة مراكش كان الجفاف يخيم على العاصمة مما زاد وضعية المحاصرين تأزما، نجم عن الجفاف مجاعات عصفت بالعديد من أرواح العامة، لأن الخاصة كان لها من الوسائل ما تقاوم به كخزن الحبوب في الأهراء، أما العامة فلم يملكوا قوقهم اليومي<sup>(1)</sup>.

وفي سنة 1113/526م اشتدت المجاعة وكثر الموتى بقرطبة، امتدت إلى السنة التالية، فقد قاسى العوام محنة حقيقية من هذه المجاعة، وانعدمت الأقوات خلال أعوام المجاعات حتى اضطر العوام إلى أكل جذور النباتات<sup>(2)</sup>.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> بيير غيشار: التاريخ الاجتماعي لإسبانيا المسلمة من الفتح إلى نهاية حكم الموحدين من بداية القرن الثامن إلى نهاية القرن الثامن عشر صمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير: سلمى الخضراء الجيوسي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1998م)، 984/2.

<sup>(8)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، 179.

<sup>(9)</sup> بوتشيش: مقالات في تاريخ الغرب الإسلامي، ص97.

 $<sup>^{(10)}</sup>$  عصمت دندش: المرجع السابق، ص $^{(10)}$ 

<sup>(11)</sup> يوسف عابد: المرجع السابق، ص182.

<sup>.183</sup>نفسه، ص $^{(12)}$ 

<sup>(1)</sup> إبراهيم القادري بوتشيش: مباحث في التاريخ الاجتماعي بالمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، (بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2000م)، ص 199 ـ 200.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص201.

وحدثت مجاعة أخرى سنة 616ه/1218، شملت المغرب والأندلس معا، حيث تعسرت الظروف فيهما، وغلت الأسعار، وفي سنة 626ه/1228م شهد المغرب مجاعة أخرى، كما شهدت مكناسة ونتيجة لاشتداد المجاعة اضطر الناس إلى أكل الخسيس من الحيوان حتى عدم ذلك وهلك الناس قتلا وجوعا<sup>(3)</sup>.

ويذكر ابن عذاري أنه كانت في أيام الرشيد مجاعة عظيمة إذا "لم يبق لأحد سبد ولا لبد ولا طارف ولا تالد ولا ذخيرة ولا مال ولا عقار واستولت المجاعة على جمهور الناس ورأوا محنا يستعاذ بالله منها"(4).

هذه الفئة عاشت ظروفا قاسية، فعوام مكناسة رفعوا شكواهم إلى الناصر ضد الوالي أبي الربيع بن أبي عمران الذي ساء معاملتهم كثيرا، حيث كانت السلطات تفرض عليهم ضرائب باهظة لم يكن في مقدورهم دفعها، خاصة في آخر عهد الدولة الموحدية، على عكس بداية الدولة حيث سن الخلفاء قوانين مكنت لهم العيش في كنف السلطة العادلة، بإلغائها ضريبة القبالة التي فرضها المرابطين عليهم وأثقلت كاهلهم (5).

أما الأندلس فبحكم موقعها الجغرافي فهي قريبة من دار الحرب، فإن أهلها عانوا بكل طبقاتهم وعلى غاراتهم المتكررة، وكانت هذه الغارات متكررة على الطبقة الدنيا من المحتمع على عكس الطبقات العليا<sup>(1)</sup>. وفي سنة 651ه/ 1253م حدث زلزال عنيف، حصد الكثير من العامة<sup>(2)</sup>.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد بن غازي العثماني المكناسي: **الروض الهتون في أخبار مكناسة الزيتون،** (الرباط، 1952م)، ص09.

<sup>(4)</sup> البيان، 3/ 325.

<sup>(5)</sup> نوارة شرقى: الحياة الاجتماعية، ص102.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص103.

<sup>(2)</sup> ابن عذاري: البيان، 3/ 402؛ ونوارة شرقى: الحياة الاجتماعية، ص104.

هذه الكوارث الطبيعية والفوارق الاجتماعية أدت إلى ظهور طبقة جديدة في المجتمع الموحدي وهي طبقة المتسولين الذين كانوا يجتمعون بكثرة في الجوامع، مما يجعل الكثير من المتصوفين في جمع هؤلاء في إحدى الجوامع وتقديم لهم القمح<sup>(3)</sup>.

إلى جانب الجوامع ارتاد المتسولون الطرقات والأسواق، ومما يؤكد ذلك ما جاء في ترجمة أبي عمران موسى ابن إسحاق موسى: " وما جاء قط مسكين وعنده ما يعطيه إلا أعطاه، فإن لم يجد شيئا يعطيه قام معه إلى السوق يمشي على الناس ويسألهم له"(4). وكشفت لنا كتب المناقب والتصوف أن رجال المتصوفين تعاطفوا كثيرا مع هذه الطبقة، حيث أن أحدهم جرد نفسه من الثياب فقدمها إلى أحد المتسولين<sup>(5)</sup>.

ومما يؤكد انتشار طبقة الفقيرة في المجتمع الموحدي تلك الرسالة التي بعثها المنصور إلى إشبيلية عقب عيد الفطر سنة 580ه/1184م، يطلب من العمال بتقديم مجمعوه من زكاة الفطر إلى القاضي أبو المكارم من أحل توزيعها على الفقراء. كما نلمح من هذا النص حانب إنساني احتماعي صدر من طرف المنصور، ألا وهو الاهتمام بالطبقة الفقيرة المنتشرة في المجتمع الموحدي رفقا لهم وتوسعا عليهم (6).

قسم عبد المؤمن المجتمع إلى ثلاث طبقات وهذا ما دلتنا عليه الرسائل الموحدية منها الرسالة الموجهة إلى طلبة تلمسان، وهي: السابقون الأولون الذين بايعوا المهدي بن تومرت وساندوه وحاربوا معه، إضافة إلى الذين حضروا معه معركة البحيرة والطبقة الثانية الذين انظموا إلى

<sup>(3)</sup> إبراهيم القادري: **الإسلام السري في المغرب العربي**، (القاهرة: سينا للنشر، ط1، 1995م)، ص 164– 165.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أبو يعقوب يوسف بن يحي التادلي المعروف بابن الزيات: **التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي**، تحقيق: أحمد التوفيق، (الرباط: منشورات كلية الآداب، ط2، 1997م)، ص 298.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص274؛ وإبراهيم القادري: المرجع السابق، ص168.

<sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص167؛ محمد زنبير: المغرب في العصر الوسيط، 247.

الموحدين مابين معركة البحيرة وفتح مدينة وهران، والطبقة الثالثة الذين خضعوا بعد الاستيلاء على وهران (1).

يمكن لمدينة واحدة أن تحتوي على سكان من طبقات مختلفة، فنجد مثلا في إحدى الرسائل الموجهة إلى الطلبة والخاصة والعامة لمدينة سبتة، اختلاف عدد الطبقات من مدينة لأخرى، فالرسائل

الموجهة إلى مختلف الأقطار تبين لنا أن السكان طبقات في هذه الأقاليم" الطلبة والشيوخ والأعيان والخاصة والعامة..."(2).

الفرق بين فئتي العامة والخاصة أن هذه الأحيرة صاحبة الامتياز في المجتمع باحتكارها أموالا كثيرة، أما العامة فتتكون من صغار الزراع والعمال الزراعيين والتجار الصغار وأصحاب المهن والحرف والعمال الأجراء، وبعض الموظفين الصغار، وتتميز بمستوى معيشتها المنخفض<sup>(3)</sup>.

ومن جملة الطبقة العامة الجنود الذين جاءوا إلى المدن المغربية لكسب معاشهم، وعامة المزارعين الذين يشتغلون في مزارع الشرفاء وشيوخ الموحدين<sup>(4)</sup>، ومن لم يجد حرفة فإنه يتجه إلى المغصب واللصوصية<sup>(5)</sup>، إن التطورات التي حدثت في المدن أدت إلى ظهور طبقات اجتماعية عجزت عن كسب رزقها مما جعلها تحترف اللصوصية<sup>(6)</sup>.

#### 3- العبيد:

عرفت المغرب خلال القرنيين الخامس والسادس الهجريين/ الحادي والثاني عشر الميلاديين

 $<sup>^{(1)}</sup>$  مجموع رسائل موحدية،  $^{(1)}$ ليفي $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، الرسائل 3، 14، 17، 21؛ ولخضر سيفر: التاريخ السياسي، ص338-339.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص183.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص184.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، ص152.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المصدر نفسه، ص153.

أعددا كبيرة من العبيد $^{(1)}$ ، وكان العبيد يجلب إلى بلاد المغرب بسبب الحروب $^{(2)}$ ، حاصة وأن اسبانيا رفعت راية حركة الاسترداد وأهل المغرب حملوا لواء الجهاد $^{(3)}$ .

أطلقت عليهم عدة تسميات منها عبيد المخزن وعبيد الحرمة وقوقو وجناوة وسموا أيضا بالسودان في البداية؛ لأن أكثريتهم يجلبون من السودان وعمم الاسم فيما بعد على باقي العبيد<sup>(4)</sup>. والعبيد في الدولة الموحدية ملزم بالقوانين والتغييرات التي تحدثها الدولة الموحدية كباقي الطبقات الأخرى حيث حاء في إحدى الرسائل: "...ويلزم العامة... وأشمل في هذا الإلزام الرحال والنساء والأحرار والعبيد... "(5).

وكان السودان يجلب من البلاد الغربية وزويلة عن طريق أودغشت، فهم أفضل العبيد حدمة لقوهم وشدهم وشجاعتهم وهذا ما جعل الموحدين يستقدمونه في الجيش الموحدي واستخدموا حتى كخدم داخل المنازل وفي الزراعة أيضا. ولم يقتصر عبيد الدولة الموحدية على السود فقط، فعند توسعات الدولة الموحدية كانوا كثيرا ما يجلبون الأسرى من المناطق التي يدخلونها عندما كانوا أحرارا وعند وقوعهم في الأسرى أصبحوا عبيدا، واستخدموا كحرس خاص في القصور وحراسة الخيول<sup>(6)</sup>.

قام المجتمع الموحدي على الطبقية من بدايته، فقد كانت القبائل الموحدية السلطة والسلطان، وغير الموحدين رعية لها، فابن تومرت اهتم بها كثيرا، وأكد عبد المؤمن هذا النظام عندما عين أولاده وأولاد هذه القبائل على الوظائف الكبرى وقصر التعليم على أولادهم، وسارت هذه الطبقة تشمل السادة عبد المؤمن وأشياخ الموحدين، وملكوا أموالا كثيرة التي استثمروها في التجارة<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص179.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوى)، 1/ 114.

<sup>(3)</sup> يوسف عابد: المرجع السابق، ص 179.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  نوارة شرقى: الحياة الاجتماعية، ص60-61.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مجموع رسائل موحدية: (ليفي)، ص132.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نوارة شرقي: المرجع السابق، ص 61– 62.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> عصمت دندش: ا**لأندلس في نهاية المرابطين،** ص171.

إن ما نستشفه من الرسائل الديوانية أن الدولة الموحدية أولت اهتماما كبيرا بطبقات المجتمع الموحدي، من جانب نشر العقيدة الموحدية، حيث ألزموا العامة والعبيد والنساء والرجال، وكل من يجب عليه التكليف، وأمر طلبة الحضر بتولى مهمة هذه الدعوة.

#### ب- مداربة الآفات الاجتماعية:

كانت عادة شرب الخمر منتشرة في المجتمع المغربي خلال القرن السادس الهجري الحادي عشر ميلادي، شمل حتى النساء وأصبحت كل امرأة من أكابر لمتونة ومسوفة صاحبة خمر وما خور (1).

عمل ابن تومرت على محاربة المنكرات منذ البداية وحارب الخمر واللهو والدفوف عندما دخل فاس قال لأتباعه: " أخرجوا واقطعوا مقارع من شجر التين الذي أسفل الوادي الذي لا ينتفع به، وأقبلوا في سرعة...حتى وصلنا زقاق بزفالة قال لنا تفرقوا في الحوانيت، وكانت الحوانيت مملوءة دفوفا ... ومزامير وعيدانا وروطا وأرببة وكيتارات وجميع اللهو، فقال لنا المعصوم: " أكسروا ما وجدتم من اللهو " (2).

فقد أفتى في وجوب إراقة كل المسكرات وكسر الأواني ومنع صنع المسكرات داخل المنازل  $(^{3})$ ، كما بينت لنا الرسائل الموحدية أن سكان بلاد المغرب يتعاطون الخمور منها رسالة الفصول التي حررت في منتصف سنة  $(^{566})$  من  $(^{1170})$ ، جاء فيها: "و آمر في النظر في الربوب وتمييزها والهجوم على بائعيها ومدمني شربها ومستعمليها؛ فيراق مسكرها، ويقطع منكرها  $(^{4})$ .

من خلال الرسائل الموحدية نكتشف أن في عهد الدولة الموحدية انتشر انحلال الأحلاق والفساد في المجتمع حيث شاعت بين الناس الملاهي"... والاجتماع على سير الجاهلية من الملاهي على فنونها وأنواعها وضروبها واختلاف آلاتها، وما يتبعها من المناكر الناشئة عن أهل الجهالة

<sup>(1)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص255.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> البيذق: أ**خبار المهدي بن تومرت**، ص 53.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> يوسف عابد: المرجع السابق، ص256–257.

<sup>(4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 23.

والأفعال المنافية للشريعة الصادرة بين أهل الزراعة والضلالة من الرحال المفسدين والغواة المضلين، ومن النساء المفننات في طرق الغوايات..."(5).

وأمر الخليفة برسالة في الكشف عن هذه الظاهرة ومحاربتها وفق كتاب الله وسنة رسوله في قوله:" فاكشفوا عن هذه الأصناف وأثيروهم عن مكامنهم، ونقبوا عليهم في مظاهم فمن شهد عليه منهم بشهادة صحيحة سالمة من الهوى والظنة باستصحاب حاله، وتماديه على الإحضار في محل باطله ومحاله فيحكم كتاب الله جل اسمه وإتباع سنة نبيه صلى الله عليه وسلم..."(1).

إن هذه الظاهرة سايرت الدولة الموحدية حتى في عهد الخلفاء الضعاف، فالمستنصر حاربها في عهده في قوله: " وكان أهل الذعارة والفساد قد اجتمعت منهم جماعات فعانت أياما في هذه الجهات، فأنفذ العبد جملة من الأجناد في طلبهم وخاطب أهل الجهات بالخروج من كل مكان إليهم بالتعاون عليهم حتى فلاق الله جموعهم وشتت شملهم... "(2).

كما قام الخلفاء بمحاربة الخمور بواسطة أمناء والتمييز بين الرب الحلال والرب الحرام "...والله الله البحث على الخمور...فإنها مفتاح الشرور ورأس الكبائر... فخذوا في طلبها في طلبها في المواطن المتهمة بشأنها واجتهدوا في إراقتها وكسر دنانها... ولا يكن منهم من يفرق بين الحلال والحرام ويميز... "(3).

وجاء في رسالة أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن سنة 184ه/184م إلى طلبة اشبيلية: "فإن الناس تجوزوا في أمر الرب... أغفلوا فيه الاجتهاد... وحاول اتخاذه وبيعه من لا يتوقف على احترام... رأينا... أن قطعه بالكلية أخلق بالاحتياط لديهم وأحدر...ولا توجدوا أحد إلى بيعه سبيلا واشتدوا في ذلك اشتدادا... وأخلوا الحوانيت التي كان يباع فيها منه وأفقروها... والديار المعروفة ببيعه أيضا لا تتركوها وأريقوا ما تلقون من مشتبهه وملتبسه، وعاقبوا من تجدونه عنده

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، ص134.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، ص134.

<sup>(</sup>العزاوي)، 311/1. عليه موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 311/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 67.

أشد عقوبة على دلسه... وحتى وجدتم عندهم رائحة منه كائنا من كان فأقيموا عليه ما رسمه الشرع..."(4).

لم تكتف الدولة الموحدية بمحاربة الفساد الاجتماعي فحسب بل حاربت حتى الفساد الإداري الذي يمس المجتمع مثل ما فعله حاملوا البريد " الرقاصين" وما ينجم عنهم من تسلط على الناس من إلزامهم في الزاد<sup>(5)</sup>.

بينت بعض الرسائل بأن الجرائم كانت منتشرة خاصة في الولايات البعيدة عن مركز العاصمة لذا قام بعض الولاة بتنفيذ أحكام القتل والإعدام، هذا ما جعل الخلفاء يتدخلون ويمنعون الولاة من تنفيذ هذه الأحكام قبل استشارهم حيث جاء في الرسالة:" وينتشرون بالقتل بأعراض الناس أقبح الانتشار يستحلون حرمات المسلمين من غير حلها..."(1).

وجاء أيضا"... بألا يحكموا في الدماء حكما من تلقائهم، ولا يهرقوها بباد أو برأي من آرائهم ولا يقدموا على سفكها بما يظهر إليهم ويتقرر فيما يرونه لديهم، إلا بعد أن ترفع إلينا النازلة على وجهها، وتؤدي على كنهها، وتشرح حسب ما وقعت عليه وتنتهي بالتوثق والبيان إلى ما انتهت إليه، وتقيد بالشهود العدول...وتكتب أقوال المظلومين وحججهم..."(2).

هناك بعض الرسائل تحث على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر منها الرسالة التي بعثها المستنصر سنة 1220م إلى الأمة يحثهم فيها على: " الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تطهر من الأرجاس، وتتنقى الحواضر والبوادي من الأدناس وتسلم القلوب والجوارح من الوسواس الخناس... "(3)، ووصاهم بالمحافظة على الصلاة خاصة في المساجد (4)، ومنها الرسالة التي

<sup>(</sup>ليفي)، ص167؛ ومغراوي محمد: خطة القضاء بالمغرب، ص102. مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص102؛

 $<sup>^{(5)}</sup>$  رسائل موحدية، 1/ الرسالة 6.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 63.

<sup>.96/1</sup> نفسه، <sup>(2)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 1/ 348– 349.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 349/1

بعثها الخليفة المأمون حول " الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" والحث على الصلوات وإيتاء الزكاة وإيتاء الصدقات والنهي عن شرب الخمر والمسكرات<sup>(5)</sup>.

ونجد في بعض التقاديم مالها علاقة بالسياسة الاقتصادية كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر "وعليه أن يأمر بالمعروف والنهي عن المنكر... ولا يجعل في الحق سبيلا على مظلوم لظالم "(6) وإزالة المظالم ومحو الرسوم الجورية من الأسواق "ووكدنا عليه في الاجتهاد في رفع المحدثات، وطمس آثار المنكرات، ومحق الرسوم التي لا يبيحها الشرع من الأسواق والأبواب، وإزالة كل ما لا يجيزه محكم السنة والكتاب"(7).

و"الكشف عن الذين يغرمون الناس ما ليس قبلهم، ويأكلون بالباطل" (1)، كما طالبت الكشف عن القبائل التي سارت سير الجاهلية والتي انتشر في أوساطها القتل والفساد، وأن يحاربوا أهل النفاق والذين يقولون ما لا يفعلون، مع مقارعة الذين نودوا إلى الإصلاح ولم يستجيبوا، مع عاربة اللصوصية، وأمرت موظفيها بمحاربة هؤلاء الأصناف إن ثبتت عليهم الحجة " فإن تعينوا على التحقيق فليُمض عليهم حكم الله تعالى الذي أمر به فيهم... وفتح باب جهادهم ومحو أثارهم وجعله أهم وأولى من جهاد الكفرة المجسمين (2).

انتهج المنصور سياسة الحصول على الأخبار المتعلقة بحياة الناس اليومية وما يعانونه، من ارتفاع في الأسعار أو من التعسف الذي يلحق بالعامة سواء من طرف القضاة أو الحكام، فكان يجتمع بأمناء الأسواق وأشياخ الحضر مرة في الشهر، كما يحرص على تلقي أحبار الأقاليم باستفسار الوفود<sup>(3)</sup>. هذه السياسة تكشف لنا عن غطاء آخر منتشر في أوساط المجتمع ألا وهو التلصص والسرقة، إلى درجة أن الخليفة يتدخل بنفسه لمراقبة ما يجري في السوق من غش في السلعة غيرها.

<sup>(5)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 118؛ ومجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسائل 23، 28.

<sup>.402/1</sup> نفسه،  $^{(6)}$ 

<sup>(7)</sup> نفسه، 1/ 431؛ ونفسه، 1/ التقاديم 08، 09، 11، 12، 16، 28، 46، 48، 71، 74، 76.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص134.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص 133–134.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> محمد زنبير: ا**لمغرب في العصر الوسيط**، ص247.

إلى جانب ذلك فإن يعقوب المنصور يهدف من سياسته هذه إلى إزالة الظلم من المجتمع، وتحقيق العدل، كما يهدف إلى الحصول على كل المعلومات المتعلقة بحياة الرعية، بتسخير كل الوسائل العمومية والخصوصية لهذه الغاية حاصة المعلومات التي تتعلق بمستوى المعيشة للرعية، ومحاولة التخفيف من ظاهرة الفقر<sup>(4)</sup>.

بالرغم أن المنصور قد حث سكان المغرب على ترك العادات السيئة والتي تحجبهم عن الحقيقة باستمرار<sup>(5)</sup>، إلا ألهم مارسوا عادات كثيرة؛ فالمرأة المغربية لم تكتف بتزيين نفسها بالحناء فقط بل انتشرت في أوساطهن ظاهرة الوشم؛ حيث تقوم المرأة بغرز الإبر في البدن حتى يسيل الدم ثم يحشى بالكحل، وكذا النساء المغربيات يتعطرن بالعطور بأنواعها، وتستعمل أنواعا من الحلى كالأقراط والخواتم والأساور والخلاخل<sup>(1)</sup>.

كما نهاهم عن الاختلاط في إحدى رسائله "فتعدى الناس ما حد لهم وتدرجوا إلى ما يختاره الله ويرتضيه، وارتكبوا من اللبس والشبهات في ظلم الاختلاط ودياجيه" (2)، إلا أنه أثناء الوفاة يختلط النساء بالرجال وتكشف النساء عن وجوههن ويسودونهن كما يسودن بعضا من أحسادهن، وينشرن شعورهن ويلبسن الأسود والأزرق ويقوم بعضهن بتلطيخ وجوههن بالسخام، ويهلن التراب على الرؤوس وتلطخ البيوت بالسواد، وتصحن بأهازيج خاصة، ويقوم الرجال بالتهليل والصلاة، وكان أكثر الناس عند إحراج الميت يصيحون صيحة عظيمة ويسمون ذلك وداعا للميت وقياما بحقه (3).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص259.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مجموع رسائل موحدية، الرسالة 28.

<sup>(1)</sup> يوسف عابد: الموحدون في بلاد المغرب، ص290، 294.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص 166.

<sup>(3)</sup> جمال طه: الحياة الاجتماعية بالمغرب الأقصى – العصر المرابطي والموحدي، (الإسكندرية: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1، 2004م)، ص392.

وقد أشارت بعض الرسائل الموحدية إلى أن النساء المغربيات" يخضبن بالحناء بطون الأكف وظهور السواعد" (<sup>4)</sup>، وأثبتت المصادر أن هذه العادة يستعملنها قبل الزفاف إلى أزواجهن حيث يخضبن بالحناء وجوههن وأذرعهن وأيديهن إلى رؤوس الأصابع (<sup>5)</sup>.

كما انتشرت عادة التفاؤل والتشاؤم في أوساط سكان بلاد المغرب" وتشاءموا يسرى الصباح، ولولا ضلالهم لحمدوا سرى ذلك الصباح..."(6). يرى البعض أن هذه الاعتقادات حاءت نتيجة عجز الناس عن تجاوز مشاكلهم، وذلك محاولة لتخطي مشاكلهم، وبسبب ضعف الوعى.

ساد في أوساط الناس ممارسات مخالفة للشرع كالسحر والشعوذة والاعتقاد بالجن والتبرك بالصلحاء، وانتشرت بينهم ظاهرة التنبؤ بالغيب<sup>(7)</sup>. ولعل من بين المعتقدات الذهنية التي انتشرت بين أوساط العامة ظاهرة التبرك والتمسح ببركات الأولياء الصالحين، وظل قبر المهدي بن تومرت

مزارا من طرف سكان المغرب وخاصة العامة<sup>(1)</sup>.

جرت عادة الموحدين قتل الأسرى من الرجال واسترقاق النساء والأطفال، فقد انتهى البيع في دكالة لما ألهى عبد المؤمن ثورتما سنة 543ه/1148م إلى أن بيعت المرأة بدرهم والغلام بنصف درهم وأصبحت تجارة النساء في بداية الدولة الموحدية مشكلة بسبب عدم الدقة في تحديد الحرة من غيرها وهذا ما صورته لنا الرسائل الرسمية (2).

ثانيا- السياسة الاقتصادية للدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية:

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> **رسائل موحدية**، 1/ الرسالة 11.

<sup>(5)</sup> الوزان: **وصف إفريقيا**، 1/ 64-65؛ ويوسف عابد: المرجع السابق، ص291.

<sup>(6)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 55.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> نوارة شرقى: الحياة الاجتماعية، ص105.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسائل 16، 17.

رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ الرسالة 06.

اعتمدت الدولة الموحدية سياسة اقتصادية مكنتها من تحقيق اكتفائها الغذائي بإنتاجها لمختلف المنتوجات الفلاحية، مما جعلها ذات بنية اقتصادية قوية رغم ما شهدته من أزمات طبيعية وسياسية.

### أ - سياسة الدولة الغلاجية:

#### 1 - الملكيات.

اعتبر الموحدون الأراضي التي استولوا عليها من المرابطين وحلفائهم أرضا خراجية عنوية، أو ملكا للدولة وزادت ملكية الدولة الموحدية على ما كانت عليه في أيام المرابطين بمصادرة أملاك الثائرين عليهم تأديبا<sup>(3)</sup>.

كانت الدولة الموحدية تقطع قبائلهم وقواد جندهم الاقطاعات الزراعية كرواتب لهم، إضافة إلى الإقطاع الثاني الذي هو إقطاع منفعة فهو أن للمقطع حق الانتفاع بالأرض وغلتها دون تملكها $^{(4)}$ ، كما أقطع عبد المؤمن لأخوي المهدي عيسى وعبد العزيز وأشياعهما من قبيلة هرغة الذين ثاروا عليه عام 548ه $^{(5)}$ م إقطاعا يسمى إقطاع التأليف، فنقلهم من مراكش إلى فاس $^{(5)}$ .

أما الملكيات الخاصة تنقسم إلى ملكيات كبيرة كانت في أيدي أبناء البيت الموحدي وكبار رجال الدولة وقادة الجيش، قال المراكشي: "والموحدون لهم الأقطاع والأموال المتأصلة. هذا مع أنه أقطع أعياهم أقطاعا كأقطاع الموحدين أو أوسع... "(1)، بالإضافة إلى الملكيات الصغيرة التي يملكها جميع الفلاحين.

<sup>(3)</sup> عصمت دندش: الأندلس في لهاية المرابطين، ص157- 158.

<sup>(4)</sup> كمال أبو مصطفى: جوانب من حضارة المغرب الاسلامي – من خلال نوازل الونشريسي - ، (الاسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة ، 1997م)، ص63.

<sup>(5)</sup> حسين سيد عبد الله مراد: "فلاحو فاس في عصر الموحدين 540ه-646م/1146هـ 1248م"، وقائع تاريخية دورية علمية محكمة (القاهرة)، ع3/يوليو 2005م، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المعجب، ص 366.

هناك تسميات مختلفة لهذا النوع من الأراضي فالملكيات الكبيرة تسمى "بحيرة"، أو مجشرا مختصا بزراعة أصناف من الفواكه والخضر والبقول على أنواعها، أو تسمى روضا أو رياضا، أما الملكيات الصغيرة تسمى "عرصة"، أو جنة أو جنان أو جنات (2).

لما تم لعبد المؤمن إخضاع افريقية في  $544 \, \text{o}/1149$ م أمر بتقسيم البلاد من برقة شرقا إلى بلاد نول من السوس الأقصى غربا بالفراسخ والأميال طولا وعرضا، أسقط من التقسيم الجبال والهضاب والسباخ وما بقي وضع عليه الخراج، وألزم كل قبيلة بربرية كانت أو عربية بقسطها من الزرع والماشية والأموال<sup>(3)</sup> وطلب من جميع المزارعين الهاربين من أراضيهم الرجوع إليها للعمل فيها<sup>(4)</sup>.

يهدف عبد المؤمن من هذه السياسة بناء نظام اقتصادي يستند إليه في إقامة منشأته الحربية من بناء القلاع والحصون وتزويد الجيش بمختلف الأسلحة، وبناء الأساطيل، وتزويد المحاربين بالأقوات والنفقات<sup>(5)</sup>.

وكانت نظم الموحدين العسكرية منع الجند في السير في الأرض المزروعة وبدرء أهل الفساد عن الزرع مما جعل الرحاء يعم المغرب كله، إلا أن الزراعة تعرضت لأعمال التخريب من حين إلى آخر نتيجة الثورات منها ثورة ابن الرند في قفصة وثورة الأغزاز والعرب الهلالية أيام يوسف بن عبد المؤمن وتحالف الأغزاز والعرب الهلالية مع بين غانية في خلافة المنصور والناصر وما فعله المنصور في التخريب عقابا لهم حيث قام بنسف الزرع – زرع قفصة -(1).

<sup>(2)</sup> حسين سيد عبد الله مراد: "فلاحو فاس..."، ص70-71.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله الشيخ محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرواني المعروف بابن أبي دينار: كتاب المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، مطبعة الدولة التونسية: ط1، 1286م)، ص112؛ والجيلالي: تاريخ الجزائر، 62/2؛ وأبو ضيف: القبائل العربية، ص73–74.

<sup>(4)</sup> إبراهيم القادري بوتشيش: "تطور الفلاحة في مكناس من عصر المرابطين إلى أواخر العصر المريني"، مجلة المناهل (الرباط)، ع89/38وم، ص 219.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> عبد الله علي علام: ا**لدولة الموحدية**، ص253.

<sup>(</sup>أ) عز الدين موسى: النشاط الاقتصادي في المغرب الإسلامي خلال القرن السادس الهجري، (بيروت: دار الشروق، ط1، 1983م)، ص 161 – 162.

ولم يختلف وضع البلاد الأندلسية عن شرق البلاد، حيث شهدت تخريب زروعها خاصة حول قرطبة وغرناطة نتيجة هجمات إسبانيا وحلفائهم بني مردنيش وابن همشك في خلافة عبد المؤمن وبداية عهد يوسف وما خربه الموحدون أيضا في شرق الأندلس حتى عادت خرابا، ومع ضم بلاد بني مردنيش حاول الموحدون نقل الصراع إلى مناطق نصارى اسبانيا وتخريب زروعهم وبنوا الحصون حماية لأراضيهم وتجديد مدن.

ومما يدل على عدم استقرار الزراعة في بلاد المغرب تلك الرسائل التي تبعث إلى الخليفة خاصة بعد فترة الجفاف والحرب ما جاء في الرسالة:"... يموت طاغية الكفار المعجل بروحه إلى النار، صاحب قشتالة... والناس بما جاء الأرض من الحيا أيضا في استبشار..."(2).

وفي رسالة أخرى: "وتساوى الأمنة والدعة ليلها ونهارها وغدوها ورواحها والبلاد والحمد لله ممهدة ساكنة والرعية هادئة... تثمر في البلاد من ثمرات الخيرات والبركات ... وأما الزرع فقد بسط

الله الآمال بكثرته وصلاحه في هذا العام بسطا، وأعطى هذه الجهات منه حظا وافرا وقسطا، فأن الناس كانوا قد استكثروا منه في كل مكان... واعتنى أهل الثغور أيضا بالازدراع اعتناء الغير وتنافسوا في الإكثار منه تنافس الواثقين... فبدت الأرض منه في ملاءة حسن يسر... "(3).

أصاب الجفاف حتى الجهات الشرقية من البلاد كما هو الحال في قفصة وإفريقية في سنوات 1167ه/563م و 1167ه/180م و 1167ه/190م و 1167ه/190م و 1168ه/ قلة إصابتها وخلو مخازها... "(4).

أثناء فترة الجفاف يصعب على الجيوش التحرك خاصة في المنطقة ما بين القيروان وقفصة

وعند تحرك الخليفة يوسف بجيش لفتح قفصة سنة 576ه/1190م(1).

<sup>(27)</sup> رسائل موحدية: – جديدة –، (العزاوي)، ص279.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 280/1؛ والرسائل 73، 74، 75، 78، 104، 104، 104.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 159/1.

<sup>(1)</sup> نفسه، 1/ الرسالتان 30، 31.

# 2- الإنتاج الفلاحيي:

نتيجة للسياسة الموحدية القائمة على تقسيم الأراضي إلى ملكيات وتوزيعها، ساعدت على ازدهار الإنتاج الفلاحي، كما شجعت النظم العسكرية المتبعة، وكذا الاستبشار بترول الأمطار الفلاحين الاهتمام بالزراعة وبتربية الحيوانات.

#### 1-2 تربية الماشية:

إن تربية الحيونات عمل قائم بذاته ولكن كثيرا ما يكون متصل بالزراعة سواء من حيث المناطق أو الأشخاص الذين يقومون بها، ولا تقتصر تربية الحيوانات على نوع واحد من الحيوانات وكثيرا ما تربى الأغنام والحيول والبغال والجمال في منطقة واحدة  $^{(2)}$ ، وقد تفيدنا إحدى الرسائل الموحدية في أهمية غنائم الجيش الموحدي في حبل الكواكب بعد القضاء على ثورة غمارة بزعامة سبع بن منخفاذ ومن هذه الغنائم البقر والغنم  $^{(3)}$ . ويتضح من إحدى الرسائل اهتمام قبائل العرب الرحل بتامسنا وتادلا بتربية الماشية غنما وإبلا وحيلا ( الثاغية والراغية والصاهل والشاء)  $^{(4)}$ .

إن تربية الماشية تعتمد على احتلاف البيئة الجغرافية، وبما أن بيئات المغرب تختلف جغرافيا فقد ظهر احتلاف توزيع ثرواته الحيوانية في بيئات مختلفة؛ احتصت المنطقة الشرقية ( جبل زغوان وبونة وشرشال والجزائر وجيجل وقسنطينة) بتربية الأغنام والأبقار في البلاد الغربية ( تلمسان وحبال غمارة وفاس وتادلا والسوس وسجلماسة ودرعة)، وفي الأندلس ( قرطبة، حيان اشبيلية وشلب)<sup>(5)</sup>.

وكانت منطقة الخيول في البلاد الشرقية حبل زغوان والمسيلة والزاب) إلى منطقتي تلمسان وسجلماسة وفي الغرب كانت تربية الخيول في تلمسان حبال فازاز، وتربى الإبل في صحراء زناتة شرقا وفي الغرب درعة وسجلماسة وصحراء صنهاجة (6).

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عز الدين موسى: ا**لنشاط الاقتصادي**، ص198.

رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ الرسالة 14.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/الرسالة 55.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص198.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص198، 201.

## 2-2- الإنتاج الزراعيي:

إن السياسة الزراعية التي اتبعها الموحدون حاصة عبد المؤمن حين قسم الأراضي إلى فراسخ وأميال وألزم أهل الأراضي خدمة الأرض، وكذا الاعتماد على طرق عدة للري، جعل الإنتاج الزراعي الموحدي يتنوع.

تصنف بعض الرسائل الموحدية أهم المنتوجات الزراعية التي ينتجها بلاد المغرب، كما جاء في إحدى الرسائل الموحدية التي تبين أنواع منتجات قفصة ( النخيل والأعناب والزيتون والرمان وفواكه ذات ألوان)<sup>(1)</sup>، كما كشفت لنا رسائل التشكي من عيث العناصر العسكرية بالأندلس وأتلفت زراعة الحبوب"الزرع" والعنب" العصير"، أما الفاكهة فتأتي باسم "الثمرات" دون تمييز<sup>(2)</sup>.

كانت البلاد الشرقية كلها مناطق زراعية مزدهرة؛ فغابة قفصة تحوي الكثير من أشجار الفواكه فكان فيها التفاح والرمان والبرتقال والموز والفستق ونجد أزهار الياسمين والفاردين والنرجس والكرمة، وكانت بلاد الزاب تزهو أيضا بفواكهها وحاصة الجوز( المسيلة، نقاوس) إلى جانب إنتاج قابس للتوت ودودة الحرير والموز"... وأن النخيل في بلادهم لا يثمر إلا به، ومن رسالة لأبي مطرف بن عميرة في وصف قابس، وكان قد ولى قضاءها في مدة الخليفة المستنصر رحمه الله:" بلد غوطي البساتين طورى الزيتون والتين، فأما النخل فجمع عظيم وطلع هضيم، وسكك مأبورة، ونواعم في الخدور مقصورة وأن بقعته لوارقة الظل..."(3). ونجد قصب السكر في القيروان وقابس وفي واحات الجريد والقطن في المسيلة وطبنة ومستغانم (4).

ظلت منطقة باحة تتميز عن كل المدن بالقمح، حيث كانت تطعم سكان البلاد جميعا من عرب وبربر، وكانت المحاصيل الزراعية بها رحيصة الثمن، وبقرب باحة كانت منطقة القل ذات الأرض السوداء الصالحة لزراعة جميع محاصيل الحبوب وكذلك البقول والفول، أما بجاية وجزائر

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ الرسالة 30. (العزاوي)، 1/ الرسالة 30.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/الرسائل من 90 إلى 96.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> التجاني: ر**حلة التجاني**، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 167/7.

بني مزغنة فكانت هي الأخرى مناطق للقمح والشعير، وبعد القمح يأتي الزيتون، وكانت النخلة أساس بلاد الجريد، إلى حانب ذلك نحد أشجار الفاكهة والكرم والتوت ونباتات استوائية مثل الموز وقصب السكر والقطن وفي حيجل توجد الأعناب والتفاح<sup>(1)</sup>.

ومنطقة تازا كانت غنية بأشجار الفاكهة من التين والكرم واللوز والأرز في الجبال ووجدت فيها أنواع من النباتات الطبيعية، واشتهرت بلاد غمارة بفلاحة أرضها من القمح والشعير والحبوب والفواكه والعسل وغيرها، وفي جنوب وادي تنسيفت نهر مراكش كانت جبال درن من أحسن البلاد سقاية وأكثرها شجرا وكرما، ومنطقة وادي سوس عرفت بغناها في قصب السكر وفي ايجلي كانت التمور وفيرة<sup>(2)</sup>.

أما سجلماسة فكانت مشهورة بزراعة القطن، وفي درعة نجد الزيت، النيلة والكروية والكمون، الحناء. وإقليم الساحل بالمغرب الأوسط هو الآخر خصيبا، فكان ينتج الحبوب الكثيرة (3).

إن الإنتاج الزراعي الموحدي يتأرجح بين القحط والازدهار خاصة في الثغور، يتوقف ذلك على نزول الأمطار، هذا ما توضحه بعض الرسائل الموحدية " وكان للمطر إغباب تمادى أياما ثم أنزل الله الغيث الآن في هذه الجهات فجاد الأرض وبسط النفوس، وكان للثغور الجوفية منه الحظ<sup>(4)</sup>)

"فالناس ينتشرون في الأرض لزراعتهم $^{(5)}$ ومستبشرون بالرحاء ومستكثرون منها جهد استطاعتهم $^{(6)}$ . بعد أن غلا السعر وكثر التشكي من عدم الإنصاف وقلة الطعام $^{(7)}$ .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  المرجع نفسه،  $^{(1)}$  المرجع نفسه،  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> نفسه، 161/7 - 162.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 7/ 163.

<sup>(</sup>العزاوي)، 292/1 موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 292/1

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المصدر نفسه، 301/1.

<sup>.299/1</sup> نفسه،  $^{(6)}$ 

<sup>.302/1</sup> نفسه،  $^{(7)}$ 

كما أن لمكناسة أهمية كبيرة في الزراعة الشجرية، خاصة أشجار التفاح والإحاص والسفر حل والجوز والتين بكل أنواعه والزيتون والرمان، تميزت الزراعة بالمغرب ببدائيتها إذ تعتمد على على الدورة الثلاثية وعلى التزبيل وقلب الأرض، بينما ظلت وسائل الإنتاج بدائية إذ تعتمد على الحرث بالثور والزوجة والمحراث (1).

# 3- نظام الربي:

للحصول على إنتاج زراعي وفير ونتيجة لتذبذب الأمطار، وانعدامها في بعض الأحيان كما أشارت إلى ذلك الرسائل الموحدية، اعتمد في بلاد المغرب على نظام محكم للري، كانت نتائجه وفرة الإنتاج.

جرى العرف في بلاد المغرب على أن سكان المغرب كانوا يسقون أرضهم باستعمال بعض الوسائل كالسانية<sup>(2)</sup>، وقد أمدتنا بعض النوازل بمعلومات قيمة عن نظام الري في بلاد المغرب حيث يقوم الأهالي بالتعاون فيما بينهم لخدمة الساقية (حدول النهر أو القناة)، ويتعاونون فيما بينهم على تحمل نفقات حدمة الساقية وتطهير مجراها عند الحاجة إليها في الري، فالنفقات كانت تقتصر على أصحاب المزارع الذين ينتفعون بها في تلك السنة دون غيرهم ممن ليس لهم زراعة في هذا الوقت.

ويذكر الونشريسي أن العادة حرت في المغرب على أن الماء أي العين أو الساقية الذي يسقى به القوم أرضهم إذ كان ممتلكا لهم فهو بينهم على الحظوظ التي يمتلكونها لأن من تملك حظا من ماء فهو مال من أمواله، وإن كان الماء المذكور غير ممتلك وإنما هو من ماء الأودية التي لا ملك لأحد عليها فحكمه أن يسقى به الأعلى فالأعلى، لا حق فيه للأسفل حتى يسقى الأعلى<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> بوتشيش: "تطور الفلاحة في مكناس..."، ص209- 210.

<sup>(2)</sup> **رسائل موحدية: - جديدة -،** (العزاوي)، 1/الرسالة 90.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> كمال أبو مصطفى: **جوانب حضارية من نوازل الونشريسي،** ص59.

تفيدنا إحدى النوازل أن نظام الري في تلمسان كان منظما تنظيما دقيقا للغاية، بحيث كان المزارعون يتعاونون فيما بينهم على سقاية الأرض، فقد كان بتلمسان عين مشتركة بين أهلها يسقون منها بساتينهم ومزارعهم فمنهم من كان يروي أرضه نهارا ومنهم من يرويها ليلا وفئة ثالثة كانت تروى من الغداة إلى الزوال، وجماعة أحرى تروى من الزوال إلى العصر<sup>(4)</sup>.

أشارت إحدى الرسائل إلى نوعين من أشكال السقي بقفصة: نوع بواسطة مياه العيون النابعة من داخل المدينة وخارجها فتسقي كل ما هو في مستو مجاريها بينما يسقى المرتفع عن المجاري بواسطة المياه المستخرجة من الآبار:" تتفجر عيون مستبحرة تخرج من داخل البلدة فتسقي كل جنة بقسط مقسوم وشرب معلوم، وأنبط خلال سوادها مياه تسقي ما ارتفع عن مجاري العيون، وتعم بالري ما ارتفع من الظهور على البطون"(1).

أما في الأندلس كان نظام الري في السهول الساحلية يعتمد على السقي من الوديان، حيث يوزعون الماء بواسطة الأسداد والقنوات والساقيات والناعورات<sup>(2)</sup> كما استغلت الجماعات القروية على باستغلال الفلج مهما كانت صغيرة وريه بتحويل مجاري المياه التي كانت في الغالب صغيرة، حيث يقوم الفلاح بخزن المياه في الخزانات ويسقي بما المدرجات أو حر إليها المياه الجوفية<sup>(3)</sup>.

# بع - تنظيم التجارة الداخلية:

ازدهرت التجارة الداخلية في الدولة الموحدية بفعل عدة عوامل منها إشاعة الأمن واهتمام الخلفاء بتأمين الطرق التجارية (4) وحماية التجار<sup>(5)</sup>، وتوعد المهدي بقتل كل من خالف هذا الأمر

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص58.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 148/1؛ مؤلف بحهول: الاستبصار، 153.

<sup>(2)</sup> إكسبيراثيون غارثيا سانشيز: الزراعة في إسبانيا المسلمة - ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس - ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير: سلمى الخضراء الجيوسي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1998م)، ص1379م)، ص1379م

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> بيير غيشار: ا**لتاريخ الاجتماعي لإسبانيا المسلمة**، ص988.

<sup>(4)</sup> امتدت الطرق التجارية من الشمال حيث المدن الساحلية سبتة وطنجة وتتصل بالمدن الداخلية، كما أنه كانت طرق متوازية تمتد من الشرق إلى الغرب، وقد أعطانا الإدريسي وصفا لإحدى الطرق التي كانت تقطعها القوافل من شرق البلاد حتى جنوبها

وأنزل العقوبات بالذين يتسببون الاعتداء على التجارة أو قطع الطرق التي لهم، وسار خلفاؤه على  $(^{6})$ ، حيث قطع عبد المؤمن المغارم والمكوس والقبالات التي وحدوها  $(^{7})$ ، مما ينشط حركة البيع والشراء بالبلاد، كما أن ولاة الأمر وفروا سبل الإقامة للتجار بإنشائهم عدة فنادق لإيواء التجار وخزن السلع لتوزيعها بعد ذلك بالجملة  $(^{1})$ .

ومما ساعد على ازدهار الحركة التجارية في المغرب تلك الطرق التي كانت تربط معظم المدن المغربية ببعضها البعض<sup>(2)</sup>، لذلك ظهرت في بلاد المغرب عدة مراكز تجارية منها العاصمة مراكش التي كانت مركز للتجارة الداخلية بين مدن الشمال ومدن الجنوب، وفاس التي كانت قطبا تجاريا هاما<sup>(3)</sup>.

كانت الأسواق منتظمة في المدن المغربية حيث انفردت كل صناعة بناحية معينة من السوق كسوق النحاسين وسوق الفاكهة وسوق الزياتين...، وكانت لهذه الأسواق أيام معلومة لكي يتجه إليها السكان بسلعهم وشراء ما يلزمهم من الحاجيات<sup>(4)</sup>.

شهد العصر الموحدي ظاهرة خطف النساء والأطفال التي وحد فيها بعض أشياخ الموحدين وطلبتهم تجارة رابحة، فباعوا النساء دون استبراء، فلما علم الخليفة عبد المؤمن بذلك أمر بعدم بيع

يقول:" وأما من أراد الطريق من تلمسان إلى مدينة سجلماسة بالقوافل تسير من تلمسان إلى فاس إلى صفروي إلى تادلة إلى أغمات إلى بنى درعة إلى سجلماسة".أنظر الشريف الإدريسي: المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، (مطبع بريل، 1863م)، ص81.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل مو حدية، 65/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> عز الدين موسى: ا**لنشاط الاقتصادي**، ص271.

رسائل موحدیة، ص64.

<sup>(1)</sup> حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص267.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص268- 269.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، ص 270–271.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص 273 – 274.

الإيماء دون استبراء ولا يتولى ببيعهن إلا من اتصف بالدين والأمانة، وأمر بالتوقف عن بيعهن في جميع ما يغنمن منهن حتى يخاطب بأصل أمرهن وكيفيته (5).

#### 1 – الدسرة:

كانت إدارة الأسواق في بعض الأحيان تعرف بالحسبة ويسمى المشرف عليها بالمحتسب أو صاحب السوق الذي يشرف على الأسواق وسلامة السلع وتفقد المكاييل والموازين.

تطلق الحسبة بمعنى الاسم: والمقصود بها العد وترد حسن التدبير ومن ذلك فلان حسن الحسبة، كما تطلق الحسبة بمعنى المصدر: كالاحتساب وتنصرف إما إلى طلب الثواب الأخروي أو إلى إنكار القبيح من الأفعال. والحسبة في عرف الشرع من الخطط الدينية والكلمات الجامعة للأمر بالمعروف إذا أهمله الناس وللنهي عن المنكر إذا انتشر بينهم. فالحسبة إداريا كانت تطلق على حسابات الدولة وعلى دار المحاسبة والمواريث وعلى ديوان مراقبة الموازين والمكاييل ثم خصصت لمعنى الشرطة وبنوع أخص لشرطة الأسواق والآداب.

والحسبة وظيفة دينية من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمير المسلمين<sup>(2)</sup>، والمعروف هو قول أو قصد حسنة التاريخ وأمر به، والمنكر هو قول أو فعل أو قصد قبحه الشارع ولهى عنه<sup>(3)</sup>. تحقيقا لقوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَالُمُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَدْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولْلِكَ هُمْ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (4).

والحسبة نظام من النظم الإدارية الإسلامية، يطلق بالمعنى الواسع على وظيفة المحافظة على النظام العام، والمراقبة، لما يجرى بين الناس من المعاملات<sup>(5)</sup>. لم تقتصر وظيفة الحسبة على المشرق

رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/66-67.

<sup>(1)</sup> موسى لقبال: الحسبة المذهبية في بلاد المغرب العربي – نشأقها وتطورها – ( الجزائر: الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، ط1، 1971م)، ص20-21.

<sup>(2)</sup> ابن حلدون: المقدمة، 379/1.

<sup>(3)</sup> عمر الشريف: نظم الحكم والإدارة في الدولة الإسلامية – دراسة مقارنة-، (مكتبة الإسكندرية، 1991م)، ص285؛ وأحمد عبد الرازق: الحضارة الإسلامية ، ص113.

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران، الآية: 104.

الإسلامي بل عرفت أيضا ضمن النظم القضائية في المغرب الإسلامي، فقد وحدت في بلاد الأندلس حيث كانت تعرف في بادئ الأمر بولاية السوق وكان متوليها يعرف بصاحب السوق، أما لفظ المحتسب فلم يعرف في الأندلس إلا في فترة متأخرة يمكن تقديرها بأواخر القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي، وكانت أكثر تحديدا وأهمية منها في المشرق الإسلامي<sup>(6)</sup>.

فللحسبة صلة وثيقة بالشرطة حيث يعد المحتسب الشرطي المسؤول عن الأسواق والآداب العامة، وقد حددت شروط يجب أن تتوفر فيمن يقوم بوظيفة الحسبة "يجب أن يكون المحتسب رجلا عفيفا، حيرا ورعا عالما، غنيا نبيلا، عارفا بالأمور، محنكا فطنا، لا يميل ولا يرتشي، فتسقط هيبته ويستخف به ولا يعبأ به ويتوبخ معه المقدم له ولا يستعمل في ذلك خساس الناس ولا من يريد أن يأكل أموال الناس بالباطل والمهونة، لأنه لا يهاب من كان له مال وحسب...."(1).

ويجب على المحتسب أن يكون من: "قوام المعائش والمرافق، وأن لا يتولاها في موضع من المواضع إلا الشهير له بتراهة التناولات وسداد الطرائق، وإجراء للأحكام الشرعية على القوانين المرتضاة، واقتفاء في إقامة الحق وإشاعة العدل لسبل العدول من القضاة، وعملا توفية المذاهب المشكورة بالسير الملتمسة منه المقتضاة "(2). ويجب على المحتسب أن يستعمل اللين من غير ضعف والشدة من غير عنف (3).

والحسبة مثل القضاء فالمحتسب لا يجب أن يكون من أمثال الناس وهو لسان القاضي وحاجبه ووزيره وخليفته وإن اعتذر القاضي فهو يحكم مكانه فيما يليق به وبخطته..."(4). ولكن

<sup>(5)</sup> شوقي أبو حليل: الحضارة العربية الإسلامية، – وموجز عن الحضارات السابقة –، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1994م)، ص

<sup>(6)</sup> أحمد عبد الرازق: المرجع السابق، ص 119.

<sup>(1)</sup> ابن عبدون: رسالة في الحسبة، ص20؛ وشوقي أبو حليل: الحضارة العربية الإسلامية، ص272- 273.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ 488.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد بن أبي محمد السقطي المالقي: كتاب في آداب الحسبة، (د.ن، د.ت)، ص09.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن عبدون: المصدر السابق، ص20.

في بعض الأحيان يلتقي عمل القاضي بعمل المحتسب، كما جاء في التقديم الثامن والستين: "ومحق المنكرات التي يجب الزجر عنها والمنع وأن يطمس آثار ذلك كله في الأسواق وسواها... "(5).

وللمحتسب أجرة تقدم له من بيت المال حيث جاء في رسالة صادرة عن والي اشبيلية إلى وزير المستنصر تقديم مرتب للمحاسب الذي يساعد الوالي"... مضمنا من التشريف والتتريه والالتفات الكريم النبيه... بمرتب للمحاسب الذي قدم هنا محبكم يستعين به... بإكمال مرتبه الشهري على ما كان عليه مرتب إحوانه الذين كانوا قبله، وليس ذلك بأول أياديه ونعمه بل هو المعروف المألوف من وجدوده وكرمه..."(6). وذهب ابن عبدون أيضا أنه (7): لا بد أن تضرب للمحتسب أجرة من بيت المال تقوم به.

ويجب على ولي الحسبة النظر في معايش المسلمين (1)، ونظافة السلع وسلامتها وتسعيرها وتفقد المكاييل والموازين (2) والنظر في شوارع المسلمين وأسواقهم من النجاسة، ومنع ظهور القمارين والخمارين والسكارى في الأسواق، والأمر بأداء الصلاة في مواقيتها، يحارب الاستغلال والغلو في رفع الأسعار وجني الأرباح غير المشروعة (3).

أصبحت الحسبة في العهد الموحدي تحت إشراف الخلفاء حتى أن الخليفة أبا يوسف يعقوب بن عبد المؤمن بن علي كان قد أمر أن يدخل عليه أمناء الأسواق في كل شهر مرتين ويسألهم عن أسواقهم وأسعارهم، وكان المنصور الموحدي – قد أمر أن يدخل عليه أمناء الأسواق وأشياخ الحضر في كل شهر مرتين يسألهم عن أسواقهم وأسعارهم وأحكامهم  $^{(4)}$ .

## 2- الضرائب.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية: 1/ 506.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسالة 102.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> رسالة في الحسبة، ص 21.

<sup>(1)</sup> حسين الحاج حسن: النظم الإسلامية، ص244.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> النباهي: **المرقبة**، ص5.

<sup>(3)</sup> **رسالة عمر بن عثمان الجرسيفي، ضمن كتاب ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب**، دراسة وتحقيق: ليفي بروفنصال، (القاهرة: مطبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، 1955م)، ص 122؛ وحسن الحاج حسن: المرجع السابق، ص

<sup>(4)</sup> حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية، ص178.

عندما قامت الدولة الموحدية حرص الخليفة عبد المؤمن على إلغاء الرسوم والضرائب التي تخالف الشرع، والتي فرضها المرابطون، وصدرت الرسائل الرسمية التي رفضت كل أنواع المكوس والقبالات التي كانت في عهد المرابطين والمخالفة للشرع منها الرسالة الصادرة من تينملل في السادس عشر من شهر ربيع الأول سنة ثلاث وأربعين وخمسمائة وهي موجهة إلى جميع الطلبة بالأندلس ومن صحبهم من المشيخة والأعيان والكافة جاء فيها: "ولقد ذكر لنا في أمر المغارم والمكوس والقبالات وتحجير المراسي وغيرها ما رأينا أنه أعظم الكبائر حرما وإفكا وأدناها إلى من تولاها دمارا وهلكا... لقطع أسباب الظلم وعلقه وتمهيد سبل الحق وطرقه وإجراء العدل إلى غاية شأوه وطلقه... "(5).

وسبب كتابة هذه الرسالة هو"...وكان مما تعين -وفقكم الله- على تنبيهكم وإذكاركم وإيقاظكم للنظر في تلك المصالح وإشعاركم ما ألفيناه بحضرة مراكش...من بعض تلك الأنواع مما أحدثه فيها بعض أهل الابتداع"، وطالب في ختام الرسالة الاستمساك بكتاب الله وسنة رسوله لإزالة كل هذه الضرائب" فانظروا هذا -وفقكم الله تعالى - نظر أولي الألباب ولتسعوا جهدكم في رفع ذلك...، ولتذهبوا إلى إظهار أمر الله سبحانه على موجب الكتاب..."(1).

وفي رسالة أخرى صدرت من طرف الخليفة عبد المؤمن في الرابع والعشرين من جمادى الأولى سنة 548ه/53/م موجهة إلى أهل قسنطينة جاء فيها"... وقد كان بهذه الأصقاع من آثار أهل الاختلاف والابتداع ما علمتموه من القبالات والمكوس والمغارم وسائر تلك الأنواع، وكان الأشقياء

من ولاتما يرون إيجابما وإلزامها شرعا يلتزمونه وواجبا يقدمونه ولا يلتفون إلى ما أوجب الله من الزكوات والأعشار، بل كانوا يطرحون ذلك إطراح أمثالهم من الفجار..."(2).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل مو حدية – جديدة –، (العزاوي)، 54/1 – 55.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 70/1 - 71.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص21– 22.

أكد لهم الخليفة بأنه لن يأخذ منهم إلا ما قرره الشرع" وقد قطع الله بفضله أصولهم وفروعهم وأجرى الشرع بالإمام المهدي على بابه وأراح جميع أهل البلاد والمعمورة بالتوحيد من جميع ما كانوا

يكلفونه من المغارم فلا يطلبون إلا بما توجبه السنة وتطلبه ولا يلزمون ومعاذ الله مكسا ولا مغرما ولا قبالة ولا سيما مما تسميه الظلمة بأسمائها وتلقبه...(3), وقد اتبع الخليفة يوسف بن عبد المؤمن حين قام بتخفيض الضرائب وإسقاطها كإلغاء القبالة على أحد الجسور باشبيلية سنة 567.

يرى البعض أن الضرائب غير الشرعية لم تسد في المرحلة الأولى من حكم الموحدين، وهذا نتيجة كثرة الخراج الذي يستغنى به عن الضرائب الأخرى، ولا غرو فإن خراج إفريقية وحده كان في عهد أبي يوسف يعقوب المنصور يصل في كل سنة ما يبلغ حمله مائة وخمسين بغلا ومن مظاهر هذا التنظيم وانعكاساته بناء دار الإشراف بمكناسة، وهي دار كانت بمثابة مقر للمشرف على استخلاص الجبايات (5).

ويتضح من الرسالة السادسة من المجموعة الجديدة أن الجباة يتعسفون في أحذ الجباية لذا فعبد المؤمن استنكر فيها استعمال السياط لجمع المال ويطلب من الولاة والعمال دون الوساطة، إضافة إلى الرسالة التي يشتكي فيها صاحبها من التصرف السيئ لأحد العمال حين استعمل السياط لجمع الجباية جاء فيها: "...يضرهم بالسياط إيقاعا..."(1).

لذا ير البعض أن الموحدين فرضوا على المسافرين قبالات ومغارم كثيرة خاصة اللذين يريدون الرجوع إلى أوطانهم، فيزعم القاضي أن للمخزن<sup>(2)</sup> حقوق تمتد إلى جميع ما يحمله المسافر،

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص21- 22.

<sup>(4)</sup> حسن إبراهيم حسن: الحضارة الإسلامية، ص203.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> بوتشيش: "تطور الفلاحة ..." ، ص 215.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ 522.

<sup>(2)</sup> هو مصطلح مغربي يقصد به بيت المال، ويذكر الونشريسي أن أراضي المخون كانت في بلدان المغرب، كما كانت له أملاك وعقارات متنوعة منها الدور والحوانيت والبساتين والحمامات. أنظر كمال أبو مصطفى: جوانب حضارية من نوازل الونشريسي، ص86.

ويفرض عليه أن يقدم له جزء كبير من ماله ومتاعه، زادت شكايات الناس لكثرة القبالات في الأسواق والمغارم ومصادرة الأموال للمخالفين للدعوة الموحدية<sup>(3)</sup>.

نظم عبد المؤمن الضرائب بأسلوب حسن التنظيم فقد أعفى الثلث غير المنتج من المساحة من الجبال والغابات، والأنهار، والسباخ، وفرضت ضريبة الأراضي على الباقي، فكان على كل قبيلة أن تدفع حصتها إما نقدا وإما عينا<sup>(4)</sup>. كانت الضرائب تفرض على الولايات وفقا لحالة السكان وخصوبة الأرض ونوع الإنتاج<sup>(5)</sup>.

يهدف عبد المؤمن من هذا التقسيم إلى تطبيق سياسة جبائية مكنت الدولة الموحدية من تكوين موارد مالية من أجل بناء منشآت عمرانية، وتوزيع الأموال على الخدم والقبائل والجنود<sup>(6)</sup>. ويتعسف بعض العمال في أخذ أموال الناس بالباطل، وضربهم بالسياط، وبفرض المكوس الكثيرة والمغارم على الطوائف المارة على البلاد للتجارة، وظهرت فئة من الناس لاستغلال الوضع وعملت كوسيط بين أشياخ وطلبة الموحدين لتسهيل العمليات التجارية المشبوهة خصوصا بيع النساء دون استبراء<sup>(7)</sup>.

اتبعت الدولة الموحدية سياسة مشددة مع عمال الجباية ومحاسبتهم، ولقد اهتم عبد المؤمن وخلفاؤه خلال القرن السادس/ الثاني عشر بمحاسبة عمال الجباية، فكانوا يسألون الرعية عنهم، ويستدعوهم لمراجعة أعمالهم، ويقومون بحملة عسكرية تتفقد سيرة العمال في أواسط الناس، فكثر نكبة عمال الجباية لتقصير اكتشف أو لتشكي الناس منهم  $\binom{1}{2}$ .

Pare. Carette: **Origine et migrations des principales tribus de l'Algérie**, Paris: Imprimerie impériale M DCCC LIII, P.406.

<sup>3</sup> رسائل موحدية، 527/1؛ وعصمت دندش: الأندلس في نهاية المرابطين، ص233.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سعد زغلول : **تاريخ المغرب،** 152/7؛ و

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> عصمت دندش: المرجع السابق، ص249.

<sup>(6)</sup> محمد زنبير: المغرب في العصر الوسيط، 269.

رسائل موحدية، 1/6؛ والمصدر نفسه، ص234.

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: ا**لنشاط الاقتصادي**، ص177.

اتبع الموحدون سياسة جديدة في فرض الضرائب، حيث اجتهدوا وضبطوا طريقة الحصول على الجباية بمراقبة العمال وعدم إثقال كاهل الزراع، حرصين على تطبيق العدل؛ هذه السياسة كانت من أسباب تشجيع الناس على الزراعة $^{(2)}$ ، وأخذت تنصح ولاتها برفع المظالم على اختلافها وإزالة المحدثات وقطع المسكرات $^{(3)}$ .

تسلط الدولة عقوبة بمحتكري السلع، حيث تقوم بإخراج البضائع المحتكرة وبيعها بالثمن الذي اشتراها بها صاحبها، ويرى البعض أن الدولة تنتزع السلعة من المحتكر فتتصدق بها تأديبا للمحتكر (4). تفيدنا بعض التقاديم أن رسوم الأسواق تجددت فيما بعد حيث ورد في التقاديم أن من مهام العمال والولاة " محو الرسوم الجائرة" من الأسواق (5)، ويفهم من التقاديم أيضا أن مهام المقدمين جمع المحابي المخزنية، وشددت الدولة في قبض هذه الجبايات (6)، ولم تذكر التقاديم قيمة ونسبة هذه الجباية التي تؤخذ، وتشير أيضا إلى ضرورة الاعتماد على القوانين المعهودة ولكنها غير واضحة (7).

يتيبن من ذلك أن الخلفاء الأواخر حرجوا عن السياسة الضرائبية التي سار على سنتها الخلفاء الموحدون الأوائل، يقول ابن غازي: " ونمت هذه البلاد وعمرت، ولم تزل في نمو وقوة حتى انتهت مجابيها مائتين من الآلاف، ثم احتلت بجور العمال، وأخذت في النقص منذ سنة كائنة العقاب "(8).

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المرجع نفسه، ص177.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 475/1.

<sup>(4)</sup> الحسين بولقطيب: "مشاكل الأسواق ومعوقات العمل التجاري خلال عصر الموحدين"، مجلة المناهل (الرباط)، ع16/ 2000م، ص 295.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> العزاوي: **رسائل موحدية**، 2/ 241.

<sup>(6)</sup> رسائل موحدية، 1/ التقاديم 9، 14، 43.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> المصدر نفسه، 1/ التقاديم 25، 26.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> الروض الهتون، ص12.

وفي سنة 638ه/1240م دخل محمد بن واندين وأخاه يوسف والقائد أبو ضربة النصراني في حيش الموحدين وعند وصولهم إلى مكناسة "أفنوها بالمغارم الثقيلة، وأفقروا أهلها"(1).

كما توضح لنا بعض التقاديم أن هناك بعض القبائل أو جهات من بلاد المصامدة لم تدفع الجبايات ما دامت هي عصبية الدولة" وأن تعلموا أن تلكم المدينة (......) يجب لها من الاعتناء، ومقدمة في تمشية مصالحها على سائر الأقطار والأرجاء، ذلكم لاشتمالها على الأجداث الطاهرة، وامتيازها من الاحتواء على مقار الهداية ... وله المزية التي تعرفونها في حزب التوحيد..."(2).

بل إن الولاة يتمتعون بامتيازات خاصة (3) إضافة إلى بعض القبائل العربية حيث تفيدنا بعض التقاديم ألها لا تقدم الجبايات (4).

يبدو أن الحملات العسكرية مكلفة كثيرا، ففي حالة نقص الضرائب تسبب في الغلاء الشديد وفي انعدام الأقوات خاصة في أوساط الجيش، هذا ما حدث لحملة أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن سنة 568ه/1172م، أدى ذلك إلى انسحاب أبي يعقوب يوسف بالجيش والعودة إلى إشبيلية، كما ينتج عن نقص الضرائب نقص المداخيل وانعدام الأقوات لدى العامة (5).

# 3- الجبايات : وهي أنواع:

## - الزكاة:

احتلت الزكاة مترلة هامة في الدولة الموحدية، لذا اهتم الخلفاء الموحدين اهتماما كبيرا في فرضها وتطبيق أحكامها، ولقد أكد الخليفة عبد المؤمن في رسالته التي أرسلها إلى أهل بجاية في ربيع الثاني سنة 566ه/1170م يقول فيها:" وحذوا إيتاء الزكاة، وبالكشف عن مانعيها

<sup>(1)</sup> ابن أبي زرع: الذخيرة السنية، ص 60.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 450. حديدة من العزاوي)، 1/ 450.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المصدر نفسه،  $^{1}/$  الرسائل  $^{79}$ ،  $^{88}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> إسماعيل سامعي: **تاريخ الأندلس الاقتصادي والاجتماعي**، (قسنطينة: منشورات مكتبة اقرأ، ط1، 2007م)، ص26.

وتشخيص ممسكيها أو الترر اليسير منها، فالزكاة حق المال، والجهاد واجب على من منع منها قدر العقال فمن

ثبت منعه للزكاة فهو لاحق بمن ثبت تركه للصلاة؛ فمن منع فريضة واحدة؛ كمن منع الفرائض كلها

ومن منع عقالا فما فوقه كمن منع الشرع كله..."(1). وأمر بالكشف عن هؤلاء فإن ثبت عليه ذلك، وصاهم بتطبيق الشريعة عليهم<sup>(2)</sup>.

فالأموال التي تؤخذ منها تذكر منها: النقود من الذهب والفضة، والحلي المتخذ منها للتجارة، وفي معناه البتر والأنعام وهي الغنم والبقر والإبل والحبوب وهو كل مقتاة من الحبوب وفي معناها ماله زيت منها والثمار...، وهذه الأصناف لا بد أن يحول عليها الحول، حددت مقادير الحلي والنقود والمعادن والذهب والفضة بعشرين دينارا ذهبا ومائتان درهم فضة حالصين ونصاب الحبوب والثمار أن يرفع من كل نوع منها خمسة أوسق حاشى البر والشعير السلت فإنه يجمع بعضه إلى بعض (3).

تبين الرسائل الموحدية أن الخلفاء الموحدين اهتموا بجمع زكاة الفطر "أتأمرون العمال هنالكم بدفع ما تحصل في هذا العام من زكاة الفطر للشيخ القاضي أبي المكارم-أكرمه الله بتقواه- يوزعه على الضعفاء والمساكين رفقا بهم وتوسعا عليهم؛ فأعتهدوا على ذلك"(4).

# - جباية المرسى " ديوان البدر":

مهمته الاهتمام بأمور المرسى كما أسندت له أمانة السكة والمواريث والزكاة، كما يتصرف في أرزاق الجند وأعطياته: " و(ما توحينا) إفراده من النظر في الأسطول وأشغال البحر بالمهم الذي لا يعدله سواه، ومن أمانته الديوان والسكة والمواريث والزكاة كماله... ويتعرف

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص133.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، الرسالة 23.

<sup>(3)</sup> حسن إبراهيم حسن: الحضارة الإسلامية، ص199.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص167.

الراكب لسفينه اطراد الأمنة...، فكل ما يرتفع من مجيى الديوان وما أضيف إليه يتصرف في مصالح الأسطول وأرزاق غزاته... "(5).

#### القبالات.

قد تستعمل القبالة في الضرائب على السلع، وترد أيضا بمعنى كراء الأرض؛ حيث يقوم الملاك في الدولة المرابطية بكراء أراضيهم للمزارعين مما أضر بهم لذا فقد وصف المتقبلين بألهم "شر أهل الأرض"، لكن في عهد الدولة الموحدية هجم الموحدون القبالات<sup>(1)</sup> فأزالوها في بداية عهدهم<sup>(2)</sup>، قال المراكشي: "...وكانت أكثر الصنع في مراكش متقبلة عليها مال لازم مثل سوق الدخان والصابون...وكانت القبالة على كل شيء يباع...فلما ولى المصامدة، وصار الأمر إليهم قطعوا القبالات بكل وجه وأراحوا منها واستحلوا قتل المتقبلين... "(3).

قام عبد المؤمن بقطع جميع المغارم والقبالات والمكوس التي كانت في البلاد، وقام بتقسيم أراضي المغرب لضمان خراج ثابت، وقام الخلفاء من بعده بنفس الشيء واستمر العمل بذلك إلى عهد الناصر (4).

## - المكوس:

يستعمل في الضرائب على التجارة، إلا أن الدولة الموحدية حذفت رسوم الأسواق في بداية الدولة  $^{(5)}$ ، وتفيدنا بعض التقاديم أن رسوم الأسواق تجددت فيما بعد، حيث ورد في التقاديم أن مهام العمال والولاة "محو الرسوم الجائرة" من الأسواق $^{(6)}$ .

أشارت بعض النوازل الفقهية إلى المكوس التي كانت تفرض على أهل المغرب فيذكر الونشريسي أن هناك ضريبة تسمى مغرم السوق كانت تجبى من التجار والباعة والصناع لتحصين

<sup>(5)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/التقديم 02.

<sup>(1)</sup> عز الدين موسى: النشاط الاقتصادي، ص167 – 168.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ الرسالة 6؛ ومحمد مغراوي: خطة القضاء بالمغرب، ص104.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الإدريسي: **نزهة المشتاق**، ص70.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> محمد مغراوي: المرجع السابق، ص104.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> **رسائل موحدية،** 1/ الرسالة 6.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ التقاديم 7، 8، 10....

الثغور المغربية، ومنها ضريبة تسمى مغرم الدور يتولى جبايتها عمال يترددون على الدور، ويحصلونها من أصحاب العقارات السكنية، ومنها أيضا ما يسمى بضريبة العشر، ويتولى جبايتها عامل الإعشار، وكان العشر يفرض عموما على المحاصيل والأراضى الزراعية<sup>(7)</sup>.

كما كانت المكوس تفرض على المراكب التجارية الوافدة، حيث كان عليها أن تقدم الأوراق الضرورية، وهنا تعرف أن شهادة سنة 1186م التي أعطيت للبيزانيين كان من خمس نسخ أربع منها صادرة في الموانئ الموحدية الأربعة التي يهمها الأمر والخامس كان يحفظ في ديوان بيزا، وكان المسؤول

عن تقديم النسخ الأربعة إلى السلطات الموحدية التجار أنفسهم وهم يترلون بضائعهم أو وكلائهم في تلك الموانئ (1).

كانت ضريبة الديوان المأخوذة عن البضائع المباعة للمغاربة تعادل العشر من ثمن البيع، ومع ذلك فقد كانت العمليات التي تتم بين أعضاء الجالية، وكذلك البضائع الواردة برسم إعادة التصدير معفاة تماما من الضرائب، أما فيما يتعلق بالتصدير بشكل عام فقد كانت عملياته خاضعة لضريبة 5%، أما الإعفاء التام من الضرائب فكان يطبق على المعادن الثمينة والجواهر(2).

يتضح مما سبق أن الدولة الموحدية بذلت جهودا كبيرة من أجل إقرار الأمن في البلاد، وقد كانت صرامة الخلفاء الأوائل من العوامل التي ساعدت على استقرار البلاد واستتباب الأمن، ولكن الضرائب والمكوس غير الشرعية عادت من جديد عند ضعف الدولة واختلال أمرها.

4- خطة الإشراف على الضرائب (3):

<sup>(7)</sup> كمال أبو مصطفى: جوانب حضارية من نوازل الونشريسي، ص83.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 188/7.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، 7/ 188.

<sup>(3)</sup> تعرض الونشريسي من خلال النوازل والفتاوى الفقهية إلى بعض أرباب الخطط المالية والاقتصادية في المغرب الإسلامي، حيث أشار إلى الموثقين الذين يخرجون في الجبايات المخزنية ويتولون كتابتها، كما كان يعهد إليهم بكتابة وثائق التجار والعقود وما شابه إلى ذلك، وإلى فئة تسمى بالمخزنيين كانوا يأخذون أموال الناس بالباطل، كما توجد طائفة تعرف بأمناء الأسواق، يتولون جباية الأسواق ويضبطون المخازن ويعهد إليهم بتوزيع الوظائف أي الضرائب على الناس. أنظر كمال أبو مصطفى: جوانب حضارية من نوازل الونشريسي، ص84.

المسؤول المالي الأعلى في الدولة الموحدية يسمى بصاحب الأشغال<sup>(4)</sup>، ولا بد أن يكون موحديا يقوم بالنظر في استخراج الأموال وجمعها وضبطها وتعقب نظر العمال والولاة فيها<sup>(5)</sup>، وعادة ما يسمى ولاة الجباية عمالا<sup>(6)</sup> وقد يكون العامل هو نفسه مشرفا<sup>(7)</sup>.

فمرتبة العامل أعلى من مرتبة ناظر الجباية هذا ما نستشفه من بعض التقاديم التي تنص على الإشراف المباشر للعامل على ناظر الجباية (1)، كما نجد مجابي المخزن (2) ومجابي المختص أو المستخلص عند الموحدين هو المسؤول عن الأراضي الزراعية. والعقارات التي تخص بيت المال الأندلس أما في المغرب فيستعمل مال المخزن (4)، أما في المرسى فيكون المسؤول المالي هو ناظر الديوان (5).

إن الملاحظ لخطة الإشراف على ضرائب القرن السادس الهجري/ الثاني عشر ميلادي نجد استعمال ثلاث مصطلحات وهي صاحبة الأعمال والمشرف وصاحب الأشغال<sup>(6)</sup>، فالأعمال هو المصطلح الرسمي لديوان الجباية عند الموحدين، ويسمى أيضا صاحب الأعمال بالمشرف، والمشرف مصطلح أندلسي يطلق على من يقوم بكل الواجبات والحقوق اللازمة عن الإيراد والإصدار للسلع، ومسؤول الجباية يدعى بحافظ للأموال المتجمعة عنها الصارف لها في

<sup>(</sup>تونس: المكتبة العتيقة، ط1، 1966م)، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> العزاوي: **رسائل موحدية،** 243/2.

<sup>(6)</sup> الزركشي: المصدر السابق، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> العزاوي: المرجع السابق، 243/2.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/ التقاديم 17، 18، 19، 20.

<sup>(2)</sup> هو اصطلاح مغربي يقصد به بيت المال. أنظر كمال أبو مصطفى: **جوانب حضارية**، ص86.

رسائل موحدية، 1/ التقديم 42، 46.

<sup>(4)</sup> إسماعيل سامعي: تاريخ الأندلس الاقتصادي والاجتماعي، ص21؛ وعز الدين موسى: النشاط الاقتصادي، ص140.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> **رسائل موحدية**، 46/1، 50؛ والتقديم 2.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ التقاديم  $^{(07)}$   $^{(07)}$   $^{(07)}$   $^{(07)}$   $^{(07)}$  المصدر نفسه،  $^{(07)}$  التقاديم  $^{(07)}$ 

وجهها، وكانت دار الإشراف مركز هذا العمل والتي تعمل على محاسبة العمال القائمين عليه. هكذا أصبح مصطلح المشرف الأندلسي يطابق صاحب الأعمال المغربي $^{(7)}$ .

أطلق الموحدون على متولي خطة الإشراف على الضرائب بصاحب الأشغال<sup>(8)</sup>، إلا أن الرسائل الموحدية تشير إلى الاختلاف في طبيعة خطتي " الأشغال "و " الأعمال "، وفي بعض الأحيان يجتمع في شخص واحد بسبب مركزه الاجتماعي أو نتيجة حالة أمنية أو قدراته الإدارية فقد حرصت التقاديم على توضيح ذلك (9).

ولما أنشأ المنصور في سنة 593ه/1196م ديوان مركز بالأشغال عمل أن لا تتدخل الديوان

في أعمال الجباية، غير أنه في خلافة الناصر أصبح صاحب الأشغال المركزي مسؤولا عن الأعمال أيضا $^{(1)}$ ، بعد أن كان هذا من اختصاص الوزير الموحدي $^{(2)}$ .

حرص الموحدون على حماية الزراع وحفظ الأموال، ففي ديوان الجباية يكتب كتاب إلى الخليفة جميع الجهات يقيدون المتحصل في أزمة وخرائط، ويضبطونها بالشهود ويرفعونها إلى الخليفة فيختمها بخاتمة، مما يسر محاسبة العمال على أعمالهم فلا يتعدون على الناس ولا ينهبون أموال الدولة وأن فعلوا نكبوا، هذا بالإضافة إلى اهتمام الموحدين بنقل عمال الجباية من مكان إلى أخرحتى لا ينتفذوا ويتمكنوا<sup>(3)</sup>.

# 

خلاصة القول أن الدولة الموحدية اتبعت سياسة اجتماعية واقتصادية؛ حيث قامت بتقسيم المجتمع إلى عدة طبقات حددتها الرسائل، على رأسها الطبقة الحاكمة التي تتكون من الخلفاء

<sup>(7)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> نفسه، ص179.

<sup>(9)</sup> رسائل موحدية، 1/ التقاديم 17، 20، 21، 22، 24، 29، 44، 65.

<sup>(1)</sup> ابن عذارى: **البيان**، ص201 – 227 – 237.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عز الدين موسى: ا**لنشاط الاقتصادي**، ص179.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص179– 180.

وحاشيتهم، وطبقة الطلبة التي استحدثها الموحدون ليجعلوا منها بديلا لتقليص نفوذ الفقهاء والعلماء، ولكن أصبحت هذه الطبقة فيما بعد مطلوبة من طرف الخلفاء وأضحوا يستجلبونهم من كل المناطق.

يتضح مما سبق أنه بالرغم من السياسة الزراعية الموحدية القائمة على تقسيم الملكية وتنظيم الري مما ساعد على إنتاج محاصيل زراعية مختلفة ومتنوعة، إلا أن الزراعة الموحدية خاصة في منطقة الثغور تتوقف بالدرجة الأولى على نزول الأمطار، فإذا توقف المطر اشتدت الأزمة، وانتشر الفقر وغلت الأسعار، أما إذا نزل المطر صلحت الأمور.

ومن خلال الدراسة يتضح أن الموحدين نظموا التجارة الداخلية، حيث سطروا لها سياسة محكمة لتسييرها بتعيينهم من يشرف عليها.

# الفصل الخامس: سياسة الدولة الخارجية من خلال الرسائل الموحدية

أولا- العلاقات السياسية

ثانيا- العلاقات التجارية

كانت علاقة الموحدين بغيرهم علاقة حرب وعداء في أيام ابن تومرت، وتغيرت تلك العلاقة بعد قيام الدولة، إذ استوعب الموحدون نظم دولتهم، أولئك الذين خضعوا للحكم الموحدي، ولم يعارضوا أفكار ابن تومرت على الأقل في الظاهر، فتولى بعضهم القيادة العسكرية، وقام بعضهم بتصريف شؤون الدولة.

توسعت رقعة الدولة الموحدية، وكثرت فيها الفتن، وبالرغم من ذلك استطاعت أن تقضي على الكثير منها، وأن توطد سلطانها على كل الأقطار، وكانت علاقاتها تختلف من حين إلى آخر فتارة تكون علاقة حرب وتوتر وتعقبها عقد هدنة خاصة مع الدول النصرانية.

# أولا- العلاقات السياسية:

كانت للدولة الموحدية علاقات مع المحيط الخارجي، تتأرجح بين الحرب والسلم، استمرت هذه العلاقات من بداية الدولة الموحدية إلى نهايتها أغلبيتها في الأندلس؛ حيث واجهت الدولة الموحدية مشاكل عدة في هذا الإقليم الذي يعد دار الحرب، حيث دارت عدة معارك خاصة مع النصارى كانت نهايتها النصر أو الهزيمة، تسببت في القضاء نهائيا على الدولة الموحدية.

# أ- علاقات الموحدين السياسية بالممالك الأندلسية المستقلة:

قامت عدة ممالك مستقلة عن الدولة الموحدية، منها ما جاء على أنقاض الدولة المرابطية، مثل ابن غانية، ومنها ما أراد الاستقلال عن الدولة الموحدية وآمن بالفكرة الأندلسية كما هو الحال لابن مردنيش الذي تعاون مع النصارى من أجل تحقيق أهدافه، وكانت ثورته أعظم الثورات.

# 1- علاقة الموحدين مع ابن مردنيش $^{(1)}$ أمير شرقبي الأندلس:

<sup>(1)</sup> هو عبد الله بن سعد بن محمد بن سعد الجذامي بن مردنيش، ولد بقلعة بنشكلة سنة 518ه/ 1124 وهي إحدى قلاع طرطوشة المنيعة، أما والده فقد كان واليا للمرابطين على مدينة أفراغة، وكان عمه عبد الله بن محمد بن سعد بن مردنيش صهر ابن عياض ومساعده القوي في تأسيس إمارته بشرق الأندلس، استعان ابن مردنيش برجل يدعى إبراهيم بن أحمد بن مفرج بن همشك من أصل نصراني، كان معروف بالشجاعة، إذ رآه النصارى في الحرب قالوا همشك ومعناه هذا مقطوع الأذن. امتدت دولة ابن مردنيش في شرقي الأندلس من مدينة بلنسية شمالا حتى مدينة المرية في الجنوب، فكانت حدودها تشترك مع حدود

أخذ ابن مردنيش يغزو بلاد الأندلس الخاضعة للموحدين، بغرض الاستيلاء عليها، ففي سنة 1160 مسار بقواته من مرسية (1) بالتعاون مع قوات نصرانية من أجل الاستيلاء على مدينة حيان (2)، استغل فرصة انشغال عبد المؤمن بفتح إفريقية، وخشي والي حيان محمد بن علي الكومي لقاء ابن مردنيش (3) فسلمه مدينة حيان بلا قتال، اتجه ابن مردنيش بعد ذلك للاستيلاء على مدينة قرطبة، عاث فيها فسادا، ولكنه لم يتمكن من الاستيلاء عليها، فقد تحصن بداخلها الوالي أبو زيد عبد الرحمان بن تيجيت، وأحسن مقاومة ابن مردنيش وصده (4).

كره والي قرطبة من حصار ابن مردنيش فتشاور مع القاضي أخيل بن إدريس على صرف ابن مردنيش عن قرطبة فكتبا رسالة باسم "سيد راي بن وزير" يدعو فيه ابن مردنيش على التوجه إلى إشبيلية والاستيلاء عليها لأنها بدون دفاع يساعد على احتلالها<sup>(5)</sup>.

ثم حمل الرسالة أحد رجال القاضي بعد أن غير هيئته على شكل رجل زيات من شرق إشبيلية، فترل بقواته على بعد ميل عنها في موضع يسمى ألفونت، بلغ ذلك والي إشبيلية السيد أبا يعقوب يوسف، وحصن المدينة والأسوار بالجند وهيأ نفسه للمقاومة، ثم بعث ابن مردنيش جزء

النصارى من ثلاث جهات مملكة أرغون في الشمال ومملكة قشتالة في الشمال الغربي ونصارى المرية في الجنوب، أما الجهة الرابعة فكانت تشترك

في الحدود مع البلاد الأندلسية الخاضعة للموحدين. أنظر هشام أبورميلة: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية، ص 108.

<sup>(1)</sup> مدينة بالأندلس، مبنية على أرض مستوية على النهر الأبيض فيها خيرات كثيرة رخيصة كثيرة الشجر والأعناب، وبما الفضة، ولها حصون وقلاع، بنيها وبين قرطبة عشر مراحل، وبينها وبين بلنسية خمس مراحل. أنظر الحميري: الروض المعطار، ص539.

<sup>(2)</sup> مدينة بالأندلس بينها وبين بياسة عشرون ميلا، أرضها خصبة، أسعارها رخيصة، كثيرة اللحوم والعسل، بها ما يزيد على ثلاثة آلاف قرية، كلها يربي فيها دودة الحرير، وبها جنات وبساتين ومزارع وغلات القمح والشعير، وهي تقع في سفح جبل عال جدا. المصدر السابق، ص183.

<sup>(3)</sup> اسم مردنيش تحريف للاسم الإسباني "مرتنيث" Martinez أي "ابن مرتين". أنظر محمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، – العصر المرابطين وبداية الدولة الموحدية، الأندلس، – العصر المرابطين وبداية الدولة الموحدية، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط2، 1990م)، 1366.

<sup>(4)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص66؛ وعنان: المرجع السابق، 347/1؛ وأحمد فكري: قرطبة في العصر الإسلامي- تاريخ وحضارة-، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة للطباعة والنشر والتوزيع، 1983 م)، ص141- 142.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص 66؛ وأبو رميلة: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية، ص112؛ وعنان: المرجع السابق، 348/1.

من قواته لاقتحام المدينة من باب قرمونة دون جدوى، وفي نفس الوقت واصل الغزو لإرهاق إشبيلية.

لكن الموحدين أحسنوا تحصين المدينة وحمايتها، ثم لقوا القبض على من لحقه الظن من أهلها، فبقي ابن مردنيش يحاصر المدينة لمدة ثلاثة أيام، فلما لم ير شيئا مما كان في الرسالة علم ألها خدعة وفك الحصار<sup>(1)</sup>. بعثت الكتب المبشرة بالفتح أحدهما المؤرخة بالثاني من ذي الحجة من عام أربعة و خمسين بظاهر المهدية، وأما الكتاب الثاني<sup>(2)</sup> مبشرا بفتوح المهدية في يوم عاشوراء عام خمسة و خمسين و خمسمائة (3).

وفي العام التالي بعث ابن مردنيش حيشا بقيادة إبراهيم بن همشك <sup>(4)</sup> للاستيلاء على قرطبة، فنازلها ودمر زرعها وحرب أحوازها، ثم تراجع ورتب كمينا في بلدة أطابة القفرة من أحواز قرطبة فخرج والي قرطبة وسار بقواته يستطلع الأحوال، فخرجت عليه كمائن ابن همشك وألحقت به الهزيمة وسقط قتيلا في الموقعة، فعاد الموحدون الذين نجوا من الموقعة إلى قرطبة وتحصنوا بداخلها <sup>(5)</sup>.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، ص68.

<sup>(2)</sup> اكتفى ابن صاحب الصلاة بذكر هذه الرسائل، دون التطرق إلى نصوصها.

<sup>(3)</sup> ابن صاحب الصلاة: **المن**، ص70.

<sup>(4)</sup> إبراهيم بن أحمد بن همشك، أبو إسحاق، كان صاحب حيان بالأندلس، عرف بالشجاعة، أحد أذنيه مقطوعة، فإذا رآه الأعداء في الحرب عرفوه، وقالوا بالإسبانية "همشك!" ومعناه مقطوع الأذن، تقرب بيحي بن غانية واستقل بحصن شقويش سنة 539ه، تزوج ابنة محمد بن مردنيش، تغيرت علاقته بابن مردنيش، كانت له حروب مع الموحدين ثم حدمهم في آحر أيامه، هذا ما جعل علاقته تتغير بابن مردنيش، سكن مكناسة ومات فيها، توفي سنة 572ه/ 1176م، كان قاسيا جبارا، عظيم العيث بالناس ويطرحهم من الشواهق. أنظر حير الدين الزركلي: الأعلام، (بيروت: دار العلم للملايين، ط15، 2002 م)، 1/ 29.

<sup>(5)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص75.

في شهر ربيع الأول من سنة 555ه/ مارس 1160م سار ابن همشك بقواته إلى مدينة قرمونة، وهي حصن إشبيلية من الشمال الشرقي فهاجمها واستولى عليها ماعدا قصبتها بمعاونة أحد زعمائها يدعى عبد الله بن شراحيل<sup>(6)</sup>.

ترك ابن همشك في مدينة قرمونة واليا يدعى ابن أبي جعفر ثم سار عائدا إلى جيان، فانتهز السيد أبو يعقوب يوسف فأرسل جيشا لاسترداد قرمونة فأحسن ابن ظابي جعفر حماية قرمونة، فكان يخرج وتتشابك قواته مع الموحدين ثم وقع في إحدى هذه الاشتباكات عبد الله بن شراحيل أسيرا، فأرسله الموحدون مكتوفا إلى إشبيلية، ثم وصل جيش كبير من الموحدين بقيادة الشيخ أبي يعقوب بن سليمان مددا للموحدين في الأندلس، كما بعث له الميرة والأقوات والآلات (7).

سار السيد أبو يعقوب يوسف والي إشبيلية إلى مراكش استجابة لأبيه عبد المؤمن، فتولى حكم إشبيلية الشيخ أبو عبد الله بن أبي حفص بن علي، اتجه بقواته لاسترداد قرمونة ونزل بقلعة جابر على بعد أميال من المدينة وأخذ في غزوها يوميا، ثم تقدم بقواته نحو المدينة فتزل بحصن ابن سلام وأحكم الحصار على قرمونة، ضاق أهل قرمونة بالحصار فبعثوا رجلا منهم اسمه شراحيل لمفاوضة الموحدين على فتح المدينة مقابل تأمين أهلها، فوافق الموحدون، واقتحم الموحدون المدينة يوم الجمعة العاشر من محرم سنة 557ه/30 ديسمبر 1161م<sup>(1)</sup>.

حاول ابن همشك الاستيلاء على مدينة إشبيلية فظل يواصل غزوها دون جدوى لكنه ألحق بما الخسائر، ثم بعث والي إشبيلية السيد أبو يعقوب يوسف يستنجد بوالده عبد المؤمن، بعث الخليفة عبد المؤمن رسالتين جوابا على كتاب ابنه الرسالة الأولى مؤرخة في شهر ربيع الأول سنة الخليفة عبد المؤمن على أعراب بني سليم في إفريقية فريقية

<sup>(6)</sup> أبو , ميلة: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية ، ص112 - 113.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السايق، ص 120.

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص120–122؛ وأبو رميلة: علاقات الموحدين، ص115.

واعترافهم بالطاعة، كما جاء فيها نية الخليفة على العبور إلى الأندلس للقضاء على زعماء الفتنة (2).

أما الرسالة الثانية التي بعثها عبد المؤمن، من إنشاء الكاتب أبي جعفر بن عطية والمؤرخة في عشرين من ذي القعدة سنة أربع وخمسين وخمسمائة، فقد أمر فيها أبناءه وولاته بالأندلس بناء مدينة حصينة وقاعدة حربية في حبل طارق، حاء فيها: "... وهو النظر في احتطاط مدينة عتيقة مباركة بجبل طارق- عمره الله- مجمع البحرين، والقطب الآخذ بأطراف البرين، يختص بعون الله بهذا الأمر العزيز وإنشاؤها ويكون إلى إيجاده اعتزاؤها وانتماؤها، ويرتكز بفنائها علم هذه الطائفة ولوائها، وإنا لنرجو أن أشعة النصر لتلكم الجزيرة تثبت من مطلع هذا الشارق الشاهق..." (3).

تكون هذه المدينة مترلا للأمير عند إمارة العساكر ومحلا ريثما تتقدم الرايات المظفرة والأعلام المنشورة إلى بلاد الروم، انتهى من بناء المدينة في شهر ذي القعدة سنة 555ه/ 1160م فعبر الخليفة عبد المؤمن البحر إلى الأندلس ونزل في حبل طارق استقبله ولداه أبو يعقوب يوسف والي إشبيلية وأبو سعيد والي غرناطة ثم أشياخ الموحدين وأعيان الأندلس والقضاة والطلبة والحفاظ، حددت له البيعة، أقام الخليفة زهاء شهرين في حبل طارق، عاد إلى مراكش في أوائل سنة 556ه/ 1161م (1).

أوصى عبد المؤمن قبل عودته ولديه وقواده بمواصلة غزو ابن مردنيش وقتاله فعين ابنه السيد أبا يعقوب يوسف واليا على إشبيلية، وعين ابنه أبا سعيد عثمان واليا على غرناطة، ثم عين على قرطبة وأعمالها أبا حفص عمر أينتي، وترك في الأندلس جيشا كبيرا يتألف من الموحدين والأندلسيين فجعل على قيادة الموحدين ابن الشرقي، وجعل على الأندلسيين أحد قوادهم يعرف بابن الصناديد<sup>(2)</sup>.

## 1-1- غزو ابن ممشك لمدينة غرناطة:

<sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 21؛ ورسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ الرسالة 9.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 97.

<sup>(1)</sup> أبو رميلة: علاقات الموحدين، ص114.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص115.

اتفق ابن همشك مع يهود غرناطة سرا بالاستيلاء على غرناطة، لكي يفتح لهم حليفهم ابن وهري أبواب المدينة، اتجه ابن همشك إلى المدينة وكسر اليهود باب الربض بغرناطة وتنادوا بالصياح يا للأصحاب فاقتحمها ابن همشك، بينما هرع الموحدون وتحصنوا بالقصبة حاول ابن همشك الاستيلاء عليها لكنه فشل لشدة حصانتها، فبعث يستدعي صهره محمد بن سعد بن مردنيش طالبا منه النجدة لأخذ غرناطة (3).

قام ابن همشك باحتلال القصبة الحمراء وهي تقع في حبل السبيكة بإزاء قصبة غرناطة، وشرع منها في القتال وإقامة المنجنيقات لرمي الحجارة على الموحدين في قصبتهم (4). لكن أهلهم عمتلكون القوت واستغاثوا بأمير المؤمنين وبالموحدين الذين بإشبيلية (5).

استجاب ابن مردنيش لصهره ابن همشك فبعث ثلة من قواته مع قوة النصارى بقيادة ثلاثة من أمرائهم هم البارون دريجس والثاني أيرمانكو السابع والثالث شقيق أيرمانكو يسمى كويسران ووصال (6).

استجاب الخليفة عبد المؤمن للموحدين المحصورين بقصبة غرناطة، فأمر ابنه أبا سعيد أن يسير

لإنقاذ غرناطة، فسار أبو سعيد أو لا إلى مالقة ثم استدعى جيوش إشبيلية بقيادة عبد الله بن أبي حفص، فصارت الجيوش الموحدية مجتمعة صوب غرناطة وعسكرت في مكان يسمى مرج الرقاد، كذلك أسرع ابن مردنيش بقوات كبيرة من جيان ومرسية للقاء الموحدين فنشبت موقعة بين الطرفين، فحلت الهزيمة بالموحدين (1).

<sup>(3)</sup> ابن صاحب الصلاة: المن، ص123؛ وابن عذاري: البيان، 74/3.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص125؛ وأبو رميلة: المرجع السابق، ص116.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص126.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> أبو رميلة: المرجع السابق، ص117.

<sup>(1)</sup> ابن صاحب الصلاة: ا**لمن**، ص 128– 129.

عاد ابن همشك بعد الموقعة مباشرة إلى معسكره السابق في جبل السبيكة، فترل في القصبة الحمراء إزاء قصبة غرناطة ثم أخذ يعذب الأسرى الموحدين على مرأى زملائهم، ويضع الموحدين في كفة المنجنيقات، فيقذف زملائهم الممتنعين بقصبة غرناطة (2).

بلغ الخليفة عبد المؤمن هزيمة الموحدين في مرج الرقاد فبعث جيشا كبيرا يتألف من عشرين ألف مقاتل يضم جماعة كبيرة من أعراب بني سليم وأسند قيادته إلى ابنه السيد أبي يوسف يعقوب وحعل معه الشيخ أبا يعقوب يوسف بن سليمان، فترل في الجزيرة الخضراء، ثم سار إلى مالقة فانظم إليه السيد أبو سعيد عثمان بقواته ثم اتجه صوب غرناطة عن طريق وادي دلير وقرية همذان مترل وادي شميل الواقع جنوبي غرناطة (3).

سار ابن مردنيش وحلفائه النصارى لنجدة صهره ابن همشك، فترل فوق الجبل المتصل بقصبة غرناطة على الجهة الأخرى لنهر حدرة، فبقي ابن همشك معسكرا بقواته في القصبة الحمراء فوق حبل السبيكة، ومعه حلفاؤه النصارى البالغين ثمانية آلاف مقاتل.

في 27 رجب من سنة 557ه/ يوليو 1162م انقضت قوات الموحدين على قوات ابن همشك قبل أن يركبوا حيولهم ثم نشبت موقعة فانتصر الموحدون، فدخلوا مدينة غرناطة في وسط النهار من نفس اليوم<sup>(4)</sup>.

## 2-1 ولاء ابن ممشك للموحدين:

بعد استعادة بطليوس، حرج الشيخ أبو حفص بقواته إلى قرطبة لمساعدة السيد أبي إسحاق إبراهيم أخو الخليفة في جهاد ابن مردنيش وحليفه ابن همشك، فتوجهت الأنظار لمحاربة ابن همشك لأنه أضعف الحلفاء، ونتيجة للأعمال التي قام بها ابن مردنيش ضد المقربين من أصحابه حاف ابن همشك فطلق ابن مردنيش زوجته – ابنة ابن همشك ما فاستنجد بالشيخ أبي حفص (1). بعد أن أعلن الولاء للموحدين جاء فيها "وإن الشيخ أبا إسحاق إبراهيم بن همشك وفقه الله —

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> أبو رميلة: علاقات الموحدين، ص118.

<sup>(3)</sup> ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص130.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن عذاري: **البيان**، 3/ 77.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سعد زغلول: **تاريخ المغرب،** 106/7.

كشف له عن وجه هداه، وحلي على موارد/ رداه، وتبين له أن هذا الأمر العزيز هو المركب المنجي، السائق إلى السعادة الباقية المزجي، فبادر إلى الدخول فيه بدار من خلصت سرائره وطويت على المودة ضمائره، ورأى أن ذلك أن تمحى بها خطياه وتغفر حرائره، وأذاع الدعوة المهدية في جميع بلاده، وأعلن بها، وأبدى الاعتلاق بعصمتها"(2).

انتهز الموحدون فرصة توحيد ابن همشك وإعلانه الولاء والطاعة للموحدين، فبعث الخليفة أبو يعقوب يوسف برسالة إلى ابن مردنيش يطلب منه أن يدخل في التوحيد" خاطبناكم بهذه المخاطبة دعاء إلى الله، وإرشادا إليه، وتعريفا بما لا يسع جهله من الفيئة إلى أمره، والبدار إلى ما يجب من طاعته، والاعتلاق بحبله، والاستعصام بدينه..." (3)، أخذ ابن مردنيش يواصل القتال وغزو بلاد ابن همشك لمدة سنة كاملة، فأحسن ابن همشك خلالها رد ابن مردنيش (4).

أعطى ابن مردنيش حصنين للنصارى كي يواصلوا منها غزو بلاد ابن همشك وقتاله هما حصنا بلج والكرس، عجز ابن همشك عن صد ابن مردنيش وحلفائه النصارى، مما جعله يطلب النجدة من الموحدين، فبعث وزيره أبا جعفر إلى مراكش يحث الموحدين على الإسراع بالنجدة (5).

# -3-1 حملة السيد أبو حوض خد ابن مر دنيش " موقعة فحص الجلابء":

خرج الموحدون من إشبيلية في أول ذي القعدة سنة 560ه/ سبتمبر 1165م، وساروا للاستيلاء على أندوجر فهي من معاقل ابن مردنيش التي تنطلق منها قواته لغزو قرطبة، فاقتحم الموحدون أندوجر عنوة واستولوا عليها، فبادروا أهل الحصون المجاورة إعلان الولاء والطاعة (1)،

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية – جديدة-، (العزاوي)، 1/ 128؛ وابن صاحب الصلاة: المن، ص303.

<sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 25. كما أورد ليفي رسالة أخرى تطلب من ابن مردنيش الدخول في الدعوة الموحدية في عهد عبد المؤمن من إنشاء الكاتب أبي جعفر بن عطية، وهي الرسالة المؤرخة في السادس عشر من جمادى الآخرة سنة ثمان وأربعين وخمسمائة. المصدر نفسه، الرسالة العاشرة.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> أبو رميلة: **علاقات الموحدين**، ص129.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 130.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ الرسالة 12؛ وابن عذاري: البيان، 3/ 89؛ وسعد زغلول: تاريخ المغرب، 53/6.

اتجه الموحدون بعد ذلك ناحية بسطة فترلوا في وادي القشتالي وأخذوا يبعثون سرياهم عائدة بالغنائم من غليرة وقرباقة وبسطة وجبال سقورة، انضمت إلى الموحدين فرقة من الرماة حضرت من غرناطة فاستأنف الموحدون زحفهم ودخل أهل حصن قلية إلى إعلان الولاء والطاعة، ثم حاصر الموحدون حصن بلس<sup>(2)</sup>.

سار الموحدون ناحية مدينة لورقة ولكنهم ارتدوا ونزلوا الفحص المسمى بالفندون، فأتوا لورقة من غربها $^{(3)}$ ، لذلك اتجه ابن مردنيش إليها، ارتد ابن مردنيش بقواته ناحية مرسية حوفا من أن يهاجمها الموحدون، استأنف الموحون السير حتى أشرفوا على فحص مرسية عند ظهر يوم الجمعة السابع من ذي الحجة سنة 0.560 أكتوبر 0.511م، ثم زلوا بفحص الجلاب فوجدوا ابن مردنيش معسكرا. نظم الموحدون صفوفهم من أهل هرغة وتينملل وهنتاتة وجدميوة، كما نظم العرب صفوفهم من بني هلال ورياح، يبلغ تعداد جيش الموحدين اثني عشرة ألف مقاتل 0.50 بعد أن "تميزوا شعوبا وقبائل" 0.50 يقابله جيش النصارى ثمانية ألاف فارس أغلبيتهم من أرغون 0.50

احتدمت الحرب بين الطرفين في فحص الجلاب في يوم الجمعة 7 من ذي القعدة 560 من ذي القعدة 560 المحتدمت الحرب بين الطرفين في فحص الجلاب في يوم الجمعة 7 من دنيش" وأحفل 1165 معلى بعد عشرة أميال عن مرسية " فحلت الهزيمة بابن مردنيش" وأحفل الكفرة منهزمين، وولوا الأدبار مدبرين (7)، قتل رحاله ومشاهيره أكثرهم من الروم، وتقهقر منسحبا إلى مرسية (8)، فلحقه الموحدون وضربوا الحصار عليه حتى نهاية عيد الأضحى من سنة

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 91/1؛ وأبو رميلة: علاقات الموحدين، ص123.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 91/1–92؛ وسعد زغلول: المرجع السابق، 55/6؛ وميراندا: **التاريخ السياسي**، ص215.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أبو رميلة: المرجع السابق، ص124.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل مو حدية، 92/1.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، 92/1؛ وميراندا: المرجع السابق، ص216.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> نفسه، 1/ 93؛ وسعد زغلول: المرجع السابق، 55/6؛ وعبد الرحمان على الحجي: **التاريخ الأندلسي – من الفتح** الإسلامي حتى سقوط غرناطة 92 – **798ه/711 – 1492م** –، (بيروت: دار القلم، ط2، 1981 م)، ص459. <sup>(8)</sup> نفسه، 1/ 93.

560ه/ أكتوبر 1165م، ثم رفع الموحدون الحصار وعادوا أدراجهم، ولكنهم وضعوا حاميات في الحصون والمدن التي استولوا عليها<sup>(1)</sup>.

وجه المشرفان على هذه الحملة السيدان أبو حفص وأبو سعيد ابنا الخليفة يوسف برسالة بسبب هذا الانتصار جاء فيها" وأعلمناكم - وصل الله سراءكم - بهذه البشارة العظمى التي هي نادرة المسار النعمى، لتأخذوا بما وفر حظكم من شكر الله عليها...، وهو فتح الأندلس وإذلال عدوها المتمرد المتصحب، مسلط الروم عبدة الأوثان والصلبان..."(2).

غادر السيدان مع قواتهما مرسية اتجاه قرطبة حيث بقي بها عاملها السيد أبو سعيد، في حين عاد أخوه أبو حفص عمر إلى مراكش، والتي وصلها في 11ربيع الثاني 1456 فبراير 1166م، خرج لاستقباله الأمير يوسف<sup>(3)</sup>.

في سنة 562ه/ 1167م سار والي غرناطة أبو عبد الله بن أبي إبراهيم ونازل حصن بلس على قرب وادي آش<sup>(4)</sup> حتى استولى عليه، فوجه رسالة بشرى إلى الخليفة يوسف، فرد عليه الخليفة برسالة جوابية جاء فيها:"... من الأمير يوسف بن أمير المؤمنين...إلى الحافظ ابي عبد الله محمد بن إبراهيم والطلبة والموحدين بأغرناطة...، وقد وصلت إلينا مكاتباتكم...ما ذكرتم من استبشاركم بما سنى الله تعالى لأولياء امره من الفتح والنصر وبما سناه الله سبحانه وتعالى هناك من غزو المجسمين..."(5)، ثم انصرف عائدا إلى غرناطة وأعلم الخليفة بذلك، عاود أبو عبد الله المسير بجيش الموحدين إلى بلاد ابن مردنيش فاستولى على بسطة وعادوا إلى غرناطة.

بعث ابن مردنيش بعض قواته من النصارى المرتزقة للاستيلاء على مدينة وبذة فغزوا وادي شنيل وتقدموا جنوبا حتى بلغوا أحواز رندة، بلغ ذلك والي غرناطة السيد أبا عبد الله فأرسل

<sup>(1)</sup> أبو رميلة: علاقات الموحدين، ص124.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوى)، 93/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ميراندا: ا**لتاريخ السياسي**، ص217.

<sup>(4)</sup> مدينة بالأندلس، قريبة من غرناطة كبيرة، وهي كثيرة التوت والأعناب وأصناف الثمار والزيتون والقطن. أنظر أبو عبد الله عمد بن عبد الله بن عبد المنعم: صفة جزيرة الأندلس منتخبة من كتاب الروض المعطار في خبر الأقطار، نشر وتصحيح وتعليق، إ.لا. في بروفنصال، (د.م، ط2، 1988 م)، ص194.

رسائل موحدية، 108/1.

حيشا لقتال النصارى يتألف من الموحدين والجند الأندلسيين، لكن النصارى حشوا لقاء الموحدين فامتنعوا في أحد الجبال القريبة من وادي آش فصعد الموحدون الجبل، وانتصروا عليهم في أعلى الجبل (1).

#### -4-1 سقوط دولة ابن مر دنيش:

بعث الموحدون حيشا لغزو ابن مردنيش<sup>(2)</sup>، بعد أن ثبت صدق نجدة ابن همشك، سار السيد أبو حفص بعسكره من مراكش أول شهر ذي القعدة سنة 565ه/ أوت 1170، ومعه أخوه السيد أبو سعيد عثمان وعدة من الأشياخ والحفاظ والموحدين والزعماء الأندلسيين، فوصل إلى إشبيلية أوائل سنة 566ه/177م، كما حضر إليه من قرطبة الشيخ أبو حفص عمر بن يحي ومعه إبراهيم بن همشك، ثم عقد السيد أبو حفص مؤتمر للتشاور في حفظ القتال وغزو البلاد فاستقر الرأي على غزو ابن مردنيش في داره<sup>(3)</sup>.

سار السيد أبو حفص بعسكره ومعه أخوه السيد أبو سعيد والشيخ أبو حفص وإبراهيم بن همشك من إشبيلية في شهر رجب سنة 566ه/ مارس 1171م، فترلوا مدينة قرطبة، سار السيد أبو حفص بعد أيام بعسكره لغزو بلاد ابن مردنيش فاستولى على مدينة فيحاطة ثم مدينة مرسية، واستأنف أبو حفص زحفه حتى ضرب الحصار على ابن مردنيش في مرسية<sup>(4)</sup>.

قام أثناء ذلك أهل مدينة لورقة بالثورة على النصارى ببلدهم من أعوان ابن مردنيش وحاصروهم بقصبة المدينة، استولى السيد على لورقة ثم شدد الحصار على القصبة، عاد السيد أبو حفص إلى مرسية وضرب الحصار عليها، فأعلنت خلال الحصار بعض الحصون المحاورة له، وافتتح مدينة بسطة، وبادر أهل جزيرة شقر بالطاعة للموحدين.

حرجت المرية عن طاعة ابن مردنيش فأعلنت الولاء والطاعة للموحدين، فقد ثار بها محمد ابن مردنيش المعروف بابن صاحب البسيط وهو ابن عم مردنيش وزوج أحته فقبض على والي

<sup>(1)</sup> أبو رميلة: **علاقات الموحدين**، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> **رسائل موحدية**، 1/ الرسالة 24.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> أبو رميلة: المرجع السابق، ص132.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، ص132.

المرية من قبل ابن مردنيش وخاطبا بذلك السيد أبا حفص وهو بعسكره على مرسية وبعث إليهما عسكرا لمساعدةما على ضبط المرية، انتهز ملك أرغونة ألفونسو الثاني فرصة حصار الموحدين لابن مردنيش بمرسية فغزا أراضى بلنسية<sup>(1)</sup>.

استغل ابن مردنيش اتجاه أبو حفص بعسكره من مرسية إلى إشبيلية، فسير قواته لاسترداد شقر من القائد أبي أيوب بن هلال الشرقي، لكنه عجز عن ذلك، استدعى أخاه يوسف بن مردنيش لمساعدته، رأى منه التقصير بسبب ولائه للموحدين، فأشتد ألمه وزادت علته، فرجع إلى مرسية وتوفي في العاشر من رجب سنة سبعة وستين وخمس مائة، وله من العمر ثمانية وأربعين سنة<sup>(2)</sup>، واستقامت جزيرة الأندلس بعد اعوجاجها<sup>(3)</sup>.

# 2- علاقة الموحدين مع ابن غانية (4) أمراء البزائر الشرقية:

حاولوا التقرب من الموحدين خاصة بعد القضاء على ثورة ابن مردنيش، بعث الموحدون برسائل إلى إسحاق بن غانية في عام 578ه/ 1183م يطلبون منهم الدخول في طاعة الموحدين فامتنع عن ذلك $^{(5)}$ ، وبعد مقتل الخليفة أبو يعقوب يوسف في عام 580ه/ 1184م ومبايعة أبي يعقوب يوسف الملقب بالمنصور (580ه/1184م – 595ه/1198م) وانشقاق بني عبد المؤمن على أنفسهم تمرد ابن غانية على دولة الموحدين، فقاموا باعتقال سفارة أبي يعقوب يوسف برئاسة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 135.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ص136.

<sup>(3)</sup> رسائل موحدية – جديدة–، (العزاوي)، 1/ الرسالة 29؛ وأحمد فكري: قرطبة في العصر الإسلامي، ص141.

<sup>(4)</sup> ينتمي بنو غانية إلى قبيلة مسوفة الصنهاجية سموا بهذا الاسم نسبة إلى أمهم غانية، انتقلوا من غرناطة إلى جزر شرقي الأندلس خاصة ميورقة، كان على المسوفي حد بني غانية يتمتع بشخصية قوية، يتحلى بمواهب عدة وله مكانة عالية في قومه مما جعله مقربا من أمير المرابطين يوسف بن تاشفين، اختلف يوما مع أحد رجال قبيلة لمتونة فقتله وهرب إلى الصحراء فتدخل يوسف بن تاشفين في التراع، ووضع من ماله الخاص دية القتيل وأرضى أهله، ثم استدعى إليه على المسوفي بالصحراء وزوجه امرأة من بيته تسمى غانية بعهد أبيها، فأنجبت غانية ولدين هما يجيى ومحمد وتربيا في رعاية يوسف بن تاشفين واستعملهما على الولايات، عرف يحي ومحمد وأحفادهما من بعدهما باسم بني غانية نسبة إلى أمهم غانية. أنظر أبو رميلة: علاقات الموحدين، ص144.

الروبرتير<sup>(6)</sup>، وفي غرة 6شعبان سنة 580ه/1184م قام بشحن قواته وهاجم مدينة بجاية، واخرجوا من كان فيها من الموحدين واستول عليها سنة إحدى وثمانين وخمسمائة أو ثمانين وخمسمائة أو ثمانين وخمسمائة أن بعد أن قبضوا على السيد أبي الربيع بن عبد الله بن عبد المؤمن والسيد أبي موسى عمران ابن عبد المؤمن صاحب إفريقية، وولى أخاه يحي على بجاية بعد الاستيلاء عليها، ثم اتجه إلى الجزائر واستولى عليها أيضا وعين عليها طلحة ابن أحيه.

وبعد أن وطد سلطانه فيها، هاجم قلعة بني حماد فاستولى عليها، وعلى ما يجاورها من قلاع ثم تمكن علي بن إسحاق من الاستيلاء على كل إفريقية ماعدا تونس والمهدية، كما استولى على الجزء الشرقي من المغرب الأوسط ابتداء من الجزائر – التي عين عليها طلحة ابن أخيه – حتى قسنطينة بما في ذلك مليانة والقلعة حيث ولى على مليانة أخاه بدر بن عائشة، حيث جاء في إحدى الرسائل التي بعثها الأمير يعقوب يوسف بن عبد المؤمن إلى الطلبة بإشبيلية في 5ربيع الثاني سنة 185ه/581م: "... وامتدت أطماع الكافر وآماله... وغطى على بصيرته العمياء جهلة وضلالة فتطوف على الجزائر ومليانة وأشير والقلعة... ولما استفز بما قمياً له من بجاية وجهاته الغربية طمعه... قصد إلى قسنطينة "(2)، حيث وحد أهلها متمسكين بالدعوة الموحدية و لم يستطيع خداعهم، ورغم الحصار لشديد لها فإنه لم يستطع اقتحامها، لأن أهلها تمكنوا من حمايتها، وكانت النتيجة إلحاق الهزيمة له وقتل شرذمة من أصحابه، إلا أنه قرر مواصلة الحصار رغم الهزيمة (3).

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> معمر الهادي محمد القرقوطي: **جهاد الموحدين في بلاد الأندلس**- 541–629ه/ 1146–1233م-، (بوزريعة: دار هومة للطباعة والنشر، 2005م)، ص179.

<sup>(1)</sup> ابن خلدون: العبر، 6/ 287؛ والنويري: نماية الأرب، 180/24؛ ومراجع عقلية الغناي: سقوط دولة الموحدين، ص 62- 178 ومحمود السيد: تاريخ دولتي المرابطين والموحدين، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة، 2007 م)، ص62، وعز الدين عمر موسى: دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي، ، (بيروت: دار الشروق، ط1، 1983 م)، ص29.

<sup>(2)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص171 –172؛ وعبد الواحد المراكشي: والمعجب، ص 343– 344؛ وابن خلدون: المصدر السابق، 6/ 287؛ وسالم: المغرب الكبير، ص 802– 803؛ وعقيلة مراجع الغناي: المرجع السابق، ص179؛ القرقوطي: جهاد الموحدين، ص179.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص173.

عاث في الجهات التي استولى عليها فسادا واستباح حرمة أهلها، فبدأ "بأخذ أموالهم بغير حقها ويصرفها في غير مستوجبها ومستحقها، ويحملهم من كلف المغارم،...ما لا طاقة لهم بحملها..."(4).

في سنة 0.580 مخرجت إليه القوات الموحدية البرية والبحرية فوجهنا من الطلبة ويسنة 0.580 أعالهم الله من نظر في أمر الأسطول المبارك وإعداده... وجردنا من الموحدي أعزهم الله عسكرا منصورا وجمعا مباركا..."(1). أسندت مهمة قيادة الجيش الموحدي إلى السيد أبي زيد بن اليسد أبي حفص، كما أسندت قيادة الأسطول إلى محمد بن إسحاق بن جامع وأبي محمد بن عطوش، وأبي العباس أحمد الصقلي (2).

وعند وصولهم تلمسان اجتمع" طلبة الأسطول المظفر...بالموحدين...ورسم لهم أن يكون المتماعهم بالجزائر... "(3)، تعاون الموحدون مع أهالي المنطقة، ففتحوا لهم أبواب المدينة، وقضوا على أصحاب بني غانية منهم ابن عمه (4).

وعند وصول الأسطول الموحدي بجاية استطاع أن يسر قائد حملة ابن غانية الذي يسمى "رشيدا" (6)، هرب يحي ابن غانية إلى أحيه علي الذي كان يحاصر قسنطينة (6). تمكن الموحدون من استعادة المدن التي استولى عليها ابن غانية سنة 581 (8)، هرب علي ابن إسحاق وأخوه يحي إلى الصحراء أين كسب ود قبائل العرب (8) تحالف مع قراقوش الغزي (9) حاول

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص 172.

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 173 – 174.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> القرقوطي: **جهاد الموحدين**، ص180.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص176.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر نفسه، الرسالة 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص177.

<sup>(6)</sup> القرقوطي: المرجع السابق، ص180.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> مجموع ر**سائل موحدية**، الرسالة 29.

<sup>(8)</sup> ابن حلدون: العبر، 6/ 289؛ خليل إبراهيم السمرائي وعبد الواحد ذنون طه وناطق صالح مطلوب: تاريخ العرب وحضارهم، (دار الكتاب الجديد المتحدة، ط1، د.ت)، ص273؛ وعصام سالم سيسالم: جزر الأندلس، ص365– 366.

استعادة بعض المناطق بدون جدوى، ولكنه بمساعدة وانضمام قراقوش إليه قصدوا بلاد إفريقية واستولوا عليها (10) وشنوا "الغارات بأوساطها وأطرافها واحتمعوا على اكتساح زروعها... وانتسافها "(11).

اتجه الموحدون لمحاربة ابن غانية في إفريقية من تونس، وعند وصول الموحدون القيروان، كان بنو غانية يتمركزون بجهات وادي ران، ثم اتجهوا منها إلى قفصة، طاردهم الموحدون وفروا إلى قابس وانتهوا إلى حمة مطماطة فاستنجدوا ببني سليم وأعراب المنطقة فأعانوهم.

حط الموحدون رحالهم على مقربة من حمة مطماطة، هاجمهم الموحدون ولكن بنو غانية لاذوا بالفرار وتبعهم الموحدون  $^{(1)}$  "يقتلونهم في كل غور ونجد، ويجدلونهم في كل ربوة ووهد  $^{(2)}$ ، وعندما وصل الموحدون إلى قابس خرج إليهم أهلها وطلبوا الأمان ودخلوا في الدعوة الموحدية. تحصن بها أهل قراقوش، حصرهم الموحدون حتى تمكنوا منهم  $^{(3)}$ .

خرج الموحدون قابس إلى بلاد الجريد<sup>(4)</sup> لمحاربة ابن غانية وحلفائه، فانتصروا عليهم، كتب بعد ذلك الأمير يوسف بن عبد المؤمن إلى طلبة تونس برسالة من إنشاء أبي الفضل بن محشرة بتاريخ 2 رمضان 583ه/187م، يعلمهم فيها بدخول أهل الجريد في الدعوة الموحدية جاء فيها:"... هض الموحدون ... من قابس... آخذين على صحرائها وقاصدين إلى البلاد الجريدية من ورائها... بالعساكر... وعندما شارف الموحدون على الجهات المذكورة جاءت الفتوح... وتنظم لآلىء الأقطار الجريدية في عقدها... واستنقذت نفزاوة وقسطيلية... من وبش الفتنة، وألقت بلاد

<sup>(9)</sup> مجموع رسائل موحدية، الرسالة 30.

<sup>(10)</sup> خليل إبراهيم السمرائي وآخران: المرجع السابق، ص272.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> مجموع رسائل موحدية، ص174.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص 188.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، الرسالة 30.

<sup>(4) &</sup>quot; إقليم متسع الأكناف، حرب الأوساط وللأطراف، كثير المنافع،...جم الحدائق الغلب والجنات الألفاف، وكل مدينة منه مستقلة بذاتها، مكتفيئة بأقواتها...". نفسه، ص196.

نفزاوة...وتوزر  $^{(5)}$  وتقيوس والحمة ونفطة بأزمتها، وتطلبت من هذه الدعوة العلية معلوم منتها... $^{(6)}$ .

بقي من أهل توزر ثلة لم تدخل في الدعوة الموحدية، توغلت في الصحراء، سار الموحدون من توزر إلى قفصة، فوجد الموحدون جملة من الأغزاز، الذين امتنعوا الدخول في الدعوة الموحدية، فعزم الموحدون على محاربتهم (<sup>7</sup>)، وعندما تمكن الموحدون منهم بعد حصارهم وردم خنادقهم بالآلات، أمنوا على كافة أهل قفصة وعامة من كان معهم من قبائلهم وأهل باديتهم، كما مس هذا الآمان الأغزاز وأتباعهم، واستثني الميورقيون، حيث اشترطوا عليهم أن لا أمان لهم إلا بإسلامهم، رفضوا ذلك وقرر الموحدون غزوهم، حتى تمكنوا منهم (<sup>1</sup>)، "وكان فتح قفصة...لبنة تمامها، ومسكة ختامها...و لم يبق للفتنة في هذه الجنبات من عين ولا أثر، ولا لغواتما الشقاة استقلال فيها بورد ولا صدر..." (<sup>2</sup>)

وبعد فتح قفصة في 583ه/187م ورد على الخليفة يعقوب رسول من قراقوش يرغب في أخذ العفو والأمان لمرسله فأحابه الخليفة، كما أرسل في اليوم الموالي أبو زيان وهو زعيم من زعماء الأغزاز يضاهي قراقوش المستقل بطرابلس رسالة تحمل نفس المضمون، ويعرب فيها عن انضوائه تحت راية لموحدين (3) وهكذا أصبحت إمارة قراقوش بما فيها عرب منطقة تحت السيادة الموحدية (4).

غير أن قراقوش تراجع عن هذه الطاعة واستولى على مدينة قابس وطرابلس، توترت العلاقة بين قراقوش وابن غانية الذي تمكن من إزاحة قراقوش واستعادة بلاد الجريد في سنة

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> توزر حظيرة من حظائر بلاد الجريد، تعتبر مركز دائرته الذي عليه يستدير محيطه. نفسه، ص197.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نفسه، ص196.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> نفسه، الرسالة 31.

<sup>(1)</sup> نفسه، الرسالة 32.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، ص215.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> نفسه، الرسالة 31.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، الرسالة 33.

1201م استولى على المهدية بالرغم من محاولة الدولة الموحدية استرجاعها وفرض حصار 1204م استولى على المهدية بالرغم من محاولة الدولة الموحدية استرجاعها وفرض حصار تجاري عليها ولكن دون حدوى (5). بعث له الناصر حملة مابين 1206ه/603 م بزعامة الشيخ عبد الواحد الهنتاتي ولحقوا بحم إلى مشارق الصحراء وألحقوا بحم هزيمة في 12 ربيع الأول سنة 1205ه/603 م بينما الناصر كان يحاصر المهدية برا وبحرا (5)0 واستخدم مختلف الأسلحة إلى أن استسلم عامل ابن غانية بحا سنة 1205ه/(5)5 م

وبعد ذلك عقد الناصر عند عودته إلى مراكش ولاية إفريقية المطلقة سنة 603ه/1205م إلى أبي محمد عبد الواحد الهنتاتي حيث هزمهم في عدة معارك منها معركة شبرو<sup>(1)</sup> قرب تبسة سنة 404ه/1206م، وبعد الانتصار بعث الشيخ عبد الواحد الحفصي برسالة جاء فيها:

"وقد انتصر الحق من الباطل ففرق جموعه، واذهب بسطوته الغالبة ودعوته العالية... فشد من قبائل دباب وزغب ونفات ومن انقاد إليهم من برابر تلك الجهات... فلما تراءى الجمعان، وضاق متسع المحال عن الدماء والطعان، وشيمت السيوف كالبوارق الخواطف في اللمعان وحملت الكتائب على الكتائب كالرعان على الرعان... حتى استلحمت السيوف أحزاب الضلال... فقتلوا مئين وعشرات وآحاد وفر غويهم الشقي جريحا وامتلأت الأيدي من غنائمهم فهي..."(2).

ومعركة وادي أبي موسى سنة 606ه/1208م، عند حبل نفوسة، بعدما أن تجمعت له جموع من العرب الموجودين ببلاد الزاب وطرابلس، خاصة من بني رياح ومن البربر والغز، بعث بعدها الشيخ عبد الواحد الحفصي برسالة جاء فيها:

رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 1/ الرسالة 53.

<sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 37.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> **رسائل موحدية**، 1/الرسالة 57.

<sup>(8)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 2/ 79.

<sup>(1)</sup> موضع على مقربة من تبسة من البلاد الافريقية. أنظر الحميري: ا**لروض المعطار**، ص338.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> رسائل موحدية **– جديدة**–، (العزاوي)، 1/ 246–247.

"وصل الله بالنجاح أسباب آمالكم وحتم بالفلاح صحائف أعمالكم فإن للموحدين... في اتباع الأعداء وأوطارهم، أقبل هذا العدو الأشقى فيمن التف عليه من غدرة بني رياح... يؤمون هذه الجهة الافريقية حنينا إليها وكانت قد تلقتهم بأطراف الزاب جماعة بني مالك مزيدة وجموع دياب... في الهجوم على البلاد...فأخذ الموحدون في الحركة إليهم... حتى نزلوا القيروان... والأعداء حينئذ نزلوا بظاهر قفصة يرتقبون ورود بقية دباب من طرابلس... "(3).

عندما سمع الأعداء برحيل الموحدين من القيروان اتجهوا إلى الحمة ثم إلى نفزاوة ثم انصرفوا إلى زميط مرورا بحَزْن دَمَّر، حتى نزلوا بوادي أبي موسى من سفح جبل نفوسة، وفيه أتاهم من نفات وآل سليمان وآل سالم وجموع آخرى من الأعراب وحلفائهم الأعاجم، فحمل الموحدون عليهم حملة أزالتهم عن مصافهم فولى شقيهم منهزما لأول دفعة (1)، واستمرت تمرداته إلى غاية وفاته سنة 1233ه/1233م و632ه/1234م (2).

## ج- علاقة يعقوب المنصور بطلع الدين الأيوبي:

استولى الصليبيون على سواحل الشام وملكوا بيت المقدس في أواخر القرن الخامس الهجري، ولن تستطيع الدولة الفاطمية ولا العباسية الجهاد، ولما آل الأمر إلى صلاح الدين الأيوبي في مصر والشام عزم على الجهاد، وأخذ يستولي على مواقع الصليبيين، حتى استولى على بيت المقدس سنة 583ه/187م(3).

فاستعد الصليبيون للحرب" استصرخ بأصل الكفار من الغرب فأجابوهم رجالا وفرسانا، وشيبا وشبانا، وزرافات ووحدانا، وبرا وبحرا، ومركبا وظهرا، وركبوا إليهم سهلا ووعرا، وبذلوا ماعونا وذخرا، وما احتاجوا ملوكا ترتادهم، ولا أرسانا تقتادهم، بل خرج كل يلبي دعوة بطركه...، وخرجت إليهم عدة ملوك أقفلت العجمة على أسمائها...منهم ملك الألمان وجلب

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/12– 262.

<sup>(1)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 61.

<sup>(2)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 2/ 80.

<sup>(</sup>العزاوي)، 186/1؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، 316/4.

الكفار إلى المحصورين بالشام كل مجلوب وملأوا عليهم تغريهم من كل مطلوب، مابين أقوات وأطعمة، وآلات وأسلحة...إلى أن شحنوا بلادهم رجال مقاتلة، وذخائر للعاجلة من حربهم والأجلة "(4).

وقد حرج هؤلاء الملوك في عدد كبير إلى القسطنطينية ومنها إلى بلاد الشام، في هاية الشتاء وبداية الصيف، حرجت إليهم حيوش المسلمين لمقاتلتهم (5). لذلك فكر صلاح في طلب النجدة من يعقوب المنصور الموحدي، وأرسل إليه هدية تشتمل على مصحفين وعشرين رطلا من العود وستمائة مثقال من المسك والعنبر، وخمسين فرسا عربية بأوتارها، وعشرين من النصول الهندية وعدة سروج موشاة، وقد بعث صلاح الدين هذه الهدية مع كتابا، حاء فيه"... ولما مخض النظر زبده، وأعطى الرأي حقيقة ما عنده، لم نر لمكاثرة البحر إلا بحرا من أساطيله المنصورة، فإن عددها واف وشطرها كاف، ويمكنه أدام الله تمكينه – أن يمد الشام منه بعد كثيف، وحد رهيف، ويعهد إلى واليه أن يقيم إلى أن يرتبع ويصيف، ويمكنه أن يكف شطرا لأسطول طاغية صقلية ليحص حناح قلوعه أن تطير ويعقل عباب بحره أن يغير..."(1).

"...وما رأينا أهلا لهذه العزمة إلا حضرة سيدنا أدام الله صدق محبة الخير فيه، إذ كان منحه عادة في الرضى به وقدرة على الإجابة، ورعبة في الإنابة ولاية لأمير المسلمين، ورئاسة للدنيا والدين، وقياما لسلطان التوحيد القائم بالموحدين"(2).

والهدف من النجدة هو تطهير الأرضيين كما جاء في الرسالة رقم 38؛ فالهدف الأول هو تطهير الديار المصرية واليمنية من الفاطميين، والثاني هو تطهير بيت المقدس من الصليبيين<sup>(3)</sup>.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، 187/1 – 188؛ وشهاب الدين عبد الرحمان بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي الدمشقي المعروف بأبي شامة: كتاب الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية، حققه وعلق عليه إبراهيم الزيبق، (بيروت: مؤسسة الرسالة للنشر والتوزيع، ط1،1997 م)، 199/4؛ وعز الدين موسى: دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> **رسائل موحدية**، 1/الرسالة 38.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفسه، 1/ 183 – 185.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، 185/1

بعثها مع أبي الحارث عبد الرحمان بن منقذ إلى إفريقية وصل في شهر رجب 586ه/أوت 1190م، رغم المرض فإن المنصور استقبله بعد عودته من البرتغال في 6 محرم سنة 588ه/ 23 جانفي 1192م، وبعد أن قدم الهدية من قبل صلاح الدين الأيوبي، عرض السفير السبب من بعثته وهو تدخل الأساطيل الموحدية لحصار بلاد الكفار وتحرير بلاد المسلمين، ولكن المنصور رفض عرض السفير (4). لأن صلاح الدين الأيوبي لم يخاطب الخليفة بأمير المؤمنين (5).

يذهب البعض أن أسباب رفض المنصور لهذا العرض تعود إلى التوسعات التي قام بها قراقوش مملوك تقي الدين أخ صلاح الدين إلى غرب مصر فاستولى على برقة وطرابلس، وتحالف قراقوش مع بيني غانية، إلا أن قراقوش حاول أن يدخل في طاعة الموحدين بعد حملة المنصور سنة 583ه/187م(1).

يرى العزاوي أن<sup>(2)</sup>: مصدر التوتر بين الدولتين جاء مصدره الطرف الموحدي نتيجة الدعاية الموحدية في الأندلس فالموحدون يعتبرون أنفسهم باتخاذهم لقب الخلافة هم أحق بتسيير العالم الإسلامي، وأن للمنصور نية الرحلة إلى الشرق لغرض القضاء على البدع والخرافات في البلاد المصرية ويكون تطهيرها على يد المصريين

بينما إبراهيم حسن يرى أن<sup>(3)</sup>: استنجاد صلاح الدين بيعقوب المنصور الموحدي راجع إلى حاجة الأسطول المصري إلى بعض قطع من الأسطول الموحدي لدفع خطر الصليبيين الذين كانوا يغيرون على بلاد الشام بحرا، إذ عني المغاربة في عهد الموحدين خاصة ببناء الأساطيل البحرية لاحتياز البحر إلى عدوة الأندلس وليكونوا دائما على أهبة الاستعداد لحرب نصارى الأندلس

<sup>.183/1</sup> نفسه،  $^{(3)}$ 

<sup>(4)</sup> سعد زغلول: تاريخ المغرب، 7/ 53- 55؛ وابتسام مرعي خلف الله: العلاقات بين الخلافة الموحدية والمشرق الإسلامي 524- 936ه/1130–1529م، (دار المعارف، 1985م)، ص160.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> أبو شامة: كتاب الروضتين، 205/4.

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 31؛ وعز الدين موسى: دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي، ص40.

<sup>(</sup>العزاوي)، 1/ 83. حديدة - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 83.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> تاريخ الإسلام، 316/4.

الذين كانوا يتطلعون إلى استرداد أملاكهم من أيدي المسلمين بسبب الحروب التي كانت تدور بين المغاربة والنصارى في الأندلس.

أبا يعقوب المنصور لم يقبل كتاب صلاح الدين الأيوبي، وهذا راجع إلى أن أبا يعقوب المنصور كان دائما على أهبة الاستعداد لحرب النصارى في الأندلس، وليس كما قال بعض المؤرخين بأنه لم يلقبه بأمير المؤمنين.

### إذا الأنداس: جماد الموحدين للممالك النصر انية:

#### 1 - جماد الموحدين للممالك الاسبانية:

منذ سنة 539ه/1144م أخذ النفوذ الموحدي يدخل الأندلس فدخلت مجموعة من المدن في الدعوة الموحدية منها إشبيلية ثم تحرك الموحدون حنوب شرق الأندلس لفتحها، فقد قاد أبو محمد عبد الله سليمان صاحب أسطول سبتة بحملة بحرية متجها إلى المرية حاول من خلالها فتح مدينتي مالقة والمنكب ولكن دون حدوى، ثم اتجهوا إلى المرية (1)، ويذكر ابن عبد المؤمن أن أمر المرية " من أهم الأمور وآكدها في هذا الغرض المبرور، والأمل الميسور، لكونها ناظمة بين الجهات الشرقية والغربية ، ورابطة بين البلاد البرية والبحرية "(2).

الرسالة لم تذكر الهجوم البري، إلا أن بعض المصادر تذكر أن الخليفة عبد المؤمن بعث سنة 1151/546 الشيخ أبا حفص إلى الأندلس وبعث معه السيد أبا سعيد عثمان بعشرين ألف فارس لغزو الروم واستنقاذ المرية منها<sup>(3)</sup>.

فرض عبد المؤمن حصارا على مدينة مالقة أدى إلى تسرب الدعوة الموحدية في شمالها وشرقها، كانت تحت سلطة ابن حسون القاضي الذي دعا لنفسه ثار على اللمتونيين حاصر

<sup>(1)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة الخامسة؛ وعبد العزيز سالم: تاريخ مدينة المرية الإسلامية قاعدة أسطول الأندلس، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة للطباعة والنشر، 1984م)، ص95.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 73- 74؛ والمرجع نفسه، ص96.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن أبي زرع: **الأنيس المطرب**، ص193.

القصبة لمدة ستة أشهر وملكها وانتقل إليها وتسمى بالأمير، ثار عليه الرعية ولما تيقن من الهلاك قتل نفسه يوم السبت 11 من ربيع الأول عام 548ه/1153م حمل رأسه إلى مراكش واستولى الموحدون على مالقة (4).

بعد دخول الموحدين إشبيلية سنة 541ه/546م منعتهم القوات القشتالية وقوات ابن غانية من الوصول إلى قرطبة غير أن خوف ابن غانية من استيلاء القشتاليين عليها سلموها للموحدين سنة 543ه/148م وقاموا بطرد النصارى منها وهذا ما جعل زعيم أبي زكريا يحي يعلن الطاعة للموحدين.

وهذا ما جعل أبا القاسم محمد بن الحاج قاضي قرطبة بكتابة نص بيعة أهلها وبعثها مع وفد عنه، وتأخر الوفد في مراكش لانشغال الخليفة بحرب دكالة وبرغواطة  $^{(6)}$  والرسالة الثالثة عن عبد المؤمن إلى جماعة المشيخة بقرطبة يعلمهم بوصول الكتاب  $^{(1)}$ ، سارت القوات الموحدية من مدينة قرطبة اتجاه وسط الأندلس واستولوا على حيان  $^{(2)}$ .

تمكنت القوات الموحدية من حصار المرية سنة 546، 1151م ولكن لم تتمكن من دخولها، وأثناء حصارها دخل الموحدون بياسة (3) وأبذة (4) وأعلن صاحب وادي آش الطاعة للموحدين (5)، ونتيجة لحصار الموحدين على غرناطة وقطع إمدادات ابن مردنيش عليها قام ميمون بن بدر اللمتوني بتسليمها للموحدين مقابل العفو عنه وذلك سنة 1156ه/156م، وبعدها قامت القوات الموحدية بفرض حصار على المرية دام ثلاثة أشهر واسترجعوها سنة 1157ه/157م،

<sup>(4)</sup> مجموع رسائل موحدية، الرسالة 5؛ ورسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 07.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، الرسالة 04.

<sup>(6)</sup> نفسه، الرسالة 02.

<sup>(1)</sup> نفسه، الرسالة 06.

<sup>(2)</sup> القرقوطي: جهاد الموحدين، ص97– 98.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> مدينة بالأندلس بينها وبين حيان عشرون ميلا، مطلة على النهر الكبير المنحدر إلى قرطبة، وهي مدينة ذات أسوار وأسواق، خلها الروم سنة 623ه. أنظر الحميري: **الروض المعطار**، ص121.

<sup>(4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، الرسالة 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المقري: نفح الطيب، 4/ 378؛ والقرقوطي: المرجع السابق، ص100.

كانت هزيمة ابن مردنيش والقشتاليين ثم موت ملك قشتالة عاملا مساعدا على فتح مديني بياسة وأبذة  $^{(6)}$ .

أصبحت بياسة بعدها نقطة الإغارة على بلاد النصارى، ومركز بعث السرايا، لذا فقد شحنها الموحدون بالآلات المعدة والأقوات الممدة تحصينا لهم، فهي قطر عظيم المنافع متسع المسارح والمزارع<sup>(7)</sup>.

خلال هذه الأحداث كان ملك البرتغال ألفونسو بن الرند وبعض المغامرين يهددون الحصون الإسلامية في غربي الأندلس، ففي عام 542ه/117م استطاع ملك البرتغال بالتعاون مع قوات صليبية أن يستولي على مدينة لشبونة، ثم استولى على مدينة شنترين<sup>(8)</sup>.

حدد الإسبان هجومهم على الأندلس فقام ملك قشتالة ألفونسو الثامن بمهاجمة الأراضي

الأندلسية، فقاومته القوات الموحدية قرب طلبيرة (1) عام 578ه/1182م، وفي عام 1182ه/ فقاومته القوات الموحدي إلى الأندلس قاصدا شنترين (2) ونازلها في عدة معارك، إلا أنه أمر بالانسحاب فجأة قبل افتتاحها، ثم أصيب في المعركة وتوفي بعد قليل في ربيع الآخر من عام 580ه /جويلية 1184م (3).

تولى الخلافة بعده ابنه ولقب بالمنصور عبر إلى الأندلس 586ه/ 1185م لرد اعتداءات ملك البرتغال الذي سيطر على مدينة شلب، وبعبور الخليفة إلى الأندلس طلبت ليون الهدنة من

<sup>(6)</sup> مجموع رسائل موحدية، الرسالة 16.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> المصدر نفسه، ص79.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> حليل إبراهيم السمرائي وآخران :**تاريخ العرب**، ص287.

<sup>(1)</sup> بالأندلس وبينها وبين وادي الرمل خمسة وثلاثين ميلا، وهي أقص ثغور الأندلس، وباب من الأبواب التي يدخل منها إلى أرض النصارى، وهي قلعة كبيرة وقلعتها أرفع القلاع حصنا. أنظر الحميري: ا**لروض المعطار**، ص395.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية، - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 34.

<sup>(3)</sup> حليل إبراهيم السمرائي: تاريخ العرب، ص 288؛ وعبد الرحمان على الحجي: التاريخ الأندلسي، ص462؛ وأحمد فكري: قرطبة في العصر الإسلامي، ص164.

المنصور فانفرد المنصور بالبرتغاليين وهاجمهم برا وبحرا ووصلت حملته سنة586ه/1185م إلى شنترين<sup>(4)</sup> وكانت الغارات تشن على ما حولها أثناء الحصار خاصة حصن طمار<sup>(5)</sup>.

استطاع بعد معارك جهادية استرجاع مدينة وقصر الفتح (قصر أبي دانس) وذلك في عام 587 مدينة وقصر الفتح (قصر أبي دانس) وذلك في عام 1195 مدينة الملك قشتالة بمهاجمة الأراضي الإسلامية، فعبر إليه المنصور الموحدي بجيوش كبيرة فالتقوا قرب حصن الأرك (6) قرب مدينة قلعة رياح في عام 195 م فأحرز الموحدون النصر الكبير وافتتحوا حصن الأرك (7)، وغنم المسلمون غنائم كثيرة لم يسمع بها من قبل حتى بيع السيف بنصف درهم والحصان بخمسة دراهم، والحمار

بدرهم (1)، وفي عام 591ه/1196م غزا المنصور أرض قشتالة، واستولى على عدد من الحصون منها منتانجس وترجالة وغيرها، ثم تقدم إلى طليطلة وخرها (2)، وحالف المنصور أعداء قشتالة صاحب نباره وصاحب ليون الفونس التاسع ودعمه لغزو قشتالة (3).

وقد جاء في إحدى الرسائل الموحدية المؤرخة في 9رمضان 592ه/5 أفريل 1196م أنه أثناء غزو المنصور لأراضي قشتالة "كان صاحب ليون وهو ابن عم هذا الكافر المغرور... وتوسل إلى المسالمة بخدمة، وألقى الله بينهما حربا...؛ فشغل بالرغبات أفواه المخاطبات عسى أن

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أحمد عزاوي: **قضايا تاريخية**، ص120.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مجموع رسائل موحدية (ليفي)، الرسالة 34.

<sup>(6)</sup> هو حصن منبع بمقربة من قلعة رباح. أنظر الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص13.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> ر**سائل موحدية**، 1/ الرسالة 42؛ وابن عذاري: البيان، 221/3، 228؛ وميراندا: التاريخ السياسي، ص354، 358؛ والقرطوطي: جهاد الموحدين، ص195، 201، 201؛ وعنان: دولة الإسلام، 196/2– 210؛ و

E Fagnan: Listoire des Almohades, P. 181.

<sup>(1)</sup> اليافعي: **مرآة الجنان**، 358/3.

<sup>(2)</sup> ابن عذاري: **البيان**، 3/ 223

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> أمين توفيق الطيبي: **دراسات وبحوث في تاريخ المغرب**، (تونس: الدار العربي للكتاب، 1997م)، 204/2– 205.

يبعث إلى أرضه بجيش من المسلمين...؛ فبعث إلى أرضه بجيش من المسلمين هالته شجاعتهم..."(<sup>4)</sup>.

انتصر الموحدون في هذه الغزوة وأثناء عودهم سيطر الموحدون على معاقل كثيرة منها قلعة بطربونة التي تحصن فيها النصارى وحلفائهم الإفريريين  $^{(5)}$ . وفي عام 593ه / 1196م غزا المنصور أرض قشتالة للمرة الثانية، توغل شمالا فهاجم حصن مجريط ووادي الحجارة، عاود ألفونسو طلب الصلح ووافق المنصور على ذلك  $^{(6)}$ ، وعقدت هدنة بين الطرفين ابتداء من عام 1197ه  $^{(7)}$ .

إن انتصار الموحدين في الأرك كان رادعا لملوك اسبانيا الشمالية إذ التزموا بشروط المهادنات المعقودة إلى عام 607ه/1210م مع أن البابوية كانت ترفض عقد المهادنات مع المسلمين (8).

في عام 595ه/1298م توفي الخليفة المنصور، فخلفه ابنه الناصر لدين الله في عام 606ه/ 1298م - 1210م وسنه دون العشرين، فبدأ ألفونسو الثامن في عام 606ه/ 1209م، قبل انتهاء أجل الهدنة مهاجمة الأراضي الأندلسية، استولت قوات القشتاليين على حصن شلبطرة الذي أصبح مركزا للتحركات القشتالية، وعيثهم في ولاية جيان فاستنجد أهل الأندلس بخليفة الموحدين الذي جهز جيشا وعبر الأندلس عام 607ه/1211م، فضل البدء بالسيطرة على حصن شلبطرة، ولما تم فتحه سنة 608ه/1211م، ببعث برسالة بشرى إلى ولايات دولته (1)، إلا أن فرحة النصر انتهت بالتقاء الناصر بألفونسو الثامن عند حصن العقاب (2)

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مجموع رسائل موحدية، (ليفي)، ص238 – 239.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> المصدر نفسه، الرسالة 35.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> أمين توفيق: المرجع السابق، ص205.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> رسائل مو حدية - جديدة-، (العزاوى)، 1/ الرسائل 63- 64.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> أمين توفيق الطيبي: المرجع السابق، ص206.

رسائل موحدية - جديدة- (العزاوي)، 1/ الرسالة 67.

عام 609ه/ 1212م وانتهى اللقاء بهزيمة حيش الناصر وتشتت قوة الموحدين<sup>(3)</sup>، أعقبها سقوط أبذة وبياسة، وتم الاستيلاء على قرطبة وبلنسية وإشبيلية<sup>(4)</sup>.

وبعد هذه الهزيمة عقد الموحدون هدنة مع القشتاليين، يتشكل الوفد القشتالي من الوزير أبو الحجاج بن مزاح ومعه الوزير أبي إسحاق بن أبي الحجاج ابن الفخار  $^{(5)}$ ، أما الوفد الموحدي فحسب الرسائل يتشكل من الشيخ أبو عبد الله بن عبد الله بن عبد الرحمان  $^{(6)}$ ، إلا أن الرسائل لم تذكر شروط المعاهدة ومدتما، تجددت هذه الهدنة سنة 618ه /1221م  $^{(7)}$ .

كانت هزيمة العقاب نقطة تحول في عهد الدولة الموحدية؛ فقد انتقلت من فترة القوة إلى فترة القوة إلى فترة الضعف، تبعتها مجاعة وأوبئة، ونتج حركة انفصال وصراع بين القوى المحلية مع تزايد ضغوطات النصارى، مما أدى بإضرار الوضع الاقتصادي، نتيجة انعدام الأمن من جهة ومن جهة أخرى نتيجة الضغط الجبائي من أحل تجنيد الأتباع والمرتزقة النصارى، ثم من أحل دفع الإتاوات للوك النصارى.

#### 2- انتصار الموحدين على الغائد البرتغالي جراندة:

استغل النصارى انشغال الموحدين بالقضاء على ثورات المغرب الأقصى وبمحاربة ابن مردنيش في شرق الأندلس فقاموا بمجموعة من الاعتداءات على القواعد الإسلامية في غرب

<sup>(2)</sup> تعرف هذه الموقعة في المصادر الإسبانية بـموقعة نافاس دي تولوزا "Navas di Toloza" أو موقعة أوبذه. أشباخ: تاريخ الأندلس، ص120؛ وتعرف في الرواية العربية باسم " موقعة العقاب". أنظر شوقي أبو خليل: العقاب بقيادة أبي عبد الله محمد الناصر، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1979م)، ص55؛ وعبد الفتاح الغنيمي: موسوعة المغرب العربي، 4/ 202.

<sup>(5)</sup> رسائل موحدية، 1/ الرسائل 67- 68؛ وخليل إبراهيم السمرائي وآخران: تاريخ العرب، ص 288- 289؛ والقرقوطي: جهاد الموحدين، ص233؛ وطارق سويدان: الأندلس التاريخ المصور، 367؛ وأحمد فكري: قرطبة، ص147؛ وشوقي أبو خليل: المرجع السابق، ص53.

<sup>(4)</sup> ج. س. كولان: **الأندلس**، ترجمة: إبراهيم خورشيد وعبد الحميد يونس وحسن عثمان، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ط1، 1980 م)، ص137.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> رسائل موحدية، 1/الرسالة 77.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسالة 78.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  نفسه، 1/ الرسالة 85.

الأندلس بقيادة حيرالدو سمبافور، ينعت في الروايات النصرانية بالباسل (1) كان يعمل لصالح البرتغال حيث غزا في شهر جمادى الأولى 560ماي 1164م مدينة ترجالة (2) وهاجم مدينة يابرة في نفس السنة، باع المدينتين للنصارى (3) ولكن في إحدى عملياته أغار على وادي آش سنة يابرة في نفس السنة، عملياته غرناطة خلال عودته وهزيمته وأحذت منه الغنائم، فكتب الشيخ أبو عبد الله والي غرناطة إلى الخليفة مخبرا بهذا الانتصار، فأجابه الخليفة مهنئا له برسالته (4).

## 3- انتصار الموحدين على فرسان آبلة في فحص ملال

عندما فشل الخليفة يوسف عن فتح وبذة (5) أواخر سنة 567 أواخر سنة 1121م (6)، استقر باشبيلية، وفي هذا الوقت خرجت جماعة من النصارى إلى الوادي الكبير وأسرت عددا من الناس واختطفت الماشية (7)، وعادت في اتجاه قلعة رباح (8) (بفحص هلال) جنوب طليطلة " يميلون على جوانبهم بالغارات، فلا يجدون من يصرف تطاول اعتدائهم، ولا من يردع أعنة استشارهم قد نامت عنهم الحوادث وأمهلتهم الأقدار...وجمعوا ممن انضاف إليهم من أهل إلبه وطلبيرة والافريريين وغيرهم جمعا كثيفا من الفرسان والرجالة، وقصدوا هذه الجهات....

<sup>(1)</sup> القرقوطي: جهاد الموحدين، ص142.

<sup>(2)</sup> مدينة بالأندلس كالحصن المنيع لها أسوار وأسواق عامرة، بها تكون الغارات على بلاد الروم، استولى عليها الروم سنة 630. أنظر الحميري: **الروض المعطار**، ص133.

<sup>(3)</sup> القرقوطي: المرجع السابق، ص143.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية -جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 22- 23؛ وابن صاحب الصلاة: المن، ص 274- 277.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> مدينة بالأندلس، وهي حصن على واد يقرب أقليش. أنظر الحميري: **صفة جزيرة الأندلس**، ص194.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> القرقوطي: المرجع السابق، ص156–157.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن صاحب الصلاة: المصدر السابق، ص $^{(7)}$ 

<sup>(8)</sup> من عمل حيان تقع بين قرطبة وطليطلة، وهي مدينة حسنة، ولها حصون حصينة على نهر، سقطت بأيدي النصارى حتى وقعة الأرك بقيت في أيديهم إحدى وخمسين سنة وعشرة أشهر، فأمر المنصور يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن بتطهيرها جامعها وصلى فيها. أنظر الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص163.

وانتهى أعداء الله إلى الوادي الكبير ما بين إشبيلية وقرطبة...فأجازوا الوادي الكبير هناك ومروا على الحصون التي على الوادي من ضفة الكتب(ان) بية واستمروا إلى استجة<sup>(1)</sup> وقرطبة فألفوا هناك غنايم مجموعة وشاءا كثيرا... ثم عكفوا على قبلي قرطبة... ليجعلوا ذلك طريقهم إلى الجهات الشرقية"(<sup>2)</sup>.

عندما سمع الخليفة وجه إليهم مجموعة من فرسان الموحدين والعرب بقيادة الشيخ أبي حفص الهنتاتي وصلوا حبل قرطبة يوم الاثنين السابع عشر من شعبان سنة خمسمائة وثمانية وستين، وواصلوا سيرهم يوم الثلاثاء والأربعاء، مع بعث الطلائع لاكتشاف أخبار العدو، احتمعا الفريقان في فحص هلال المطل على جهات قلعة رباح<sup>(3)</sup>. ووقعت المعركة بين الموحدين وفرسان أبلة فهزم فرسان آبلة وقتل زعيمهم، وبعد وصول خبر النصر وجه الخليفة من إشبيلية رسائل إلى مراكش يخبرهم بالنصر<sup>(4)</sup>.

دفعت هذه الغارات النصرانية الفاشلة إلى طلب الهدنة مع الموحدين، التي كانت استمرارية للهدنة التي عقدت مع ليون في سنة 560ه/1170م وحددت سنة 566ه/1170م، وكانت اللهدنة التي عقدت مع ليون في سنة وفد صاحب قلمرية (البرتغال)، وصلت هذه الوفود إلى الوفود التي بعثت إلى عقد هذا السلم هي وفد صاحب قلمرية (البرتغال)، وصلت هذه الوفود إلى أن تمت الهدنة وفق شروط معينة إشبيلية في ذي الحجة سنة 568ه/1172م، وبقيت الوفود إلى أن تمت الهدنة وفق شروط معينة وإلى وقت محدود (5).

<sup>(1)</sup> بين القبلة والمغرب من قرطبة بينهما مرحلة كاملة، وهي مدينة قديمة، ومعنى الاسم عندهم جمعت الفوائد. أنظر الحميري: الروض المعطار، ص53.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> رسائل مو حدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ 131 - 132.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ 132 - 133؛ وابن صاحب الصلاة: المن، ص430 - 431؛ وميراندا: التاريخ السياسي، ص259 - 250. 261.

<sup>(</sup>ك رسائل موحدية، 1/ الرسائل 27- 28؛ ومجموع رسائل موحدية: (ليفي)، الرسالة 22. (ليفي)، الرسالة 22.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> العزاوي:ر**سائل موحدية،** 103/2؛ والقرقوطي: **جهاد الموحدين**، ص162؛ وميراندا: المرجع السابق، ص261.

كانت الدوافع الموحدية من عقد هذا الصلح حسب الرسالة هو حاجة الثغور إلى التعمير وعودة النشاط الفلاحي والتجاري إليها حتى تستطيع مستقبلا أن تتحمل عبء القوات العسكرية الكبيرة لمواجهة أرض العدو، واعتبر الخليفة هذا النصر صلحا على غرار صلح الحديبية<sup>(6)</sup>.

ويرى أحمد عزاوي أن<sup>(1)</sup>: هناك عامل آخر لعقد الهدنة وهو الوضع في إفريقية بسبب وصول المماليك بقيادة قراقوش مملوك ابن أخي صلاح الدين إليها منذ سنة 568ه/1172م، بتعاونه مع عرب رياح الخارجين عن السلطة الموحدية، ودعم بني الرند للمتمردين في قفصة.

ومن جانب الممالك الإسبانية: هناك ثلاثة ملوك تذكرهم رسالة الخليفة حول موضوع الهدنة: ملك ليون وملك قشتالة وملك البرتغال: ملك ليون هو الذي تسميه الرسالة " فرانده بن السليطين"، والسليطين هو الفونسو ريمونديس ملك قشتالة وليون الذي تولى الحكم صغيرا، فلقب بالسليطين، اشتد ضغطه على الأندلس، استولى على المرية سنة 542ه/1147م، إلى أن دخلها الموحدون سنة 552ه/1147م، وفي نفس السنة مات السليطين<sup>(2)</sup>.

عرفت قشتالة في فترة الوصاية عليه فتنة داخلية بين عائلة كاسترو الذي يؤيدهم ملك ليون عم الملك الطفل وبين أنصار عائلة لارا الوصية على الملك الصبي والتي تعاكس أطماع ملك ليون، غير أن تغلب هؤلاء بتتويج الطفل ملكا على قشتالة سنة 560-561/66/66 م وتقاريم مع ملك أرغون والذي أنشأ حلف ضد نفارا وليون، إلى جانب عداء البرتغال لمملكة ليون، هذه

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> **رسائل موحدية**، 1/ الرسالة 29.

<sup>(1)</sup> العزاوى: رسائل موحدية، 120/2؛ وأحمد عزاوى: قضايا تاريخية، ص116.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية- جديدة- (العزاوي)، 1/ الرسالة 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسالة 29؛ والعزاوي: المرجع السابق، 120/2.

الدوافع كلها جعلت ملك ليون فيرناندو الثاني يعقد حلف مع الموحدين سنة 563ه/1167م، والذي تجدد في سنة 566ه/117م بطلب من الموحدين حين جاءوا من إشبيلية لإنقاذ بطليوس من حصار جراندة الجليقي، وأنقذها ملك ليون من السقوط في يد البرتغاليين (4).

وبرى العزاوي أن<sup>(1)</sup>: تجدد الموحدين الصلح مع ليون في هذه الظروف هو حربهم مع ابن مردنيش، وسيستمر الصلح إلى آخر سنة 950ه/1172م، ويكون سببا في عدم الاعتداء الموحدي على ليون عندما يقوم بشن الغارات جنوب قشتالة في آخر سنة 568ه/1171م.

بالنسبة لقشتالة التي أدركت الخطر الموحدي بسبب استقرار الخليفة يوسف بالأندلس رغم قضائه على ابن مردنيش، وفي تحالفه مع قشتالة، وفي الغارات التي يشنها الموحدين على طلبيرة وطليطلة، هذه العوامل وغيرها جعلت قشتالة تدخل في عقد الهدنة مع الموحدين.

أما البرتغال سمي ملكها في المصادر العربية بصاحب قلمرية  $^{(2)}$  وسمي في الرسالة بــ"ملك البرتقال  $^{(3)}$ ، قام بتوسيع مملكته شمالا وجنوبا، فاحتل اشبونة وشنترين سنة  $^{(3)}$ 114م، واستولى القائد جيرالدو لصالحه على عدد من الحصون بناحية بطليوس  $^{(4)}$ .

وفي محرم من سنة 568ه/1172م تحرك حيش ملك البرتغال واحتل باحة قاعدة إقليم الغرب وهدم أسوارها، وأسر عدد كبير من أهلها ثم تركها، وتنص الرسالة على أن ملك البرتغال سارع لطلب الصلح قبل ملك طليطلة (5). وتشير الرسالة إلى أن الصلح الذي عقده النصارى مع الموحدين جاء نتيجة عدة أسباب منها: الضغط العسكري الموحدي، والحروب القائمة بين

<sup>(4)</sup> العزاوي: المرجع السابق، 141/2.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نفسه، 121/2.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، 2/ 121.

<sup>(</sup>ك) رسائل موحدية - جديدة- (العزاوى)، 1/ الرسالة 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> العزاوي : **رسائل موحدية**، 2/ 122.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المرجع نفسه، 2/ 122.

الممالك النصرانية، حيث حاء في الرسالة: "وعقد لكل جهة منهم العهد إلى مدد مختلفة قدر ما ينجبر فيها ما يليه من الثغور...و لم يبق من روم الجزيرة إلا شرذمة بإزاء بلنسية "(6).

استغل النصارى انشغال الخليفة بحروبه في بلاد المغرب واحترقوا الهدنة، حيث في سنة 1177ه/177م حاصرت قوات ملك قشتالة مدينة كوينكة الموحدية وهي من الثغور الشمالية الشرقية، بدعم من حيوش أرغون فسقطت بيد القشتاليين، وعجزت القوات الموحدية عن تحريرها<sup>(1)</sup>.

وفي سنة 573ه/117م استولت قشتالة على باحة ، واشتد الضغط القشتالي والبرتغالي على سنة 573ه/578م استولت قشتالة على باحة ، واشتد الضغط القشتالي والبرتغالي خاصة مايين 577ه- 578ه/1181م في نواحي إشبيلية نفسها، مما جعل الخليفة يتجه للمرة الثانية إلى الأندلس ويقوم بحصار شنترين سنة 580ه/ 1184م، بعد أن استكمل قواته بتعيينه ولاة حدد على المدن الكبرى من أبناء الخليفة يوسف منهم السيد أبو عبد الله محمد الوالي على مرسية (2) لكن هذا الحصار فشل بسبب موت الخليفة متأثرا بجروح.

#### 4- ثورة البياسي:

ثار البياسي في مدينة بياسة عندما ولاه العادل قرطبة فخلع دعوة العادل وحرج عن الموحدين (5)، استعان بالقشتاليين لتحقيق أهدافه التوسعية فعقد معه اتفاقا في سنة 623ه/

رسائل موحدية، 1/ 143.  $^{(6)}$ 

<sup>(1)</sup> القرقوطي: جهاد الموحدين، ص164.

<sup>(2)</sup> رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 34.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> لإخفاء فشل حصار شنترين.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية، 1/ الرسالة 34؛ والقرقوطي: المرجع السابق، ص165، 171.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن عذاري: **البيان،** 271/3.

1225م مع الملك فرناندو، وتعهد له أن يسلم له بعض الحصون التي كان يطلبها مثل مرتش وأندو حر وحيان، ودفع إليه ابنه كرهينة، ونزل الجند القشتالي قلعة بياسة، ونتيجة التحالف تحرك فرناندو الثالث في حملة وصل إلى غرناطة واستسلمت له مرتش وأندو حر، بينما قاومت حصار الحليفتين مدينة حيان التي كانت تدافع عنها حامية موحدية وفرقة من المرتزقة القشتاليين بقيادة "البار بيريث دي كاسترو"، كما امتنعت أيضا مدينة غرناطة على الحليفين (1).

وأمام هذا الانتصار وفشل الموحدين في رد التحالف، زحف البياسي نحو إشبيلية وسيطر على بعض الحصون، والهزم أمامه جيش أبي العلاء صاحب إشبيلية في معركة القصر قرب طليلطة  $^{(2)}$ ، عندما حاول البياسي الهجوم مرة أخرى رده أبي العلاء، والهزم أمامه في 25 صفر طليلطة  $^{(2)}$ ، عندما حاول البياسي الهجوم مرة أخرى رده أبي العلاء، والهزم أمامه في 623 صفر 25ه م 25ه أبو العلاء إلى الخليفة العادل برسالة مبشرة بالنصر مؤرخة بربيع الأول سنة 623ه م 1226م  $^{(4)}$ ، كانت هذه الهزيمة إيذانا بنهاية ثورة البياسي، سقطت الحصون التي استولى عليها في أيدي الوالي، وثار عليه أهل قرطبة فقتلوه  $^{(5)}$ .

#### ثانيا: العلاقات التجارية:

ربطت الدولة الموحدية علاقاتما الاقتصادية مع مجموعة من الدول المحاورة لها.

### أ- تجارة المغاربة في السودان:

تمتد التجارة المغربية جنوبا نحو السودان، وعند دخول التجار المغاربة إلى غانا فإلهم يجدون الأمن وتتنوع الخيرات والمتاجر، ولقد وصف الإدريسي أهل أغمات: " أهل وهم أملياء تجار مياسير يدخلون بلاد السودان بأعداد الجمال الحاملة لقناطير الأموال من النحاس الأحمر والملون

<sup>.198</sup> –197 /2 نفسه،  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> ميراندا: ا**لتاريخ السياسي**، ص448.

<sup>(3)</sup> ابن عذاري، ا**لبيان**، 3/ 271.

<sup>(4)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 1/ الرسالة 110.

<sup>(5)</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 3/ **273؛ وميراندا**: المرجع السابق، ص249.

والأكسية وثياب الصوف والعمائم والمآزر وصنوف النظم من الزجاج والأصداف والأحجار وضروب الأفاوية والعطر وآلات الحديد"<sup>(6)</sup>. إلا أن الموحدين تعرضوا إلى بعض الصعوبات في بلاد السودان مما جعل الأمير الموحدي أبي الربيع سليمان بن عبد المؤمن يبعث برسالة إلى ملك السودان بغانة، ينكر عليه تعويق التجار، ومما جاء في هذا الكتاب:" وقد بلغنا احتباس مساكين التجار ومنعهم من التصرف

فيما هم بصدده، وتردد الجلابة إلى البلد مفيد لسكالها، ومعين على التمكن من استيطالها، ولو شئنا لاحتبسنا من في جهاتنا من أهل تلك الناحية، لكنا لا نستوصب فعله..."(1).

ومع هذا فإن هذه الفئة تعرضت للكثير من النكبات والعقبات التي كدست تجارقهم، وراحت بأموالهم، ومن هذه النكبات تعرض سوق مراكش سنة 607ه/ 1210م للحريق، قضى على كل ما فيه. وكانت الحروب سببا مباشرا في تراجع التجارة، وفي سنة 637ه/1239م تعرضت مدينة فاس لغزوات المرينيين، تسببت في حراب المدينة (2).

#### بب العلاقات التجارية الموحدية مع المدن الإيطالية.

كانت المدن التجارية الإيطالية تتعامل مع المشرق بسبب الامتيازات التي قدمت لها في المشرق في بدية الحروب الصليبية والمخاطر التي تتعرض لها في المغرب، غير أن الأمن الذي قدم لها من طرف الموحدين وجهت أنظارها إلى المغرب للتعامل معها.

# (3)العلاقات مع بيز ا(3):

<sup>(6)</sup> نزهة المشتاق، ص66.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية – جديدة –، (العزاوي)، 211/1؛ وعبد الله كنون: النبوغ المغربي، (طنجة، ط2، 1960م)، ص 425.

<sup>(2)</sup> نوارة شرقي: الحياة الاجتماعية، ص107.

<sup>(3)</sup> تقع شرق مدينة حنوة على ساحل البحر، وهي أعظم منها، قومها تجار في البر والبحر. أنظر الزهري: كتاب الجغرافية، ص78.

للدولة الموحدية علاقات اقتصادية مع الأجانب من دول أوروبا كإيطاليا، حيث عقدت معهم معاهدات تجارية في سنة 528ه/1133م و1153ه و1153ه و1153ه وأطلقت لهما الحرية في التجارة ببلادها، ولقد نصت تلك الاتفاقيات في خطوطها العامة على تأمين الملاحة والتجارة المتبادلة وتحديد أسس التجارة بين الطرفين وضمان إقامة الأروبيين الأجانب في الاسكالات (الموانئ المغربية)، وأن يكون لكل جالية أروبية قنصلها وفندقها لحماية بضائعها وإقامة أفرادها وأن تضمن المسئولية الفردية، أن لا يعاقب مثلا كل أفراد الجاليات أو الجالية الواحدة كلها لذنب اقترفه واحد منهم (4).

وفي سنة 552ه/115م أبرم عبد المؤمن معاهدة تجارية مع بيزة، بموجبها يقدم عبد المؤمن ضمانات تحمي حقوق الرعايا البيزنيين في إفريقيا ولكن في عهد الخليفة أبو يعقوب يوسف بعثت حكومة بيشة"بيزا" إلى أمير المؤمنين يذكره فيها باحترام العهود التي تؤمن للبيشانيين في الأنفس والأموال ولا يفرض عليهم غير أداء العشر المعتاد أخذه منهم (1). وفي سنة 582ه/186م أبرم المنصور معاهدة سلم وتجارة مع جمهورية بيزا تدوم هذه المعاهدة خمس وعشرين سنة وتضمن هذه المعاهدة حرية تجار بيزا في كل من سبتة ووهران وبجاية وتونس (2).

جاء في الاتفاقية أنه لا يحق للبيشانيين الترول بغير المدن الأربعة السابقة إلا لضرورة من صعوبة البحر لكنهم لا يبيعوا في هذه المنطقة التي أرسوا فيها شيئا أو يشتروه ولا يتعاملوا مع أحد في هذا الغرض ما عدا المرية فقد سمح لهم التزويد منها ويصلحوا مراكبهم، ولا يحملوا أحد من

Mas-Latrie: **Traité de paix et de commerce- Documents divers** -, (paris: Henri Plone, 1866), p. 51- 52.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الجيلالي: **تاريخ الجزائر،** 62/2–63.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة -، (العزاوي)، 1/ الرسائل 32، 33.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 1/ الرسالة 35؛ ومحمد ولد داداه: مفهوم الملك، ص175؛ و

المسلمين للسفر معهم وأن يقدموا العشر للدولة الموحدية، وعدم تعدي الطرفين على الآخر، كما تثبت المسئولية الشخصية في الجرائم<sup>(3)</sup>.

ومن خلال الرسالة السادسة والثلاثون يبدوا أن النشاط التجاري للبيشانيين لم يكن منتظما إما بسبب الأحوال الداخلية بافريقية أو بسبب عدم احترام الاتفاقيات المبرمة بحيث نجد أن تردد تجار بيشة ضعف ترددهم إلى المغرب هذا ما جعل السيد أبي زيد والي تونس يبعث لهم برسالة يشجعهم للتردد على البلاد ويعطي لهم الآمان "...كتاب أمان وتأكيد إحسان أمر بكتبه عبد الرحمان بن سيدنا أبي حفص إلى جماعة تجار نصارى بيش...أمنبه سر بهم... وأجراهم على ما تعدوه من إحسان سيدنا الخليفة الإمام أمير المؤمنين..."

كما تكرر المراسلات سنتي 596ه/1199م و597ه/1200 من طرف والي تونس السيد أي زيد بن عبد الرحمان إلى حكومة بيشة من أجل تحريض تجارها على الوفود إلى إفريقية وتأكيد التأمين لهم رغم الاعتداءات التي تعرضت لها بعض مراكب المسلمين من طرف سفنهم بخليج تونس في شوال سنة 596ه/1199م مع التأكيد على إلزامه احترام العهود المبرمة بين الطرفين (1).

نتيجة لظروف سياسية تلجأ الدولة الموحدية إلى الإعفاء الضريبي، وقد ورد في إحدى الرسائل الموحدية أن: "وأما أمر القبضة التي تؤخذ من التجار وجرت به العادة فقد هونآها وأمرنا بلطفها"، كما تؤكد نفس الرسالة على إعفاء بعض المواد من الضريبة كالخشب "...وقد تركنا لتجاركم جميع ما يخرجون من الشب وأعفيناهم من الواجب فيه..."(2). هناك نظام آخر للإعفاء

<sup>(3)</sup> نفسه، 1/ الرسالة 35.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، 1/ 176.

 $<sup>^{(1)}</sup>$ نفسه، 1/ الرسائل 46، 47، 48، 50، 52، 53.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابتسام مرعي خلف الله: ا**لعلاقات بين الخلافة الموحدية والمشرق،** ص309.

إذا تم الأمر فيما بينهم على ظهر المركب أو عند وصول المراكب إلى إحدى الموانئ المسموح بالرسو فيها (3).

أما عن المبادلات التجارية مع بيشة" بيزا" نجد الشب، الأصواف، النحاس، الجلود  $^{(4)}$ ، وكان البيشانيون يحملون إلى إفريقية القمح  $^{(5)}$  الذي يجلب خاصة من صقلية لوجوده بكثرة في الجزيرة وفي المقابل فإن المنطقة المغربية بحاجة إليه بسبب الظروف المناحية أو الحروب وعدم وجود الأمن والاستقرار  $^{(6)}$ .

#### 2- العلاقات مع جنوة:

تعتبر جنوة من أقدم المدن الإيطالية التي تعاملت مع الموحدين، وكانت أول معاهدة وقعها الجنويون مع البربر المصامدة سنة 548ه/1153م<sup>(7)</sup>، وتجددت بعد فتح المهدية وفي عهد الخليفة

عبد المؤمن  $^{(1)}$  556–557ه $^{(1)}$ 1160م، أصبح للجنويين حق المتاجرة على سواحل الدولة الموحدية مع امتياز خاص وهو أداء ضريبة 8% على سلعهم ماعدا في بجاية  $^{(2)}$ 10% وقد بلغ حجم الاستثمارات التي وجهها رجال الأعمال الجنويون إلى موانئ بلاد المغرب والتي وصل حجمها ما بين  $^{(2)}$ 550ه $^{(3)}$ 60 وقد حدد

رسائل موحدية – جديدة – (العزاوي)، 1/ الرسالة 35.  $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 2/ 90.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> رسائل موحدية، 1/ 32–46.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  المصدر نفسه، 1/ الرسائل  $^{(6)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> رشيد باقة: نشاط جنوة الصليبي والتجاري في سواحل بلاد المغرب من القرن الثاني عشر إلى القرن الخامس عشر ميلادي، ( من السادس إلى التاسع الهجري)، أطروحة لنيل شهادة دكتوراه دولة في التاريخ، اختصاص تاريخ العصور الوسطى، (قسنطينة: جامعة الأمير عبد القادر، 2006–2007م)، ص135؛ ومحمد ولد داداه: مفهوم الملك، ص147.

<sup>(1)</sup> أرسل الجنويون سفيرا إلى مراكش اسمه القنصل هوتوبونه، استقبله الخليفة بحفاوة، ووافقه على حرية التجارة بين جنوة وحليفتها ساوونه وجميع الإمبراطورية الموحدية... . أنظر محمد ولد داداه: مفهوم الملك، ص175.

<sup>(2)</sup> Mas-Latrie:**Traité de paix** - p. 47. (2) وعز الدين موسى: النشاط الاقتصادي، ص286؛ والعزاوي: رسائل موحدية، 93/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> رشيد باقة: **نشاط جنوة**، ص135.

الاتفاق مرتين في سنتي 571ه/571م و587ه/1191م (4). كانت أهم الموانئ التي تعامل الجنويون في أعمالهم التجارية بجاية من 1155–1165م، ثم سبتة ووهران وطرابلس الغرب وجربة (5).

أصبحت استثمارات جنوة على جميع مراسي المغرب إلى سلا، حيث كانت حصة الاستثمار في المغرب أكثر من حصة الاستثمار في الجهة الشرقية، حتى أو شكت جنوة على احتكار النقل البحري من المغرب<sup>(6)</sup>. ومن بين منتجات جنوة التي تصدرها إلى بلاد المغرب الفساتين والأقمشة الكتانية والحريرية والسجاديد ومواد الصباغة كالزعفران والاك والنيلة ثم الأحجار الكريمة والعطور والمسك والتوابل والتين المجفف والنحاس والورق وملح النشادر (يستمل للصباغة). أما السلع التي تستوردها جنوة من بلاد المغرب فهي الجلود والمصنوعات الجلدية والقرب والصوف، والشب والذهب، وتبر الذهب والقمح (7).

إن حكام حنوة يحترمون الاتفاقيات التي أبرموها مع غيرهم، ويعاقبون كل من يخرق هذه الاتفاقيات وهذا ما نستشفه من رسالتان موحديتان إلى بيشة تذكر حكومتها أن تسير سير جنوة في معاقبة من يخترق العهود"...وما يوجبه ما بيننا وبينكم من مهادنة وصلح وكريم عهد وأزمة، كما يفعل أشياخ الجنويين فيمن قصد المسلمين بمضرة من أهل بلادهم..."(1)، وجاء أيضا:"...لكن رأينا أن نصرف عقوبتهم في هذه المرة إليكم لتفعلوا فيهم ما يفعله أشياخ جنوة فيمن تعدى على المسلمين من إحوقهم في إحراب ديارهم..."(2).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص276.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> أمين توفيق الطيبي: **دراسات وبحوث في تاريخ المغرب**، 138/2؛ ومحمد ولد داداه: المرجع السابق، ص175.

<sup>(6)</sup> عز الدين موسى: المرجع السابق، ص191.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> أمين توفيق الطبي: المرجع السابق، 138/2 - 139.

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية- جديدة-، (العزاوي)، 214/1.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، 215/1.

كانت التجارة الخارجية في البداية قائمة على مبدأ الثقة بين الطرفين، وفي بعض الأحيان يكون الدفع مسبق وفي حالة الدين تكتب العقود بين البائع والمشتري<sup>(3)</sup>، ومن جهة أخرى تخضع التجارة إلى مبدأ الاتفاقيات بين الطرفين كما نلمح من إحدى الرسائل الموحدية ألها في بداية العهد بين البيشانيين والموحدين كانت شفوية ثم أصبحت كتابية "...وعندهم عهد ملتزم مؤكد، ورسم مكتوب مبرم مجدد بالأمن والأمان..." (4). كانت عمليات البيع تتم في "حلقات الدلالة" وتكون عمليات البيع في الأسواق الموجودة في المراسي (5)، ويسهر على مراقبة وتسيير تجارة الأجانب بالمراسي ناظر الديوان ومساعدوه من الكتاب العدول والتراجمة (6).

كانت حركة التجارة الأوروبية الموحدية قائمة على التبادل بين الطرفين بالرضا والمحبة، وهذا ما نستشفه من إحدى الرسائل الموحدية جاء فيها:"...ونحن نهدي إليهم من السلام أعطره وننثر عليهم درره ونذرف إليهم مسكه وعنبره ونحضر فيهم كل يوم محضرة لما انعقد قديما وحديثا من السلاف والأحلاف منا ومنهم ومن أسباب المحبة ومقدم الصحبة والمودة..وشيحت بيننا أواصر الائتلاف واستمرت منا ومنهم المحبة.."(7).

هذا لا يعني أن العلاقات لا تواجه المشاكل سببها الطبيعة أو القرصنة البحرية من طرف الذين لا يلتزمون بهذا بالتعهدات الرسمية، لقد بينت لنا إحدى الرسائل الموحدية في شأن الأسباب الطبيعية، حاء فيها: "...من مدينة بيشة حرسها الله؛ أن مركبا من تجارنا وأهل قطرنا وأنظارنا، أوسق بالقمح من حزيرة سقلية وأقلعوا يردون مدينة اطرابلس حماها الله، فأسقطهم الريح في

<sup>(3)</sup> نفسه، 1/الرسالة 112.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، 166/1.

<sup>(5)</sup> العزاوي: رسائل موحدية، 2/ 241.

ر**مائل موحدية،** 1/ الرسائل 50، 51.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابتسام مرعي خلف الله: ا**لعلاقات بين الخلافة الموحدية والمشرق،** ص272– 273.

أحوازها، وكان الماء قد عجزهم فترلوا إلى البر ليستقوا، فلم يتركهم أهل الموضع حتى بعوا منهم من القمح إلا قليلا..."(1).

أما الجهاد البحري فقد التزم الموحدون بالعهود التي تبادلتهم مع الدول الخارجية، فقد جاءت على شكل مواثيق الأمن، وكان على التجار الأوروبيين أثناء إقامتهم في الموانئ الإسلامية الالتزام بالعهود ولم يتعرضوا للأذى، وكان الخوف من لهاية مدة المعاهدة، وعدم قدرة التجار الأوروبيين بالاحتفاظ بمكانتهم جعل الأوروبيين يجددون العهد مع الخلفاء الموحدين<sup>(2)</sup>.

حيث جاء في إحدى الرسائل الجوابية: "...أنه ما زوى له من المشارق والمغارب والاكناف والارجاء والرضى عن الإمام المعصوم المهدي المعلوم مجيى رسوم الدين بعد الدروس...مظهر معالم الشريعة بعدما تناولها الجهل بيد الاضحار والاخفا وعن أمير المؤمنين...ابن أمير المؤمنين... من الصلح للقناصلة والأشياخ والأعيان والكافة من أهل بيشة وجهاتها من بلد العتيق إلى بلد...والجزائر التي هي سردانية وقرصة ...وكل من فيها من زعمائهم وأعياهم أطرروان بن تدسك واستنابوه في العقد لهم وعليه...فعرف رسولهم المذكور في رغبتهم في إدامة الهدنة لهم...

وألهم يلتزمون لكل شرط يشرط عليهم...وأجاب لهم مسئلتهم وأمان لهم الصلح على عادتهم وهدنتهم وعقد لهم السلم من مدة خمس وعشرين عاما من تاريخ هذا الكتاب...وأذن لهم أعلى الله إذنه...ومنه في الوصول إلى بلاد الموحدين أعزهم الله فيها للتجارة والتجهيز بها وقصرهم على أربعة بلاد من جملتها وهي سبتة ووهران وبجاية وتونس...و لم يبح لهم الترول بغيرها والاحتلال بسواها إلا لضرورة من صعوبة البحر..."(3).

من خلال الرسالة يتضح أن الدولة الموحدية حددت الموانئ التي يترل فيها التجار الأوروبيين، سطرت لهم القوانين والمراسيم التي يخضعون لها، كما بينت لهم أسلوب التعامل

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية - جديدة -، (العزاوي) ، 163/1.

<sup>(2)</sup> ابتسام مرعى خلف الله: العلاقات بين الدولة الموحدية والمشرق، ص273 – 274.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> رسائل موحدية، 173/1– 174.

معهم. وبالرغم من ذلك فإن التجار الأروبيين والمسلمين تعرضوا لقرصنة أروبية ، ففي ميناء تونس استولى تجار بيزا على مسطحين الأركليوسة واكرناطة، واستولوا على ثلاثة للمسلمين، كما قاموا بالاعتداءات المختلفة كانتهاك الحرمات<sup>(1)</sup>.

ولهذا السبب قرر الموحدون معاقبة الذين ارتكبوا هذا الأعمال وفقا للشريعة الإسلامية، وشددوا في ذلك لكي يكون عبرة للآخرين وهذا ما كان يفعله الجنويين فيمن اعتدى على المسلمين من أهل بلادهم<sup>(2)</sup>.

وكان رد فعل البيزانيين من ذلك هو بعث كتاب أمان"...يصلوا إلى بلاد إفريقيا حاطها الله معمولين على الرعاية والعناية محوطين بكانف الكفاية والحماية... وحيث حلوا من معاقلها وسواحلها وبرها وبحرها في مسالك تجارقم وترددهم بها ومتصرفاقم لا يعترضهم في شيء منها معترض..."(3).

حاولت الدولة الموحدية من خلال إحدى رسائلها حماية الطرق التجارية في البحر الأبيض المتوسط جاء فيها: "... يعز من ولاه ويذل من عداه ويحفظ من تمسك بعهده وذمته وحافظ على صنائعه الجسيمة ونعمته... "(4).

#### پ- التنظيمات التجارية الموحدية:

يمكن لنا أن نقف عند الإطار التنظيمي للمعاملات التجارية القائمة داخل أراضيها من خلال الرسائل الموحدية ومن الرسائل التي اطلعنا عليها "كتاب أمان وتأكيد إحسان، أمر بكتبه عبد الرحمان بن سيدنا أبي حفص ...إلى جماعة تجار نصارى بيش- هداهم الله- أمن بهم سربهم وأنس وحشتهم...فليصلوا إلى بلاد إفريقية - حاطها الله محمولين على سنن

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 212.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نفسه، 1/ 215.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نفسه، 177/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نفسه، 1/ 224.

الحماية والرعاية، محوطين بكانف الكفاية والحماية... وحيث حلوا من معاقلها وسواحلها، وبرها وبحرها، في مسالك تجارتهم وترددهم بها، ... لا يعترضهم منها معترض... "(1).

وجاء أيضا" من عثمان الترجمان في تونس إلى...ابن كرسى يعلمك أنه قد عز على كثير لم تكن حاضرا حتا نخلص لك رحلك...، والسلع رخيصة وكل ما تريد بعمل ... وكل من خلا من أصحابك في تونس..."(2).

من أبرز الشخصيات المنظمة لحركة التجارة الوكيل التجاري، حيث تؤكد إحدى الرسائل أن الوكيل كان يتولى أيضا حصر التجار الأحياء والأموات منهم على السواء لمعرفة ما عليهم من ديون وما لهم وتعبر نصوص إحدى الرسائل عن ذلك: "... بحضور وكيل البيشانيين وهو قسوم في مدينة تونس، حيث قال: فنحب منك أن تفحص عن أصحابي من مات منهم ومن هو حي... قد اتخذ عندي وما بقي لي عنده... وما لكم عنده موقوف ما أخذ منه أحد شيئا"(3).

يقوم الوكيل التجاري أيضا بفض التراعات القائمة بين بحار المغاربة والأوروبيين من غش في التعامل وتهرب الأروبيين من دفع ثمن السلعة للمغاربة. يقتضي على الوكلاء أن يكون محل ثقة وأهل للأمانة الموضوعة فيهم لكونهم الواسطة في حل المشاكل وسداد الديون، على حد قول إحدى الرسائل: " فما لكم موقوف على وجه الأمانة لم يغير فيه شيء... وعثمان المهدوى باكرا من بادر إليه في ثمن النحاس فإنه مسافر إلى الإسكندرية".

لاستكمال وظيفة الوكيل وجود شهود عدول معروفين للأطراف جميعا، إلى حانب تراجمة معتمدين لهذه العلاقات، فصاحب الترجمة لا يقل شأنه عن الوكيل<sup>(4)</sup>. ففي عهد الناصر ولى محمد الشيخ أبو حفص إمارة تونس أصبحت التجارة منفذا تجاريا هاما، منعت التجارة في بلاد المغرب على التجار إلا إذا كانوا مثبتين في الديوان كما يقال:" نترجم في الديوان"، وبناء على هذه

<sup>(1)</sup> رسائل موحدية **- جديدة-**، (العزاوي)، 176/1- 177.

<sup>(2)</sup> ابتسام مرعى خلف الله: العلاقات بين الخلافة الموحدية والمشرق، ص295.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص295–296.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> رسائل مو حدية – جديدة، 1/ 222 - 223.

الترجمة كانت تكتب لهم عقود تبيح البيع والشراء، بشرط أن يكون هذه العقود مشهود على صحتها وموافق عليها من المسؤولين لألهم تسمح لأصحابها أن يدللوا على بضائعهم في الحلقة التجارية<sup>(1)</sup>.

## 

وخلاصة القول أن بعد أن توطد الموحدين سلطالهم في المغرب الأقصى توجهوا إلى المغرب الأوسط والأدن والأندلس وقاموا بخوض مجموعة من المعارك فأدخلوا سكان هذه المناطق في الدعوة الموحدية، إلا أن بعض التمردات حاولت أن تكسر شوكة الدعوة الموحدية سواء في الأندلس أو المغرب مثل ابن مردنيش وابن غانية. سخرت الدولة الموحدية كل مجهوداتها من أجل القضاء على هذه التمردات التي أثقلت كاهلها.

ونتيجة لقوة الدولة الموحدية حاولت بعض الدول التقدم منها وطلب النجدة كما فعله صلاح الدين الأيوبي حين طلب من المنصور الموحدي التدخل ضد الصليبيين في المشرق.

كما يمكن القول أن الموحدين عرفوا قيمة التجارة الخارجية فأقاموا معاهدات تجارة وتعاون خاصة مع المدن الإيطالية، كما وجهوا أنظارهم إلى الجنوب وتعاملوا مع السودان.

247

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، 1/ 254- 255.

# الخاتمة

الخاتمة:

لقد حاولنا من خلال هذه الدراسة أن نوضح العديد من المسائل التي تخص سياسة الدولة الموحدية، وقد توصلنا في النهاية إلى جملة من النتائج، وكان في مقدمتها تلك التي خلصت الدراسة إليها أن عدم كثافة الرسائل الديوانية حول موضوع معين – غالبا – وميلها إلى التعميم لم نتمكن من الخروج بنتائج مفصلة، وهي في بعض الأحيان تصحح وتدعم ما جاء في المصادر، هذا مهم خاصة وألها تتخذ صبغة رسمية، وأحيانا أخرى تدعو الضرورة إلى الاستعانة بالمصادر الأحرى للحل الأحداث متسلسلة ومتصلة ببعضها البعض.

أكدت الدراسة أن الرسائل الديوانية تناولت موضوع الانتصارات، والفتوحات والتقليد في الوظائف، والترقية في المناصب، والتهديد للأعداء والوصايا للقضاة والولاة.

كما تبين لنا أن هذه الرسائل اتسمت بالدقة، حملت في طياتها كتابة فنية ميزت النشر الموحدي، انفردت بسمات أسلوبية حاصة، إذن هي التي كانت تصدر عن ديوان الخليفة أو يوجهها إلى ولاته وعماله وقادة جيشه بل وإلى أعدائه أحيانا منذرا ومتوعدا.

ولأهمية الإنشاء الديواني كان الخلفاء يتخيرون بلغاء الكتاب من كبار الأدباء والشعراء في عصرهم، يتولون الكتابة عنه في كل مهام الدولة، وشؤونها من الرسائل والمنشورات والعهود والمبايعات.

هذا ما يترجم مدى ازدهار العلم والأدب والثقافة الذي وصلت إليه الدولة الموحدية، نتيجة اهتمام الأمراء بهذا الجانب، مما ترجم ظهور ثلة من الأدباء والكتّاب اللامعين الذين يشار إليهم بالبنان أمثال: أبي جعفر بن عطية وأخيه أبي عقيل وأبي المطرف بن عميرة.

ومن خلال الدراسة توصلنا أن في هذا العصر عاد عنفوان الصبغة الدينية إلى سابق عهده بعد أن خفت أوار الصبغة الدينية وغربت شمسها على يد أمراء المرابطين فظهر ذلك في الأدب إذ كان كثير من كتاب هذا العصر هم من أهل دين وفقه، قبل أن يكونوا أهل أدب.

لقد أكدت الأبحاث أن مواضيع الكتابة لدى الموحدين تنوعت، فعالجوا جميع القضايا السياسية والاقتصادية والثقافية، وخاصة الاجتماعية منها، رغم أن مواضيع السياسة والحكم غلبت على الكتابة إلا أن الصراع السياسي بين الدولتين الموحدية والمرابطية هو الذي بعث روح الكتابة خاصة في المجال السياسي لتحفيز النفوس على القتال، وجهاد المرابطين لأنهم حسب رأي

الخاتمة:

زعيم دولتهم المهدي بن تومرت أن المرابطين عثوا في الأرض فسادا، وابتعدوا عن الدين الإسلامي، وآن الأوان أن تطهر الأمة من هذه الأدناس، ولا بد عليها أن تستضيء بمشكاة الهداية.

كما توصلت الدراسة إلى أن أغراض الكتابة كثرت وتنوعت أساليبها، هذا ما يدل على اهتمام دولة الموحدين، وعنايتها البالغة بتسجيل الأحداث التاريخية، والوقائع المهمة والحاسمة في تاريخ دولتهم، ولاسيما التي كانت لهم فيها الغلبة على أعدائهم من المتمردين والخارجين عن سلطان طاعتهم.

أثبتت الدراسة أن الموحدين كانوا يركزون على قمع الثورات، ولم يكشفوا على أنه صراع سياسي هدفه الإحاطة بحكمهم، وإنما يريدون الحفاظ على الدين الإسلامي والعمل به، والحرص على تطبيقه في أنظمتهم.

ويلاحظ مما سبق أن تكوين هيئات أهل عشرة وأهل خمسين والمستدركين بعد التمييز والطلبة، كل هذه تكوينات سياسية، وكان الهدف منها بناء قاعدة سياسية ترمي إلى تركيز السلطان في يد محمد بن تومرت ومن يرشحه للخلافة من بعده، والهدف الرئيسي هو نقل السيادة من صنهاجة إلى مصمودة.

والحقيقة أن عندما تولى عبد المؤمن السلطة اصطبغ الملك الموحدي بصبغة دينية ودنيوية معا، أي أنه صار ملكا مطلقا؛ فكان خليفة المهدي القائد الأعلى للجيش ورئيس الهيئة الحكومية، وكان يتصرف في بيت المال كيف شاء، وكان رئيس القضاة إذ أنه كان يعين القضاة؛ كما أنه كان الشارع الأول؛ إذ أنه كان أعلم من الجميع بأفكار المهدي.

ولإضفاء صفة الشرعية على الحكم اتبعوا أسلوب البيعة بنوعيها الخاصة والعامة، كما حاولوا صبغها بصبغة الخلفاء الراشدين، ونسوا أن حكمهم وراثي نقيض الإمامة والمهدية التي نادى بها المهدي، وأنهم خالفوا سيرة الخلفاء الراشدين.

هذا التوريث في الحكم تسبب في عدم الاستقرار وانتشار الفتن في البلاد، وحروج الرعايا عن الأمير، مما يجعل الخليفة يضطر في الدحول في حرب هؤلاء والقضاء على هذه التمردات. الخاتمة:

نظم المهدي دولته في هيكل إداري يساعده في تكوين دولة قوية، تتكون من الإمام والوزراء الأشياخ الذين شكلهم في مجالسه الثلاث، فهم اليد المساعدة له في كل الأمور، إلا أن عبد المؤمن قلص من سلطة أشياخ المهدي بإدحاله نفر من أشياخ العرب، وكان هدفه من ذلك مساعدةم له في توريث ابنه الحكم.

ومن أجل السيطرة على كل البلاد اضطر الخليفة تقسيمها إلى أقاليم ويعين على كل إقليم والله القدرة الكافية على تولي المنصب الذي منح له، والخليفة له سلطة المراقبة والاتصال تكون بواسطة المكاتبات التي يبعث بها الخليفة إلى الطلبة والأشياخ في هذه الأقاليم، أسندت المهمة إلى الرقاصين الأكفاء.

فالقول بالتوحيد والمهدية وبعصمة الإمام واتهام المرابطين بالتحسيم والمروق وتجويز قتالهم كل هذه دعوات سياسية استخدمها ابن تومرت في تحقيق غاياته، كما أبقاها عبد المؤمن كشعارات في الخطب والرسائل الرسمية، رغم إعلانه عن الحكم الوراثي، حتى جاء الخليفة المأمون وألغاها، ولكن الخليفة الرشيد أراد أن يكسب الرعية مرة أخرى حين تقرب من الأشياخ وأعاد هذه الرسوم.

ومن أجل تحقيق ذلك اهتدى الموحدون إلى تكوين جيش قوي بقسميه البري والبحري، نظموه تنظيما محكما، وبنوا أسطولا ضخما يعد من الأساطيل العظام في العصور الوسطى، مما جعل صلاح الدين الأيوبي يستنجد بالمنصور الموحدي لتحرير بلاد الشام من الصليبيين.

ولغرس في نفوس المغاربة منهجه اتخذ من الواقع المغربي الذي حدث فيه الفساد سلاحا، وهذا الفساد جاء بسبب الحكام والأمراء الخارجين عن القانون، وكان هدفه من ذلك هو كسب الأنصار، والأتباع لتبني مذهبه التومري. أخذ يدعوهم إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويوضح لهم أن الإمامة عماد الدين، ولا بد أن يقتدى بالإمام المعصوم المهدي المعلوم، فهي واحبة في الأمة، وصلاح الأمة يتوقف على صلاح الإمامة بها.

الخاتمة:

للحفاظ على العقيدة كان عبد المؤمن دائم الدعوة إلى عقيدة المهدي في دروسه وخطبه ورسائله، لذا ألزم العامة على حفظ هذه الشرائع.

أكدت الدراسة أن موقف حلفاء الدولة الموحدية من المذهب المالكي تراوح بين المد والجزر؛ فالمهدي وقف موقفا عدائيا من فقهاء المذهب المالكي، فقد وصفهم بأعوان الكفرة الملثمين، إلا أنه لم يرفض المذهب المالكي ولكن طلب العودة إلى الكتاب والسنة، ونحا عبد المؤمن نفس المنحى حيث أمر بحرق كتب الفروع، ودعاهم إلى العمل بالكتاب والسنة، كما وصاهم بالرجوع إلى تعاليم المهدي، وبالرغم من ذلك فقد مارس فقهاء المالكية نشاطهم الفقهي.

أما الخليفة يوسف فلم يكن له موقف مع فقهاء المالكية حيث عامل الرعية معاملة عمر بن عبد العزيز، وحاول المنصور القضاء على مذهب مالك بحرق كتب المذهب المالكي، وحمل الكافة على تطبيق المذهب الظاهري. ونظرا لأهمية العدل فالدولة الموحدية قامت منذ البداية على الأمر بالمعروف والنهي على المنكر، ولتحقيق ذلك رسمت خطة قضاء قادرة على تحقيق العدل الذي مصدره الشريعة الإسلامية، وأفكار المهدي بن تومرت، وبالرغم من الاستقلالية التي منحت للقضاء، إلا أن القضاء الموحدي قيدته بعض الأوامر التي قدمها الخلفاء للقضاة، خاصة أحكام الإعدام فلا يعلنها القاضي إلا بالرجوع إلى الخليفة.

بالرغم من أن الدولة الموحدية نادت بالعدالة إلا أن الطبقية نخرت المجتمع؛ فالطبقة الحاكمة التي تتكون من الخليفة وأسرته وأعوانه والطلبة تعيش حياة الرفاهية، ثم العامة والتي هي رعية الدولة الموحدية. لقد عانت طبقة العامة من التهميش والازدراء، كما كانت الأزمات أشد عليهم، مما جعلهم يتذمرون من هذه الأوضاع، ويلتفون حول رجال التصوف، لأن رجال التصوف يهتمون كثيرا بمشكلات الفقراء والمساكين، وينفقون من أموالهم عليهم.

استحدث الموحدون طبقة جديدة في المجتمع الموحدي من أجل تقليص نفوذ الفقهاء والعلماء في دولتهم، وهذه الطبقة تمثلت في طبقة الطلبة الذين اشتغلوا بمذهب المهدي، وكان لهذه الطبقة

الخاتمة:

مكانة رفيعة، وعند استقرار دولة الموحدين استرجع الفقهاء والعلماء والقضاة مكانتهم في الدولة الموحدية، وأصبحوا يستدعوهم من كل الأقطار.

بعد تمعنا في الرسائل الموحدية اتضح لنا أن السياسة الموحدية الداخلية محددة بعد ترو ودراسة، فهم لا يدخلون في حرب مباشرة لقمع المتمردين، لكنهم يوجهون لهم لغة سياسية بعد التعرف على العناصر المتمردة، ثم يقيموا عليهم الحجة، ويتوجهون بعدها إلى الأسلوب العسكري.

والحقيقة أن الاقتصاد من العوامل الفاعلة في التاريخ، حيث كان له دور كبير في توجيه سياسة الدولة الموحدية، والذي فسر لنا المدلول الاجتماعي للثورة الموحدية ولحركة التغيير التي قام كا المهدي ومن حاء بعده، خاصة بعد أن ألغى المغارم والمكوس التي كانت الدولة المرابطية تفرضها على سكان المغرب. ومن النتائج المتوصل إليها -أيضا- أن بعد استقرار البلاد واستباب الأمن شهد الاقتصاد الموحدي ازدهارا كبيرا خاصة في عهد الخلفاء الكبار الذين تحملوا مسؤولية البناء والدفاع عن الوطن، فانتعشت بذلك الحياة الاقتصادية، وتحسنت أحوال السكان المعيشية، حيث في عهد عبد المؤمن بن علي قرر تحصيل الأموال الضرورية للدولة، اكتفى بجمع الزكاة وتحصيل الأعشار وأخماس الغنائم حتى لا يرهق كاهل الشعب مما ساهم في توسيع من دائرة الرخاء داخل المجتمع المغربي.

ونلاحظ مما سبق أن الدولة الموحدية أقامت علاقات سياسية وتجارية مع الدول المجاورة، فقد تراوحت هذه العلاقات بين الحرب والسلم؛ حيث أعلنت حربا شعواء على المرابطين وعلى القبائل التابعة لهم حتى أخضعتهم، وتبع ذلك الحروب السجال مع النصارى التي تتأرجح بين النصر والهزيمة، مما فرض عليها توقيع هدن، خاصة بعد أن دخلت الدولة مرحلة الاحتضار، بعد معركة العقاب، التي يرى البعض ألها من العوامل الكبرى التي أدت بزوال الدولة الموحدية.

لقد توصلت الدراسة إلى أن موقعة العقاب لم تكن سببا في تحطيم قوى أبي عبد الله محمد الناصر بالأندلس فقط، ولكنها أفضت فوق ذلك إلى تحطيم سلطان الموحدين في المغرب أيضا،

الخاتمة:

فقامت دويلات في المغرب ولكنها لم تضارع الموحدين قوة وهيبة وسعة ملك. وفي الأندلس بدأ عهد ملوك الطوائف الثاني بعد عهد الموحدين.

وفي الأخير لا يعني أي قد استخرجت كل ما يمكن استخراجه من الرسائل الموحدية، وإنما قد أكون أعطيت توضيحا لدراسات أكثر تعميقا.

# الملاحق

#### الملحق (1): العلامة الموحدية

## والرسالة المشهروة

كثر العديث عن هذه الرسالة التي تعتبر بعثابة دستون دأب الخلفاء على ترهيده وهي في الواقع تموذج لما كانت عليه دافرسائل البرنامجود كسا أسميها ـ مما يزود به الخلفاء أمراةهم على الأقطار...

وقلد حررت هذه الرسالة في المحضرة العليّة (تبتمثُل) جنوب المغرب بتاريخ 65 ربيع الأرّل 643 (4 فشت 148) وهي الرسالة التي عمل عليها الخليقة الموحدي العلامة بخطّ بد، هكذا:



وتنضمن التحذير من المخالفات وترفع شعار المساواة والعدل بين التأس، وتحرم احتكار المراسي واستغلال ظروف المسافرين وتبعل حدّاً لتلاعب البعض يأمر الأسرى، ثم تتخلّص لتحديد واجبات موزّعي البريد (الرقاصين)، ما فهم وما عليهم...

د... وتخيروا الوسائلكم إرسالاً، وانتوا من أهل المقدرة هلى ذلك والنقة رجالاً، وادفعوا المهم زاداً يقوم بهم في السجيء والإنصرف ويقطع فألهم عن التكليف والإلحاف، وارسموا لهم أياماً معروفة العدد، معاومة الأعلى ليتهوا إليها إلى مواقف رسائلهم، ويورّعوها على مسائلت مراحلهم، ويورّعوها على مسائلت من تسبب المنهم بمسائلة أو مضرة....

ابن صاحب الصلاة: المن، ص230.

## الملحق (2): رسالة الممدي بن تومرت إلى المرابطين

الى القوم الذين استرلّهم الشيطان، وغضب عليهم الرحمن، الفئة الباغية، والشرذمة الطاغية اللمتونية<sup>(2)</sup>. اما بعد، فقد امرناكم بما نأمر به انفسنا من تقوى الله العظيم ولزوم طاعته، وان الدنيا مخلوقة للفنا<sup>(3)</sup> والجنة لمن اتقى، والعذاب لمن عصى، وقد وجبت لنا<sup>(4)</sup> عليكم حقوق بوجوب السنة<sup>(5)</sup>، فان اديتموها كنتم في عافية، والا فنستعين بالله على قتلكم حتى نمحو آثاركم، ونكدر(ونهدم)<sup>(6)</sup> دياركم، (و)<sup>(7)</sup> حتى يرجع العامر خاليا، والجديد باليا<sup>(8)</sup> وكتابنا (هذا) إليكم إعذار وانذار<sup>(9)</sup>، وقد اعذر من انذر، والسلام عليكم سلام السنة لاسلام الرضى<sup>(10)</sup>.

رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 43/1.

1 ... 1 (2) 1 11

## الملحق (3): العقيدة والمرشدة عند ابن تومرت

# بعسرالله الرحماق الرحيم

#### الرشحة (1)

اعْلَمْ أَرْشَدَنَا اللَّهُ وَإِبَّاكَ أَنَّهُ وَجُبَ عَلَى كُلَّ مُكَلِّف أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ عَزُّ وَجَلَ واحدٌ في مُلكه، خَلقَ السعَالم بأسره. السعلوي والسستُقلَى والسعرش والسكرسي والسُّمَاوات والأرضُّ. وَمَا فيهَمَا، وَمَا بَيْنَهُمَا، جَميعُ الخَلاَئق مَقْهورونَ بِقُدْرَتِه، لأ تُتَحَرُّكُ ذَرَّةً إِلاَّ بِإِذْلِهِ. مَوْجُودٌ قَبْلَ الخَلْقِ. لَبْسَ لَهُ قَبْلُ ولا يَعْدُ. ولا فَوْقُ ولا تَعْتُ ولا يمينُ ولاشمَالٌ. ولا أمَامُ ولا خَلْفٌ، ولا كُلُّ ولا يَعْضُ لا يَتَخَصُّصُ في السَّفَّان رلا يَتَمَثُّلُ فِي الْعَيْسُنِ، لا يَتَصَوُّرُ في الوَهْمِ، ولا يَتَكُبُّفُ فِي العَقْلِ، لا تَلْحَقُّهُ الأوهَامُ والأَثْكَارُ، لَيسَ كُمثِلَه شَيء، وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ، لَيْسَ مَعَهُ مُلَبِّرٌ في ِ الْحَلْقِ، وَلَالَهُ شَرَيْكُ فُسِمَي الْمُلْكِ، حَيُّ قَيْومٌ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَّةً ولا نَوْمٌ، عَالِمُ السَغَيْبِ والسشهادة، لا يَخْفَى عَلَيْه شيءٌ في الأرض ولا في السسماء، يَعْلَمُ مَا في السِّرُ والسَبَحْرِ، وَمَا تَسْقَسَطُ مِنْ وَرَقَةَ إِلاَّ يَعْلَمُهَا، ولا خَيَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الأَرْضِ، ولا رَطْب ولا يَابِس إِلاَّ فِي كِتِسَابِ مُنْيَنِ، أَخَاطَ بِكُلُّ شَيْء عَلْمَا وَأَحْصَى كُلُّ شَيُّ مِ عَدَدًا، فَعَالُ لَمَا يُربِدُ، قَادرٌ عَلَى مَا يَشَاءُ، لَهُ المُلكُ والسَعْنَى، وَلَهُ السَعزُةُ والسَبَقَاءُ، وَلَهُ الْمُكُمُّ وَالنَّصَاءُ، وَلَهُ الأسمَاءُ الْحُسنَى، لا دَافعَ لمَا قَضَى، ولامانعَ لمَا أَعْطَى، لا يُرْجُو ثَوَابًا ولا يَخَافُ عَقَابًا ، لَيْسَ عَلَيْهِ خَقٌّ، ولا عَلَيْهِ حُكْمٌ، فَكُلُّ نَعْمَةٍ مِنْهُ المَطْلُ، وكُلُّ نَقْمَة مِنْهُ عَدَلُّ، لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ، وَهُمْ يُسْأَلُونَ. لا يُقَالُ مَتَى كَانَ؟ , ولا أَيْنَ كَان؟ ولا كَيْفَ كــان؟ ولا مُكَانَ كُونَ المَكَانُ وَدَبَّرَ الــزَّمــانَ، لا يَتَقَيَّدُ وَ الرُّمَّانِ، وَلا يُتَخْصِّصُ بِالمُكَانِ، لا يَلْحَقُّهُ وَهُمُ، وَلا يُكَيِّقُهُ عَقْلُ، لَيْسَ كَمِثُلُه النَّىءُ، وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ،

- ابن تومرت: أعز ما يطلب، ص 224.

## الملدق (4): ظمير عن المستنصر إلى رهبان بوبلات

بسم الله الرحمن الرحيم، وصلى الله على محمد نبيه الكريم، وعلى آله وسلم تسليما، والحمد لله وحده (١)، هذا ظهير كريم أمر به أمير المومنين بن أمير المومنين أمير المومنين أمير المومنين أمير المومنين أمير المومنين أباح الله وسددّهم، وأنار بصائرهم وأرشدهم، وجعل ما يقرّب من رحمته معتملهم ومعتمدهم، أباح به لماشيتهم وللقائمين عليها أن لا يذادوا في بلاد المسلمين في زمن حرب أو سلم عن مَكْرَع ولا مرعى، رعياً لما سَعُوا له وانتُدبوا إليه من المأخذ (الذي)(٩) حبسوا له أنفسهم والمستحى. فليحفظ حفظتها في إيرادها وإسامتها(٥)، ولا يتعرض أحد من المسلمين لتنغيص إناختها، تأمينا مدّ به عليهم كثيف ظلاله، وأوردهم غير مرنَّق ولا مرصد نَاقِعَ زُلاله، فمن وقف عليه (٥) فليمتثل حدّه، ولا يَتجاوزُ رسمَه الكريم ولا يتعدّه، إن شاء الله تعالى، وهو المستعان، لارب غيره ولا (خير الا خيره) (٢) ؛ وكُتب في الموفّي عشرين من شهر ربيع الآخر سنة أربع عشرة وستائة.

رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، 347/1.

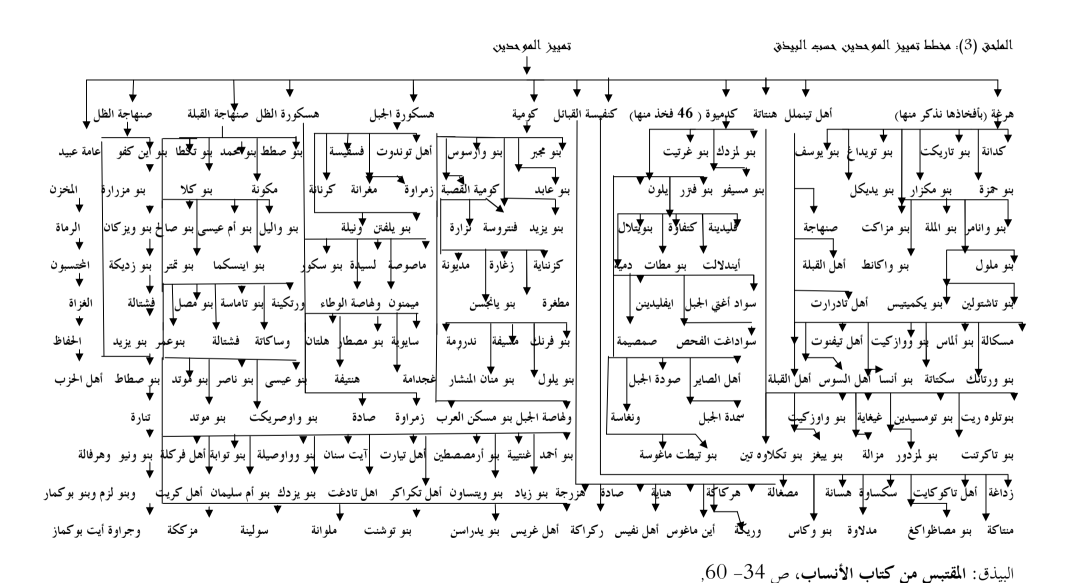
# الملحق (5): نموذج من تقاديم الولاة

# وفي مخاطبة تقديم عامل

.... أدام الله كرامتهم بتقواه، وأعانهم على العمل بما يتقبله ويرضاهِ ؛ وإنا كتبناه / كتب الله لكم تعرُّفاً لإصلاح(١) الأحوال وأسدِّها، وأُويّاً إلى أُوْرَف ظلال الأَمَنة وأمدُّها، والمحافظةِ من وظائف دينكُم على ما يحظيكم بالزُّلفي لديه، وأن تعلموا أنَّا ننظر للبلاد وأهلها النظر الذي يمهَّد أكنافها، ويحمى مواسطها وأطرافها، ويمكّن أمنَها ويُذهب مَخافها ؛ ذلكم لأن الله عز وجل استرعانا أمورها، واستحفظنا خاصها وجمهورها، فنحن نصرف(2) إليها ما في الوسع من الاهتمام بها والاعتناء، ونوالي التعهَّد لها في كل الأوقاتِ والأناء، ونتخيّر لأشغالها أهل الاضطلاع والغناء، حرصاً على أن تتمشَّى مصالحها على سَنَن السَّداد، وتُوفَّى من الاحتياط عليها ما يدفع عنها عوادي الشُّرَّ والفساد، والله تعالى يُمدّنا في ذلكم بالتأبيد والإنجاد، ويجعل توفيقه لنا رفيقا في الإصدار والإيراد ؛ وبمقتضى ما ذكرناه في توخّي الصلاح للرعية وبلادها، وقصد الأمانة(3) لها من العافية في أوتر مُهادِهِا، قَدَّمنا الآن فلاناً على جهاتكم \_ حاطها الله تعالى \_ ليقوم بمصالحها ومنافِعها، وبيث الأمان التام في أماكنها ومواضعها، ويستوفي بالتَّطواف جميع دانيها وشاسعها، وينظر في الأعمال كلها بما فيه تدليل مَهَائعِها ورفع موانعِها، وهو المعروف بالشهامة، الموصوف بالحزامة، السالك سبيل سلفه في النجدة والصرامة ؛ وقد وصّيناه بتقوى الله تعالى والتزامِه في سره وعلنه، والتزيّن منها بأجمل نعت وأحسنه، والجري في كل أحواله على سبيل الحق وسنَنه، وأمرناه أن يشتد في محق الفساد والمفسدين، وتشريد الباغين والمعتدين، وأن يوالي التمهيد لنواحيكم والتأمين، وأكدنا عليه أن يقضى الحقوق المترتبة للمخزن(4) \_ ثمّره الله \_ في الأموال، ويستوفي الواجبات على الكمال، ويستخرج من ذلك ما بقي في ذمم الرعية وتعيّن عليها، ويأخذها بالأداء لما انتسب بالوجه الصحيح بقاؤه إليها، جامعا في ما يتولاه بين ملاحظة الرفق والمطالبة بالحق، وضم المرتفعات التي منها تُستمَدّ المصالح، والاحتياط منها على ما تقام به للمسلمين المساعى النواصح(5).

ي/28 فإذا وافاكم بمعونة الله سبحانه / فارجعوا إليه بأموركم المصلحية، وسيروا في الاثتار له والتعاون على السوية، وكونوا معه يدا واحدة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والموافقة من المصالح في الأقل والأكثر، إن شاء الله تعالى ...

رسائل موحدية - جديدة-، (العزاوي)، ص437.



أبو أحمد: 29.

أحمد بن محمد بن بقى: 153.

أحمد بن عبد الرحمان بن محمد: 153.

أخيل بن إدريس: 207.

إدريس المأمون بن يعقوب المنصور: 10، 166.

أرسطو طاليس: 106، 108.

أبو إسحاق بن أبي الحجاج ابن الفخار: 227.

أبا إسحاق براز بن محمد والحاج: 26،

أبو إسحاق إبراهيم بن الخليفة يوسف بن عبد المؤمن: 10، 29، 42، 67، 70، 72، 212.

أبو إسحاق المكادي: 38.

إسحاق الموحدي: 21.

إسماعيل الهزرجي (القاضي): 155.

ابن أشرقي: 145.

الأصمعي: 4.

أبو الأصبغ الباجي: 26.

أبو الأصبغ بن عياش: 67.

\_ĺ \_

ابن الآبار، عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي: 11، 32، 42.

إبراهيم إسماعيل ايجيج: 100، 141.

إبراهيم بن همشك: 208، 209، 211، 212، 215.

أبو إبراهيم (والي إشبيلية): 67.

أبو إبراهيم (الأمير): 14، 21.

أجر فرجان: 137.

ابن أحمد بن خرسان: 152.

أحمد بن عتيق بن قنترال الأموي: 166.

أحمد بن محمد بن حمدين (قاضي الجماعة): 26

أحمد بن محمد بن عبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بن علي القضاعي البلوي (أبو القاسم): 40.

أحمد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن أحمد بن عميرة المخزومي: 43.

أحمد بن محمد: 30.

غالب: 92.

البشير (من وزراء المهدي): 57.

أبو بكر محمد بن أحمد بن عيسى بن محمد بن عيسى بن إسماعيل بن عيسى ابن حجاج اللخمي: 38.

البلوي: 34، 38، 42.

أبو بكر (بن مرخي): 32.

أبو بكر رضي الله عنه: 121.

أبو بكر محمد بن سلمان السلمي الشاطبي: 28.

أبو بكر بن الشيخ المشرف أبو الحسن بن غالب: 17.

أبو بكر يحي بن الجبر: 137.

أبو بكر توندوت: 27.

أبو بكر بوندود بن يحي القرطبي: 107.

أبو بكر بن زهر: 131.

أبو بكر بن الجد الإشبيلي: 130.

أبو بكر بن أبي حفص عمر إينتي: 55.

أبو بكر يحي وزير المنصور: 55.

ألفنس: 71.

ألفونسو الثاني: 215.

ألفونسو الثامن: 103، 225، 227.

ألفونسو (النبيل): 229.

أفلاطون: 110.

الإمام مالك: 127.

الأمير إبراهيم: 19.

أيرمانكو السابع (شقيق كويسران ووصال): 211.

أبو أيوب بن هلال الشرقي: 215.

إينوسنت الرابع: 93.

– ب

البار بيريث دي كاسترو: 232.

أبو بحر بن صفوان بن إدريس: 35، 36، 37.

البياسي: 232، 233.

أبو بكر بن ميمون القرطبي: 130.

أبو بكر بن يحي بن الجبر: 100.

أبو بكر بن الشيخ المشرف أبي الحسن بن

أبو محمد عبد الكريم: 132.

– ت–

تاشفين بن على بن يوسف المرابطي: 23.

تميم الداري: 5.

ابن توندوت: 147.

–ج–

جراندة (قائد برتغالي اسمه جيرالدو سمبافور): 85، 228، 230.

جهم بن الصلت: 6.

أبو جعفر(وزير ابن همشك): 234.

ابن أبي جعفر: 209.

أبو جعفر أحمد بن محمد بن حمدين: 26.

أبو جعفر أحمد بن مضاء: 153.

أبو جميل زيان ابن سعد ابن مردنيش: 43.

أبو جعفر النحاس: 3، 4، 16، 17.

أبو جعفر بن عطية: 9، 15، 20، 21، 98، 98، 98، 11، 209.

أبو جعفر بن غزلون: 27.

الجوهري: 3، 4، 16، 17.

\_ح\_

حاتم بن أبي بلعتة: 5.

ابن الحاج (الفقيه): 130.

أبو الحجاج بن مزاح: 227.

أبو الحارث عبد الرحمان بن منقذ: 222.

أبو الحسن (بن عبد المؤمن): 27، 67.

أبو الحسن (عم الخليفة المنصور): 77.

أبو الحسن بن زرقون: 131.

أبو الحسن بن زيد الإشبيلي: 31.

أبو الحسن السرقسطي: 44.

أبو الحسن بن العردوس: 66- 67.

الحسن بن علي بن عبد الله بن أبي رافع: 6.

أبو الحسن علي بن محمد الفضل المعافري: 39.

أبو الحسن بن عبد الله بن حزار: 28.

أبو الحسن عبد الملك بن عياش: 13، 16، 16، 21.

أبو الحسن القالمي: 21.

أبو الحسن القلني: 33، 34.

أبو الحسن بن أبي قنون: 29، 33.

أبو الحسن بن الشريك: 38.

أبو الحسن بن وضاح: 37.

ابن حسون القاضى: 223.

أبو حفص (والي تونس في عهد الناصر): 221.

أبو حفص ( والد أبو القاسم بن عذرة): 40، 50.

أبو حفص: 212، 214، 237، 223.

أبو حفص ابن البيراقي: 27.

أبو حفص بن عبد المؤمن: 26، 36، 36،

أبو حفص عمر: 58.

أبو حفص عمر أصناج: 61.

أبو حفص عمر بن أبي زيد الهنتاتي: 20، 24، 40، 85، 69، 48، 140، 45، 141، 141، 154، 229.

أبو حفص عمر بن يحي: 214.

أبو حفص عمر بن عيسى (والي شاطبة): 67.

أبو حفص الموحدي: 15.

الحجاج صالح بن عبد الرحمان: 9.

الحصين بن نمير: 6.

ابنا حوط: 27.

-خ-

حالد بن سعيد بن العاص بن أمية: 6.

ابن الخطاب: 61.

– د–

أبو دبوس الواثق: 157.

دحية الكلبي: 5.

دريجس (البارون): 211.

- , -

أبو الربيع سليمان الحضرمي: 65.

أبو الربيع سليمان بن عبد الله بن الخليفة: 67، 68، 72، 203.

الرجال الذين طلبوا السلم من عبد المؤمن عند

فتح تونس (بنو عبد السيد عمر ومعاوية وعبد السيد وابنا منصور بن إسماعيل وابن عمه عتيق ومحمد وحمزة ابن حمزة وعبد العزيز القمودي): 152.

ابن رشد (محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله): 35، بن محمد بن أحمد بن عبد الله): 35، 105، 106، 107، 108، 109، 110، 110، 156.

ابن رشد الجد (محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن رشد أبا الوليد): 105، 106.

الرشيد: 36، 43، 49، 54، 56، 59، 59، 62. 62، 125، 144، 157.

ابن الرند: 156، 184، 230.

أبو عمران موسى ابن إسحاق موسى: 169.

الرعيني: 45، 46.

- j -

أبو زكريا بن يجيت المعروف بانجمار: 140.

الزبير بن العوام: 6.

أبو زيد: 19، 47.

زيري بن ماحوخ: 145.

أبو زيد عبد الرحمان بن زكريا بن محمد الرجراجي: 110.

أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن يخلفتن الفزازي: 44.

أبو زيد عبد الرحمان بن تيجيت: 207.

أبو زيد بن عمر بن عبد المؤمن: 72.

أبو زيد عبد الرحمان بن عمر بن عبد المؤمن: 61، 68، 74، 75.

أبو زيد (والي تونس): 196.

أبو زيد بن الخليفة يوسف: 67.

زيد بن ثابت: 6.

أبو زكريا يحي المعتصم بن الناصر: 44.

أبو زكريا يحي الفزازي: 45.

ابن أبي زيد: 131.

أبو زكريا يحي: 223.

سير بن على: 145.

سانشو الثالث: 229.

سبع بن منخفاذ الغماري: 50، .146 ,145

سحنون: 131.

أبو السعيد: 50.

سيد راي بن وزير: 209.

السعيد (الخليفة): 45، 173.

ابن سعيد: 36.

أبو سعيد: 15، 92.

أبو سعيد الحفصى: 68.

أبو سعيد بن الشيخ والشيخ الأجل أبي محمد بن الشيخ الأجل أبي إسحاق: 62.

أبو سعيد بن عبد المؤمن: 60، 74، .211

أبو سعيد عثمان: 211، 223.

أبو سعيد عثمان (شقيق أبو حفص): 214، .215

أبو سعيد عثمان بن جامع: 62، 63.

سليمان بن سعد: 9.

سليمان بن عبد المؤمن بن علي أبو الربيع القيسى: 37.

سعيد بن نجران الهمذاني: 6.

ابن السكين: 2، 16.

أبو سعيد يخلف بن الحسين: 145.

– ش –

الشيخ أبو عبد الله: 31.

الشينيور: 138.

صفوان بن إدريس بن إبراهيم بن عبد الرحمان بن عيسى بن إدريس التجيبي المرسى: 35.

صفية بنت أبي عمران: 30.

ابن الصقر: 137، 156.

صلاح الدين الأيوبي: 14، 91، 103، .224 ,223 ,222

– ض\_

أبو ضربة النصراني: 196.

– ط–

ابن طفيل: 12، 107.

- ظ-

ابن ظابي جعفر: 209.

-e -

العادل بن المنصور: 38، 44، 55، 83، 232، 83.

عامر بن فهيرة: 6.

أبو عامر يحي بن أبي الحسن بن ربيع الأشعري (القاضي): 111.

ابن عباس: 5، 17.

أبو العباس أحمد بن علي بن عبد الله اللخمي المعروف بابن الحائك: 27.

أبو العباس أحمد بن مقدام الرعيني الأشبيلي: 30.

أبو العباس بن جعفر الرعيني: 42.

أبو العباس بن حرج البلنسي: 132.

أبو العباس الرنداحي: 144.

أبو العباس ابن سعيد المالقي: 19.

أبو العباس بن الصقر المريي: 129.

أبو العباس بن مضاء: 35، 67.

أبو العباس بن هارون: 27.

عبد الحق: 85.

عبد الحق بن علناس الكومي: 66.

عبد الرحمان بن أبي حفص: 196.

عبد الرحمان بن الخليفة يوسف: 35، 74.

عبد الرحمان المدعو أبا القصبة: 139.

عبد السلام الكومي: 23.

أبو عبد الله بن عبد الحميد: 27.

عبد العزيز بن أبي زيد: 63.

عبد العزيز بن مرخى: 90.

أبو عبد الله: 228.

عبد الله (أبو محمد): 50.

أبو عبد الله بن إبراهيم: 214.

أبو عبد الله بن أبي إبراهيم: 20، 74.

عبد الله بن عبد العزيز بن عياش: 21.

عبد العزيز (أحو ابن تومرت): 154،176.

أبو عبد الله بن أبي بكر بن رشيد البغدادي:

أبو عبد الله بن حامد بن يحي بن سليمان بن أبي حامد المعافري: 38.

أبو عبد الله بن أبي حفص بن علي: 209، 211.

أبو عبد الله بن حميد: 35.

أبو عبد الله بن الخليفة عبد المؤمن: 80.

أبو عبد الله بن سفيان: 85.

أبو عبد الله بن سليمان: 66.

عبد الله السماك: 163.

أبو عبد الله بن عبد الله بن عبد الرحمان: 227.

أبو عبد الله بن عياش: 11، 17، 25.

أبو عبد الله بن الفخار المالقي: 141.

أبو عبد الله ابن محسن: 94.

أبو عبد الله محمد بن إبراهيم: 72، 73.

أبو عبد الله محمد بن أحمد بن نخيل: 40.

أبو عبد الله محمد الأنصاري الغرناطي: 44.

أبو عبد الله محمد ابن ترج الكومي: 66.

عبد الله محمد بن الخليفة يوسف: 67.

أبو عبد الله بن عبد المؤمن: 80.

عبد الله بن زغبوش: 163.

عبد الله بن شراحيل: 208، 209.

أبو عبد الله بن محسن: 11.

أبو عبد الله محمد بن علي بن أبي عمران الضرير: 63.

عبد الله بن محمد بن عيسى التادلي: 153. أبو عبد الله محمد بن يحي الخطيب: 38.

,59 ,58 ,57 ,56 ,55 ,53 ,52

.73 .72 .70 .66 .65 .63 .62

74، 77، 78، 83، 84، 85، 78، 74

.100 .99 .98 .94 .93 .92 .90

.118 .117 .115 .106 .105

124، 126، 127، 129، 126، 130،

.141 .140 .138 .137 .136

141، 145، 146، 145، 151، 151،

150، 156، 155، 156، 156، 150،

.178 .177 .176 .175 .161

.195 .191 .184 .183

.209 .204 .199 .197 .196

.239 ,235 ,224 ,223 ,210

عبد الله بن وانودين: 150.

عبد الواحد بن يوسف: 62.

أبو عبد الله بن المناصف:157.

أبو عبد الله بن عياش: 147، 213.

أبو عبد الله محمد بن الخليفة يوسف: 232.

ابن عبدون: 144، 194.

ابن عبد الحميد: 27.

أبو عقيل عطية بن عطية: 24.

عبد الملك بن مروان: 9.

عبد الملك بن صاحب الصلاة: 16.

عبد الرحمان بن الخليفة عبد المؤمن: 75.

عبد الواحد الحفصي: 86.

عبد الواحد الحفصى: 74، 221.

عبد الواحد الهنتاتي: 221.

عثمان (أبو السعيد): 57.

أبو عثمان بن سعيد بن زكريا الجدميوي: 59.

على بن إسحاق بن غانية: 216.

علي بن عبد العزيز الرندي (المنتزي): 155.

أبو العلاء إدريس بن إبراهيم بن جامع: 62.

أبو العلاء إدريس المأمون بن أبي يوسف يعقوب المنصور بن أبي يعقوب يوسف بن

أبو علي الحسن: 64، 67.

أبو على الحسن (أحو الخليفة يوسف): 147.

على بن الحسن الجذامي ( القاضي الفقيه): 124.

أبو علي يونس (شقيق أبو سعيد الحفصي: 68.

أبو علي ( بن عبد المؤمن والي دانية): 67.

أبو على الحسن (أحو الخليفة يعقوب): 148.

على بن زيد الأنصاري أبو الحسن: 31.

علي عبد الله بن أبي رافع: 6.

على بن محمد بن عبد الملك بن عبد العزيز اللخمي أبو الحكم: 32، 33.

أبو على الصفدي: 27.

علي بن عيسى: 144، 145.

علي بن مسلم: 31.

أبو على بن نارار: 33،

علي بن يوسف المرابطي: 23.

على بن يحي بن سعيد بن مسعود بن سهل الأنصاري: 33،

عمر أصناك: 57، 138.

عمر بن أمية الضمري: 5.

عمر بن حزم: 5.

عمر بن عبد العزيز: 139.

عمر بن علي الصنهاجي: 61.

أبو عمران موسى: 155.

عمران بن موسى الصنهاجي: 146.

أبو عمر بن صالح: 31.

عمر بن عبد المؤمن: 61، 62.

عمران بن أبي موسى: 41، 144.

أبو عمران موسى: 152.

أبو عمرو سالم ابن صالح بن سالم المالقي: 28.

أبو عمران بن أبي موسى بن الخليفة عبد المؤمن: 46.

عمران بن منخفاذ (أحو سبع بن منخفاذ): 147.

ابن عياض: 157.

عيسى بن عبد العزيز بن يلبخت الجزولي: 173.

عيسى (أحو المهدي بن تومرت): 154، 173، 183.

عيسى بن عمران بن دافال المكناسي الودميشي التلمساني ( أبو موسى قاضي الخلافة): 28.

عيسى بن مريم: 127.

عيسى بن عمران التازي: 153.

-غ-

ابن غانية: 37، 87، 153، 216، 216، 216. 217. 221، 235، 223.

أبو الغمرين عزون: 99.

– ف–

أبو الفضل بن محشرة: 25.

فرانده بن السليطين (ألفونسو ريمونديس): 230.

فردناندو (الببوج أو صاحب السبطاط في الروايات العربية): 230.

فرناندو الثاني: 230.

فرناندو الثالث: 232.

– ق –

أبو القاسم ( أبو ابن رشد): 106.

أبو القاسم حبيش: 35.

أبو القاسم الحوفي: 171.

أبو القاسم محمد بن الحاج: 223.

أبو القاسم عبد الرحمان القالمي: 17، 25، 26.

أبو القاسم بن الرماك: 31.

أبو القاسم عبد الرحمان بن عمر بن عبد الرحمان بن عمر ابن عبد العزيز بن عذرة الأنصاري: 40.

أبو القاسم العزفي: 144.

أبو القاسم محمد بن إبراهيم بن المراعي: 30.

أبو القاسم بن الورد: 28.

القبتوري: 145.

قراقوش الغزي: 82، 217، 221، 222، 230. 230.

الكسانى: 3، 16.

كسرى: 2، 5، 17.

كويسران ووصال: 211.

– م

الماسي (محمد بن هود): 15، 20، 23، 65، 65، 83، 41، 141.

المأمون بن الناصر: 17، 26، 39، 44، 45، 46، 46، 60، 60، 62، 60، 59، 157، 144، 142، 144، 157، 158، 182، 158

ابن مبشر (أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مبشر بن عبد الله بن يونس بن عمران القيسى: 29، 30.

ابن محشرة: 82.

أبو محمد؟: 157.

محمد بن أبي إبراهيم: 20.

أبو محمد بن باحة: 46.

أبو محمد بن حامد: 38.

أبو محمد بن الخليفة يوسف: 33، 74.

أبو محمد الرعيني: 149، 150.

أبو محمد بن سكاتو: 171.

محمد بن سماك العاملي: 171.

أبو محمد ابن الشيخ أبي حفص: 68.

أبو محمد الصفا: 139.

أبو محمد عبد الحق: 30

أبو محمد عبد السلام بن محمد: 30

محمد بن عبد العزيز بن عبد الرحمان بن عبد الله بن عياش التجيبي: 36.

أبو محمد بن عبد الكبير بن بقى (الفقيه): 132.

أبو محمد عبد الكريم: 132.

محمد بن عبد الله ( المهدي): 123، 124.

أبو محمد عبد الله (الخليفة): 125.

أبو محمد عبد الله البياسي: 62.

أبو محمد عبد الله سليمان: 85، 222.

أبو محمد عبد الله بن محسن الونشريسي (البشير): 60، 93، 94.

أبا محمد عبد الله بن أبي القاسم العراقي: 173.

أبو محمد اللخمي: 28.

محمد بن علي الكومي: 207.

أبو محمد عبد الواحد: 43.

محمد بن عبد المؤمن: 53، 55.

محمد ابن عبدون بن قاسم الخزرجي: 44.

محمد بن الفرس الغرناطي: 132.

أبو محمد عبد الواحد بن الشيخ أبي حفص: 64.

أبو محمد عبد الواحد بن عمر الهنتاتي: 66، 68.

أبو محمد واندوق: 66.

أبو محمد بن الياسمين: 27.

أبو محمد عياش بن عبد الملك : 25.

المرتضى: 32، 45، 94، 125، 128، 126. 147.

ابن مردنیش: 9، 26، 28، 50، 54، 54، 68، 72، 80، 115، 154،

,211 ,210 ,208 ,207 ,184 ,216 ,215 ,214 ,213 ,212 ,235 ,231 ,228 ,224

المستنصر بالله: 11، 14، 41، 42، 44، 44، 45، 45، 45، 55، 63، 65، 81، 139، 43، 139، 63، 65، 81،

.192 ,186 ,182

أبو المكارم المصري: 156.

ملول بن إبراهيم بن يحي الصنهاجي: 65.

المنتزي: 103.

ابن المنتصر: 156.

موسى بن نمرة: 64.

محمد بن يحي بن فانو: 145.

محمد بن يحى (قائد المرابطين): 146.

محمد بن واندين: 193.

مرزدغ الغماري: 146.

المطرزي: 3، 16.

أبو المطرف بن عميرة: 14، 25، 43، 3 . 186.

ابن مطروح (والي طرابلس): 66.

أبو موسى (أخو الخليفة أبو يعقوب): 156.

أبو موسى عيسى: 43، 47.

معاوية بن أبي سفيان: 9.

المعتضد من بني عبد المؤمن: 38، 41.

المعتضد بالله أبو الحسن علي: 43.

المغيرة بن شعبة: 6.

المقوقس: 5.

المهدي بن تومرت: 9، 14، 15، 27،

.56 .53 .52 .51 .49 .29 .28

.78 .71 .70 .67 .65 .61 .57

.112 ،111 ،96 ،95 ،94 ،84

113، 115، 116، 118، 119،

120، 121، 221، 231، 124،

.129 .128 .127 .126 .125

.135 .133 .139 .135 .131

أبو موسى بن عمران التلمساني: 139.

أبو موسى بن المنصور: 56.

أبو الميمون: 11.

– ن–

النجاشي: 5.

—ه —

هرقل: 5.

أبا هريرة: 7.

ابن همشك: 31، 133، 184.

– و –

الوليد بن هشام بن المغيرة: 7.

أبو الوليد بن رشد: 130.

أبو الوليد بن هشام الأزدي: 157.

ابن وهري: 232.

– ي–

أبو يحيى (شقيق الخليفة المنصور): 146.

يحي بن إبراهيم الأصبحي الحكم المكنى أبو زكريا والمعروف بالخوذج: 52.

يحيى بن تميم الحمادي: 81.

يحي جامع التقاديم: 45.

أبو يحي بن أبي الحسن بن أبي عمران: 63.

أبو يحيى بن الخليفة يوسف: 67.

أبو يحي زكريا بن يحي بن سنان: 67.

يحي الصحراوي: 98، 143.

بن يحي بن العزيز بالله أمير بني حماد: 211.

يحي بن عيسى: 142.

يحي بن غانية: 217.

يحي المعتصم: 144.

يحي بن الناصر: 55.

يحي بن يغمور: 74.

أبو يعقوب يوسف بن سليمان: 67، 211.

.81 .80 .71 .68 .67 .62 .59
.102 .96 .92 .90 .85 .84 .83
.131 .130 .127 .121 .106
.158 .110 .109 .108 .132
.211 .203 .196 .184 .164
.224 .222 .221 .217 .216
.225

أبو يوسف حجاج الهواري: 152.

يوسف (أبو يعقوب) بن عبد المؤمن: 25 ،19 ،17 ،16 ،14 ،11،10 ،32 ،27،28 ،26 ،26 ،31 ،30 ،29 ،27،28 ،33 ،33 ،52 ،51 ،50 ،35 ،34 ،33 ،72 ،67 ،63 ،62 ،59 ،55 ،54 ،87 ،84 ،83 ،81 ،80 ،77 ،74 ،102 ،101 ،96 ،95 ،94 ،90 ،89 ،128 ،126 ،125 ،115 ,106 ،151 ،149 ،147 ،164 ،132 ،172 ،162 ،161 ،160 ،156 ،194 ،193 ،185 ،184 ,181 ,216 ،214 ،209 ،208 ،204 .231 ،230 ,228 ,217

يوسف بن تاشفين: 10، 139.

كشافه الأنملام البشرية: أبو يوسف حجاج: 28.

أبو يوسف أخو الخليفة يوسف: 67.

يوسف بن مردنيش: 215.

يوسف بن واندين: 139.

يصلاسن بن المعز: 107، 157.

أبو يعقوب بن سليمان: 209.

ابن يونس: 209.

أبو أحمد: 29.

أحمد بن محمد بن بقى: 153.

أحمد بن عبد الرحمان بن محمد: 153.

أخيل بن إدريس: 207.

إدريس المأمون بن يعقوب المنصور: 10، 166.

أرسطو طاليس: 106، 108.

أبو إسحاق بن أبي الحجاج ابن الفخار: 227.

أبا إسحاق براز بن محمد والحاج: 26،

أبو إسحاق إبراهيم بن الخليفة يوسف بن عبد المؤمن: 10، 29، 42، 67، 70، 72، 212.

أبو إسحاق المكادي: 38.

إسحاق الموحدي: 21.

إسماعيل الهزرجي (القاضي): 155.

ابن أشرقي: 145.

الأصمعي: 4.

أبو الأصبغ الباجي: 26.

أبو الأصبغ بن عياش: 67.

\_ĺ \_

ابن الآبار، عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي: 11، 32، 42.

إبراهيم إسماعيل ايجيج: 100، 141.

إبراهيم بن همشك: 208، 209، 211، 212، 215.

أبو إبراهيم (والي إشبيلية): 67.

أبو إبراهيم (الأمير): 14، 21.

أجر فرجان: 137.

ابن أحمد بن خرسان: 152.

أحمد بن عتيق بن قنترال الأموي: 166.

أحمد بن محمد بن حمدين (قاضي الجماعة): 26

أحمد بن محمد بن عبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بن علي القضاعي البلوي (أبو القاسم): 40.

أحمد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن أحمد بن عميرة المخزومي: 43.

أحمد بن محمد: 30.

غالب: 92.

البشير (من وزراء المهدي): 57.

أبو بكر محمد بن أحمد بن عيسى بن محمد بن عيسى بن إسماعيل بن عيسى ابن حجاج اللخمي: 38.

البلوي: 34، 38، 42.

أبو بكر (بن مرخي): 32.

أبو بكر رضي الله عنه: 121.

أبو بكر محمد بن سلمان السلمي الشاطبي: 28.

أبو بكر بن الشيخ المشرف أبو الحسن بن غالب: 17.

أبو بكر يحي بن الجبر: 137.

أبو بكر توندوت: 27.

أبو بكر بوندود بن يحي القرطبي: 107.

أبو بكر بن زهر: 131.

أبو بكر بن الجد الإشبيلي: 130.

أبو بكر بن أبي حفص عمر إينتي: 55.

أبو بكر يحي وزير المنصور: 55.

ألفنس: 71.

ألفونسو الثاني: 215.

ألفونسو الثامن: 103، 225، 227.

ألفونسو (النبيل): 229.

أفلاطون: 110.

الإمام مالك: 127.

الأمير إبراهيم: 19.

أيرمانكو السابع (شقيق كويسران ووصال): 211.

أبو أيوب بن هلال الشرقي: 215.

إينوسنت الرابع: 93.

– ب

البار بيريث دي كاسترو: 232.

أبو بحر بن صفوان بن إدريس: 35، 36، 37.

البياسي: 232، 233.

أبو بكر بن ميمون القرطبي: 130.

أبو بكر بن يحي بن الجبر: 100.

أبو بكر بن الشيخ المشرف أبي الحسن بن

أبو محمد عبد الكريم: 132.

– ت–

تاشفين بن على بن يوسف المرابطي: 23.

تميم الداري: 5.

ابن توندوت: 147.

–ج–

جراندة (قائد برتغالي اسمه جيرالدو سمبافور): 85، 228، 230.

جهم بن الصلت: 6.

أبو جعفر(وزير ابن همشك): 234.

ابن أبي جعفر: 209.

أبو جعفر أحمد بن محمد بن حمدين: 26.

أبو جعفر أحمد بن مضاء: 153.

أبو جميل زيان ابن سعد ابن مردنيش: 43.

أبو جعفر النحاس: 3، 4، 16، 17.

أبو جعفر بن عطية: 9، 15، 20، 21، 98، 98، 98، 11، 209.

أبو جعفر بن غزلون: 27.

الجوهري: 3، 4، 16، 17.

\_ح\_

حاتم بن أبي بلعتة: 5.

ابن الحاج (الفقيه): 130.

أبو الحجاج بن مزاح: 227.

أبو الحارث عبد الرحمان بن منقذ: 222.

أبو الحسن (بن عبد المؤمن): 27، 67.

أبو الحسن (عم الخليفة المنصور): 77.

أبو الحسن بن زرقون: 131.

أبو الحسن بن زيد الإشبيلي: 31.

أبو الحسن السرقسطي: 44.

أبو الحسن بن العردوس: 66- 67.

الحسن بن علي بن عبد الله بن أبي رافع: 6.

أبو الحسن علي بن محمد الفضل المعافري: 39.

أبو الحسن بن عبد الله بن حزار: 28.

أبو الحسن عبد الملك بن عياش: 13، 16، 16، 21.

أبو الحسن القالمي: 21.

أبو الحسن القلني: 33، 34.

أبو الحسن بن أبي قنون: 29، 33.

أبو الحسن بن الشريك: 38.

أبو الحسن بن وضاح: 37.

ابن حسون القاضى: 223.

أبو حفص (والي تونس في عهد الناصر): 221.

أبو حفص ( والد أبو القاسم بن عذرة): 40، 50.

أبو حفص: 212، 214، 237، 223.

أبو حفص ابن البيراقي: 27.

أبو حفص بن عبد المؤمن: 26، 36، 36،

أبو حفص عمر: 58.

أبو حفص عمر أصناج: 61.

أبو حفص عمر بن أبي زيد الهنتاتي: 20، 24، 40، 85، 69، 48، 140، 45، 141، 141، 154، 229.

أبو حفص عمر بن يحي: 214.

أبو حفص عمر بن عيسى (والي شاطبة): 67.

أبو حفص الموحدي: 15.

الحجاج صالح بن عبد الرحمان: 9.

الحصين بن نمير: 6.

ابنا حوط: 27.

-خ-

حالد بن سعيد بن العاص بن أمية: 6.

ابن الخطاب: 61.

– د–

أبو دبوس الواثق: 157.

دحية الكلبي: 5.

دريجس (البارون): 211.

- , -

أبو الربيع سليمان الحضرمي: 65.

أبو الربيع سليمان بن عبد الله بن الخليفة: 67، 68، 72، 203.

الرجال الذين طلبوا السلم من عبد المؤمن عند

فتح تونس (بنو عبد السيد عمر ومعاوية وعبد السيد وابنا منصور بن إسماعيل وابن عمه عتيق ومحمد وحمزة ابن حمزة وعبد العزيز القمودي): 152.

ابن رشد (محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله): 35، بن محمد بن أحمد بن عبد الله): 35، 105، 106، 107، 108، 109، 110، 110، 156.

ابن رشد الجد (محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن رشد أبا الوليد): 105، 106.

الرشيد: 36، 43، 49، 54، 56، 59، 59، 62. 62، 125، 144، 157.

ابن الرند: 156، 184، 230.

أبو عمران موسى ابن إسحاق موسى: 169.

الرعيني: 45، 46.

- j -

أبو زكريا بن يجيت المعروف بانجمار: 140.

الزبير بن العوام: 6.

أبو زيد: 19، 47.

زيري بن ماحوخ: 145.

أبو زيد عبد الرحمان بن زكريا بن محمد الرجراجي: 110.

أبو زيد عبد الرحمان بن محمد بن يخلفتن الفزازي: 44.

أبو زيد عبد الرحمان بن تيجيت: 207.

أبو زيد بن عمر بن عبد المؤمن: 72.

أبو زيد عبد الرحمان بن عمر بن عبد المؤمن: 61، 68، 74، 75.

أبو زيد (والي تونس): 196.

أبو زيد بن الخليفة يوسف: 67.

زيد بن ثابت: 6.

أبو زكريا يحي المعتصم بن الناصر: 44.

أبو زكريا يحي الفزازي: 45.

ابن أبي زيد: 131.

أبو زكريا يحي: 223.

سير بن على: 145.

سانشو الثالث: 229.

سبع بن منخفاذ الغماري: 50، .146 ,145

سحنون: 131.

أبو السعيد: 50.

سيد راي بن وزير: 209.

السعيد (الخليفة): 45، 173.

ابن سعيد: 36.

أبو سعيد: 15، 92.

أبو سعيد الحفصى: 68.

أبو سعيد بن الشيخ والشيخ الأجل أبي محمد بن الشيخ الأجل أبي إسحاق: 62.

أبو سعيد بن عبد المؤمن: 60، 74، .211

أبو سعيد عثمان: 211، 223.

أبو سعيد عثمان (شقيق أبو حفص): 214، .215

أبو سعيد عثمان بن جامع: 62، 63.

سليمان بن سعد: 9.

سليمان بن عبد المؤمن بن علي أبو الربيع القيسى: 37.

سعيد بن نجران الهمذاني: 6.

ابن السكين: 2، 16.

أبو سعيد يخلف بن الحسين: 145.

– ش –

الشيخ أبو عبد الله: 31.

الشينيور: 138.

صفوان بن إدريس بن إبراهيم بن عبد الرحمان بن عيسى بن إدريس التجيبي المرسى: 35.

صفية بنت أبي عمران: 30.

ابن الصقر: 137، 156.

صلاح الدين الأيوبي: 14، 91، 103، .224 ,223 ,222

– ض\_

أبو ضربة النصراني: 196.

– ط–

ابن طفيل: 12، 107.

- ظ-

ابن ظابي جعفر: 209.

-e -

العادل بن المنصور: 38، 44، 55، 83، 232، 83.

عامر بن فهيرة: 6.

أبو عامر يحي بن أبي الحسن بن ربيع الأشعري (القاضي): 111.

ابن عباس: 5، 17.

أبو العباس أحمد بن علي بن عبد الله اللخمي المعروف بابن الحائك: 27.

أبو العباس أحمد بن مقدام الرعيني الأشبيلي: 30.

أبو العباس بن جعفر الرعيني: 42.

أبو العباس بن حرج البلنسي: 132.

أبو العباس الرنداحي: 144.

أبو العباس ابن سعيد المالقي: 19.

أبو العباس بن الصقر المريي: 129.

أبو العباس بن مضاء: 35، 67.

أبو العباس بن هارون: 27.

عبد الحق: 85.

عبد الحق بن علناس الكومي: 66.

عبد الرحمان بن أبي حفص: 196.

عبد الرحمان بن الخليفة يوسف: 35، 74.

عبد الرحمان المدعو أبا القصبة: 139.

عبد السلام الكومي: 23.

أبو عبد الله بن عبد الحميد: 27.

عبد العزيز بن أبي زيد: 63.

عبد العزيز بن مرخى: 90.

أبو عبد الله: 228.

عبد الله (أبو محمد): 50.

أبو عبد الله بن إبراهيم: 214.

أبو عبد الله بن أبي إبراهيم: 20، 74.

عبد الله بن عبد العزيز بن عياش: 21.

عبد العزيز (أحو ابن تومرت): 154،176.

أبو عبد الله بن أبي بكر بن رشيد البغدادي:

أبو عبد الله بن حامد بن يحي بن سليمان بن أبي حامد المعافري: 38.

أبو عبد الله بن أبي حفص بن علي: 209، 211.

أبو عبد الله بن حميد: 35.

أبو عبد الله بن الخليفة عبد المؤمن: 80.

أبو عبد الله بن سفيان: 85.

أبو عبد الله بن سليمان: 66.

عبد الله السماك: 163.

أبو عبد الله بن عبد الله بن عبد الرحمان: 227.

أبو عبد الله بن عياش: 11، 17، 25.

أبو عبد الله بن الفخار المالقي: 141.

أبو عبد الله ابن محسن: 94.

أبو عبد الله محمد بن إبراهيم: 72، 73.

أبو عبد الله محمد بن أحمد بن نخيل: 40.

أبو عبد الله محمد الأنصاري الغرناطي: 44.

أبو عبد الله محمد ابن ترج الكومي: 66.

عبد الله محمد بن الخليفة يوسف: 67.

أبو عبد الله بن عبد المؤمن: 80.

عبد الله بن زغبوش: 163.

عبد الله بن شراحيل: 208، 209.

أبو عبد الله بن محسن: 11.

أبو عبد الله محمد بن علي بن أبي عمران الضرير: 63.

عبد الله بن محمد بن عيسى التادلي: 153. أبو عبد الله محمد بن يحي الخطيب: 38.

,59 ,58 ,57 ,56 ,55 ,53 ,52

.73 .72 .70 .66 .65 .63 .62

74، 77، 78، 83، 84، 85، 78، 74

.100 .99 .98 .94 .93 .92 .90

.118 .117 .115 .106 .105

124، 126، 127، 129، 126، 130،

.141 .140 .138 .137 .136

141، 145، 146، 145، 151، 151،

150، 156، 155، 156، 156، 150،

.178 .177 .176 .175 .161

.195 .191 .184 .183

.209 .204 .199 .197 .196

.239 ,235 ,224 ,223 ,210

عبد الله بن وانودين: 150.

عبد الواحد بن يوسف: 62.

أبو عبد الله بن المناصف:157.

أبو عبد الله بن عياش: 147، 213.

أبو عبد الله محمد بن الخليفة يوسف: 232.

ابن عبدون: 144، 194.

ابن عبد الحميد: 27.

أبو عقيل عطية بن عطية: 24.

عبد الملك بن مروان: 9.

عبد الملك بن صاحب الصلاة: 16.

عبد الرحمان بن الخليفة عبد المؤمن: 75.

عبد الواحد الحفصي: 86.

عبد الواحد الحفصى: 74، 221.

عبد الواحد الهنتاتي: 221.

عثمان (أبو السعيد): 57.

أبو عثمان بن سعيد بن زكريا الجدميوي: 59.

على بن إسحاق بن غانية: 216.

علي بن عبد العزيز الرندي (المنتزي): 155.

أبو العلاء إدريس بن إبراهيم بن جامع: 62.

أبو العلاء إدريس المأمون بن أبي يوسف يعقوب المنصور بن أبي يعقوب يوسف بن

أبو علي الحسن: 64، 67.

أبو على الحسن (أحو الخليفة يوسف): 147.

على بن الحسن الجذامي ( القاضي الفقيه): 124.

أبو علي يونس (شقيق أبو سعيد الحفصي: 68.

أبو علي ( بن عبد المؤمن والي دانية): 67.

أبو على الحسن (أحو الخليفة يعقوب): 148.

على بن زيد الأنصاري أبو الحسن: 31.

علي عبد الله بن أبي رافع: 6.

على بن محمد بن عبد الملك بن عبد العزيز اللخمي أبو الحكم: 32، 33.

أبو على الصفدي: 27.

علي بن عيسى: 144، 145.

علي بن مسلم: 31.

أبو على بن نارار: 33،

علي بن يوسف المرابطي: 23.

على بن يحي بن سعيد بن مسعود بن سهل الأنصاري: 33،

عمر أصناك: 57، 138.

عمر بن أمية الضمري: 5.

عمر بن حزم: 5.

عمر بن عبد العزيز: 139.

عمر بن علي الصنهاجي: 61.

أبو عمران موسى: 155.

عمران بن موسى الصنهاجي: 146.

أبو عمر بن صالح: 31.

عمر بن عبد المؤمن: 61، 62.

عمران بن أبي موسى: 41، 144.

أبو عمران موسى: 152.

أبو عمرو سالم ابن صالح بن سالم المالقي: 28.

أبو عمران بن أبي موسى بن الخليفة عبد المؤمن: 46.

عمران بن منخفاذ (أحو سبع بن منخفاذ): 147.

ابن عياض: 157.

عيسى بن عبد العزيز بن يلبخت الجزولي: 173.

عيسى (أحو المهدي بن تومرت): 154، 173، 183.

عيسى بن عمران بن دافال المكناسي الودميشي التلمساني ( أبو موسى قاضي الخلافة): 28.

عيسى بن مريم: 127.

عيسى بن عمران التازي: 153.

-غ-

ابن غانية: 37، 87، 153، 216، 216، 216. 217. 221، 235، 223.

أبو الغمرين عزون: 99.

– ف–

أبو الفضل بن محشرة: 25.

فرانده بن السليطين (ألفونسو ريمونديس): 230.

فردناندو (الببوج أو صاحب السبطاط في الروايات العربية): 230.

فرناندو الثاني: 230.

فرناندو الثالث: 232.

– ق –

أبو القاسم ( أبو ابن رشد): 106.

أبو القاسم حبيش: 35.

أبو القاسم الحوفي: 171.

أبو القاسم محمد بن الحاج: 223.

أبو القاسم عبد الرحمان القالمي: 17، 25، 26.

أبو القاسم بن الرماك: 31.

أبو القاسم عبد الرحمان بن عمر بن عبد الرحمان بن عمر ابن عبد العزيز بن عذرة الأنصاري: 40.

أبو القاسم العزفي: 144.

أبو القاسم محمد بن إبراهيم بن المراعي: 30.

أبو القاسم بن الورد: 28.

القبتوري: 145.

قراقوش الغزي: 82، 217، 221، 222، 230. 230. كشاف الأعلام البشرية:

الكسانى: 3، 16.

كسرى: 2، 5، 17.

كويسران ووصال: 211.

– م

الماسي (محمد بن هود): 15، 20، 23، 65، 65، 83، 41، 141.

المأمون بن الناصر: 17، 26، 39، 44، 45، 45، 60، 60، 62، 60، 55، 55، 45، 157، 144، 142، 145، 157، 182، 158.

ابن مبشر (أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مبشر بن عبد الله بن يونس بن عمران القيسى: 29، 30.

ابن محشرة: 82.

أبو محمد؟: 157.

محمد بن أبي إبراهيم: 20.

أبو محمد بن باحة: 46.

أبو محمد بن حامد: 38.

أبو محمد بن الخليفة يوسف: 33، 74.

أبو محمد الرعيني: 149، 150.

أبو محمد بن سكاتو: 171.

محمد بن سماك العاملي: 171.

أبو محمد ابن الشيخ أبي حفص: 68.

أبو محمد الصفا: 139.

أبو محمد عبد الحق: 30

أبو محمد عبد السلام بن محمد: 30

محمد بن عبد العزيز بن عبد الرحمان بن عبد الله بن عياش التجيبي: 36.

أبو محمد بن عبد الكبير بن بقى (الفقيه): 132.

أبو محمد عبد الكريم: 132.

محمد بن عبد الله ( المهدي): 123، 124.

أبو محمد عبد الله (الخليفة): 125.

أبو محمد عبد الله البياسي: 62.

أبو محمد عبد الله سليمان: 85، 222.

أبو محمد عبد الله بن محسن الونشريسي (البشير): 60، 93، 94.

أبا محمد عبد الله بن أبي القاسم العراقي: 173.

أبو محمد اللخمي: 28.

محمد بن علي الكومي: 207.

أبو محمد عبد الواحد: 43.

محمد بن عبد المؤمن: 53، 55.

محمد ابن عبدون بن قاسم الخزرجي: 44.

محمد بن الفرس الغرناطي: 132.

أبو محمد عبد الواحد بن الشيخ أبي حفص:

أبو محمد عبد الواحد بن عمر الهنتاتي: 66، 68.

أبو محمد واندوق: 66.

أبو محمد بن الياسمين: 27.

أبو محمد عياش بن عبد الملك : 25.

المرتضى: 32، 45، 94، 125، 128، 126. 147.

ابن مردنیش: 9، 26، 28، 50، 54، 54، 68، 72، 86، 115، 154،

,211 ,210 ,208 ,207 ,184 ,216 ,215 ,214 ,213 ,212 ,235 ,231 ,228 ,224

.192 ,186 ,182

أبو المكارم المصري: 156.

ملول بن إبراهيم بن يحي الصنهاجي: 65.

المنتزي: 103.

ابن المنتصر: 156.

موسى بن نمرة: 64.

محمد بن يحي بن فانو: 145.

محمد بن يحى (قائد المرابطين): 146.

محمد بن واندين: 193.

مرزدغ الغماري: 146.

 كشاف الأنملام البشرية:

المطرزي: 3، 16.

ابن مطروح (والي طرابلس): 66.

أبو موسى (أخو الخليفة أبو يعقوب): 156.

أبو موسى عيسى: 43، 47.

معاوية بن أبي سفيان: 9.

المعتضد من بني عبد المؤمن: 38، 41.

المعتضد بالله أبو الحسن علي: 43.

المغيرة بن شعبة: 6.

المقوقس: 5.

المهدي بن تومرت: 9، 14، 15، 27،

.56 .53 .52 .51 .49 .29 .28

.78 .71 .70 .67 .65 .61 .57

.112 ،111 ،96 ،95 ،94 ،84

113، 115، 116، 118، 119،

120، 121، 221، 231، 124،

.129 .128 .127 .126 .125

.135 .133 .139 .135 .131

أبو موسى بن عمران التلمساني: 139.

أبو موسى بن المنصور: 56.

أبو الميمون: 11.

– ن–

النجاشي: 5.

—ه —

هرقل: 5.

أبا هريرة: 7.

ابن همشك: 31، 133، 184.

– و –

الوليد بن هشام بن المغيرة: 7.

أبو الوليد بن رشد: 130.

أبو الوليد بن هشام الأزدي: 157.

ابن وهري: 232.

– ي–

أبو يحيى (شقيق الخليفة المنصور): 146.

يحي بن إبراهيم الأصبحي الحكم المكنى أبو زكريا والمعروف بالخوذج: 52.

يحيى بن تميم الحمادي: 81.

يحي جامع التقاديم: 45.

أبو يحي بن أبي الحسن بن أبي عمران: 63.

أبو يحيى بن الخليفة يوسف: 67.

أبو يحي زكريا بن يحي بن سنان: 67.

يحي الصحراوي: 98، 143.

بن يحي بن العزيز بالله أمير بني حماد: 211.

يحي بن عيسى: 142.

يحي بن غانية: 217.

يحي المعتصم: 144.

يحي بن الناصر: 55.

يحي بن يغمور: 74.

أبو يعقوب يوسف بن سليمان: 67، 211.

.81 .80 .71 .68 .67 .62 .59
.102 .96 .92 .90 .85 .84 .83
.131 .130 .127 .121 .106
.158 .110 .109 .108 .132
.211 .203 .196 .184 .164
.224 .222 .221 .217 .216
.225

أبو يوسف حجاج الهواري: 152.

يوسف (أبو يعقوب) بن عبد المؤمن: 25 ،19 ،17 ،16 ،14 ،11،10 ،32 ،27،28 ،26 ،26 ،31 ،30 ،29 ،27،28 ،33 ،33 ،52 ،51 ،50 ،35 ،34 ،33 ،72 ،67 ،63 ،62 ،59 ،55 ،54 ،87 ،84 ،83 ،81 ،80 ،77 ،74 ،102 ،101 ،96 ،95 ،94 ،90 ،89 ،128 ،126 ،125 ،115 ,106 ،151 ،149 ،147 ،164 ،132 ،172 ،162 ،161 ،160 ،156 ،194 ،193 ،185 ،184 ,181 ,216 ،214 ،209 ،208 ،204 .231 ،230 ,228 ,217

يوسف بن تاشفين: 10، 139.

كشافه الأنملام البشرية: أبو يوسف حجاج: 28.

أبو يوسف أخو الخليفة يوسف: 67.

يوسف بن مردنيش: 215.

يوسف بن واندين: 139.

يصلاسن بن المعز: 107، 157.

أبو يعقوب بن سليمان: 209.

ابن يونس: 209.

## كشاف الأعلام الجغرافية

\_1 \_

أبذة: 25، 98، 224، 228.

أثربيجان: 81.

الأربس: 49.

أرغونة: 215.

أرغون: 14

أريولة: 39.

اسبانيا: 177، 226.

استجة: 229.

اسطبونة: 41.

الإسكندرية: 117، 149، 243.

اشبونة: 231.

156, 163, 164, 165, 166, 186

إشبيلية: 16، 17، 19، 26، 28، 29،

237، 240.

,211 ,210 ,209 ,208 ,207 ,229 ,225 ,224 ,214 ,213 ,212 ,237 ,235 ,234 ,232 ,231 ,230

أشير: 216.

الأطلس المتوسط: 144.

أغمات: 29، 149، 203.

إلبه: 228.

الأندلس: 11، 14، 19، 23، 28، 30، 36، 49، 44، 44، 45، 40، 36، 46، 47، 77، 48، 80، 77، 72، 67، 64، 63، 62، 59، 99، 96، 95، 92، 91، 85، 82، 81، 42، 118، 117، 110، 106، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154، 155، 154،

برشانة: 36.

برشلونة: 104.

برغواطة: 141، 142، 143، 223.

برغوس (مدينة بالأندلس): 96.

برقة: 221.

بزفالة: 180.

بسطة: 213، 214، 215.

بشج (حصن): 110.

بطليوس: 212، 230، 231.

بغداد: 48.

البلاد الجريدية: 81، 189، 217،

.221

بلاد نول (من السوس الأقصى): 177.

بلنسية: 37، 43، 54، 55، 75، 95، 95، 215، 227، 231.

بونة: 223.

بياسة: 24، 25.

بيت المقدس: 221.

.161, 175, 184, 186, 190, 191

193، 205، 205، 208، 208، 209،

215، 224، 223، 224، 225، 215

.232 ،232 ،231 ،230 ،228 ،227

أندوجر: 16، 44، 212، 213، 232.

أودغشت: 171.

ايجلى: 124، 189.

إيجيليز: 132.

إيطاليا: 204.

– ب

باجة: 252.

بجاية: 25، 30، 34، 37، 45، 75، 64، 75، 150، 149، 91، 150، 180، 171، 164، 171، 189، 171، 164، 171، 189،

.241 ،205 ،206 ،206 ،216 ،241

البحر الإدرياتيكي: 85.

بحر قزوين: 85.

البرتغال: 221، 224، 228، 230،

.231

.241 ,240 ,238 ,237 ,236

.201 ,200 ,198 ,197 ,196

تاجندويت: 137.

تادلا: 67، 95، 141، 182، 185، .186

تارودنت: 65، 85، 94، 95.

تازا: 29، 189.

تامسنا: 80، 137، 143، 175، 178، 178. | حربة: 198.

.221 تبسىة:

ترجالة: 228.

تقيوس: 217.

تلمسان: 26، 30، 33، 37، 54، 55، احبل زغوان: 186. 67، 75، 96، 163، 172، 176، جبل السبيكة: 211.

.188 .186

تنس: 29، 104.

تنسيفت: 45.

توزر: 239.

بيشة (بيزا): 8، 14، 73، 201، 204، أ تونس: 14، 43، 74، 92، 101، 149، .217 ،216 ،163 ،153 ،150 ،217 ،216 ،

.241 ,240 ,237 ,236

تينملل: 64، 73، 78، 93، 94، 95، ،169 ،158 ،133 ،127 .213 ،186

تيونوين: 137.

-ج-

جدميوة: 169، 213.

الجريد: 149.

الجزائر: 195، 216، 241.

**جزائر مزغنة:** 189.

حبال سقورة: 213.

حبل طارق: 91، 209، 210.

حبل غياتة: 145.

حبال فازاز: 186.

كشاف الأعلام البغر افية: ......

حصن منتانحس: 226.

الحمة: 217، 221.

- د

دانىة: 54، 67.

درعة: 186.

دكالة: 78، 85، 100، 142، 223.

- ر-

رباط الفتح: 43، 67.

رقالة: 138، 182.

ركراكة: 130، 131.

رندة: 214.

– ز–

الزاب: 179، 221.

زغبة: 95.

زميط: 221.

; ناتة: 78، 80، 195.

جزولة: 37، 99، 137، 138، 139» حصن قلية: 213.

.182 ,140

الجزيرة الخضراء: 40، 157، 211.

جنفسة: 64، 162.

. حنوة: 237، 238.

**- جيان: 75، 163، 186، 217، 211** 

.232 , 224 , 223

حيحل: 236، 237.

\_ح\_

حاحة: 78، 138.

الحيشة: 5، 17.

حزن دمر: 221.

حصن الأرك: 225.

حصن بلس: 213، 214.

حصن ترجالة: 226.

حصن محريط: 226.

حصن طمار: 225.

حصن العقاب: 227.

كشاف الأعلام البغرافية:

شريس: 99، 150.

شقر: 43، 149، 215.

شلب: 67، 80، 83، 195، 225.

شلبطرة: 36، 89، 102، 226، 227.

شنترين: 33، 53، 54، 224، 225، 232.

– ص–

الصحراء: 217.

صقلية: 237، 240.

صنهاجة: 57، 67، 96، 146، 148، 141، 151، 180، 195.

صنهاجة تاسرغت: 172.

صنهاجة الجبل: 137.

صنهاجة الظل: 82.

صنهاجة القبلة: 82.

الصين: 91، 132.

– ط–

طبنة: 186.

.241 ,222 ,176 ,172 ,171

سجلماسة: 37، 74، 83، 163، 195، 196.

سردانية: 241.

السودان: 178.

السوس: 67، 83، 138، 139، 182، 186. 186.

سطيف: 79.

سنت: 67.

– ش–

شاطبة: 27، 28، 54، 54، 67، 56. 156.

الشام: 5، 221، 221، 222.

شبرو: 221.

شرشال: 195.

كشاف الأنملام البغرافية:

طرابلس: 48، 81، 81، 149، 222، 222، 240.

طرابلس الغرب: 198.

طرشوشة: 23، 24.

طلبيرة: 67، 225، 231.

طليطلة: 81، 226، 228، 231، 233.

طنجة: 80، 91، 143.

- ع-

العراق: 9.

عنابة: 93.

– غ-

غانا: 203.

غليرة: 213.

غمارة: 15، 21، 20، 50، 67، 96، 96، 96، 96، 194، 191، 194، 195، 195. 195.

– ف –

فحص الجلاب: 25، 95، 212، 213.

فحص الهلال: 229.

فرنسا: 195.

فلسطين: 8.

الفندون: 213.

فيحانة: 215.

– ق –

قابس: 43، 82، 153، 186، 221.

قادس: 36.

قالمة (قالم): 25.

قرباقة: 213.

قرمونة: 208، 209.

القل: 190.

القلعة: 238.

قلعة بطربونة: 226.

قلعة جابر: 209.

قلعة رباح: 95، 225، 228.

قلمرية: 229.

القيروان: 185، 186، 221.

\_5 \_

كتامة: 224.

الكتبانية: 229.

كدميوة: 73.

كزولة: 65، 123، 148.

كنفيسة: 73.

كومية: 37، 73، 78، 95، 163.

كوينكة: 231.

- ل -

لشبونة: 224.

لمتونة: 179.

قرملة: 23، 24.

قرية همذان: 211.

قسطيلية: 217.

قسنطينة: 17، 25.

قشتالة: 35، 23، 103، 184، 224، 225. 231، 230، 231، 231،

القصبة الحمراء: 233.

قصبة تونس: 40.

قصبة المرية: 149.

قصر الفتح (قصر أبي دانس): 225، 231.

قطريونة: 25.

قفصة: 33، 34، 80، 82، 89، 90، 90، 101، 146، 145، 185، 186، 190، 221، 221،

كشاف الأعلام البغرافية:

لواتة: 151.

لورقة: 213، 215.

لوسا (ممر): 113.

ليون: 225، 226، 229، 230، 231.

– م

ماسة: 20.

مالقة: 35، 44، 68، 85، 156، 163، 163، 156، 223.

مدينة الفتح: 103.

مرتش: 232.

مرج الرقاد: 211.

المرية: 24.

مريلة: 41.

مرسية: 26، 35، 35، 36، 37، 46.

مستغانم: 186.

مسوفة: 78، 179.

المسيلة: 186.

المشرق الإسلامي: 193.

مصر: 5، 81، 84، 221، 222.

الغرب: 10، 11، 33، 13، 62، 64، 69، 69، 99، 99، 96، 95، 93، 85، 81، 80، 72، 136، 131، 126، 131، 136، 131، 126، 136، 131، 126، 157، 155، 150، 140، 182، 180، 171، 178، 180، 181، 190، 188، 186، 184، 243، 239، 233، 231، 202، 233، 231، 202،

المغرب الأقصى: 83، 123، 151.

المغرب الأوسط: 24، 149، 151، 216.

مكناسة: 43، 45، 54، 83، 100، 141، 142، 143، 149، 196. كشاف الأعلام البغر افية:

مكناسة الزيتون: 29.

مليانة: 216.

المهدية: 19، 20، 25، 29، 36، 66، 66، 100، 101، 102، 101، 102، 105، 150، 151، 208، 208، 216، 216، 221.

منورقة: 17.

الموصل: 8.

ميورقة: 17.

- ن –

نبارة: 226.

نفارا: 230.

نفزاوة: 217، 221.

نفطة: 217.

نفوسة: 221.

نقاوس: 186.

هر حدرة: 211.

نهر مراكش: 189.

هرغة: 57، 73، 78، 94، 169، 183، 213.

هسكورة: 57، 78، 147، 148.

هسكورة الجبل: 137.

هسكورة الظل: 73.

هسكورة القبلة: 73.

هنتاتة: 57، 78، 175، 213.

الهند: 132.

هنكيسة: 137، 182.

هيلانة: 43، 78.

– و –

واحات الجريد: 186.

وادي أم الربيع: 144.

وادي آش: 214، 224، 228.

وادى تنسيفت: 189.

وادي الحجارة: 226.

وادي دلير: 211.

وادي سوس: 189.

كشاف الأعلام البغرافية:

وادي شنيل: 214.

وادي القشتالي: 213.

الوادي الكبير: 229.

وادي أبي موسى: 221.

وبذة: 214، 228.

وهران: 93، 101، 183، 237، 238.

– ي–

يابرة: 25، 33، 34، 86،

.232 ,228

يابسة: 17.

اليسانة: 110.

اليمن: 5.

# قائمة المصادر والمراجع

# قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم (رواية ورش)

أولا: المحررات باللغة العربية:

### 1- المصادر:

- -01 ابن الآبار، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي (ت: 01هـ/1260م): إعتاب الكُتاب، تحقيق: صالح الأشتر، (دمشق: مطبوعات مجمع اللغة العربية، ط1، 1961م).
- -02 ...... : التكملة لكتاب الصلة، السفر الأول، (محريط: مطبعة روحس، 1886م).
- -03 الحزء الثاني، تحقيق وتعليق: حسين مؤنس، -03 (القاهرة: دار المعارف، ط2، 1985م).
- -04 ...... المقتضب من تحفة القادم، تحقيق: إبراهيم الأبياري، (القاهرة: دار الكتاب المصري، ط3، 1989م).
- -05 ابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبو الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني (ت: 630ه/ 1233م): الكامل في التاريخ، راجعه وصححه: محمد يوسف الدقاق،، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط4، 2003م).

<sup>(1)</sup> الترتيب الذي اعتمد عليه في البحث هو الألف بائي (على حروف المعجم). ولم يراع في الترتيب (ابن، أبو وأل التعريف).

- -06 الإدريسي، أبو عبد الله محمد بن محمد الحسني السبتي (ت: 560ه/ 1165م): المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس؛ مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في المحتراق الآفاق، (مطبع بريل، 1863م).
- -07 ابن أيبك، صلاح الدين خليل الصفدي (ت: 1459ه/1459م): **الوافي**بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط تركي مصطفى، الجزء السادس، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط1، 2000م).
- -08 ابن بشكوال، أبو القاسم خلف بن عبد الملك القرطبي (ت: 578ه/182م): كتاب الصلة ومعه كتاب صلة الصلة لابن الزبير، أبو جعفر بن إبراهيم الغرناطي (ت: 708ه/1308م): تحقيق: شريف أبو العلا العدوي، (القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، ط1، 2008م).
- -09 البيذق، أبو بكر علي الصنهاجي (ت: 555ه/1160م): أخبار المهدي بن تومرت، تحقيق وتقديم وتعليق: عبد الحميد حاجيات، (الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1975 م).
- -10 المقتبس من كتاب الأنساب في معرفة الأصحاب، تحقيق: عبد الوهاب بن منصور، (الرباط: دار المنصور، 1971م).
- 11- التادلي، أبو يعقوب يوسف بن يحي (ت: 628ه/1230م): التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تحقيق: أحمد التوفيق، (الرباط: منشورات كلية الآداب، ط2، 1997م).
- -12 التجاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن أحمد (ت: 717ه/ 1317م): رحلة التجاني، تقديم حسن حسني عبد الوهاب، (الدار العربية للكتاب ليبيا 1981م).
- 13- ابن تومرت، محمد (ت: 524ه/1129م): أعز ما يطلب، تحقيق وتقديم: عبد الغني أبو العزم، (مراكش: مؤسسة الغني للنشر- دار وليلي للطباعة والنشر، 1997م).

14- التجيبي، محمد بن أحمد بن عبدون (ق 6ه/ 12م): رسالة في الحسبة، ضمن كتاب ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب، دراسة وتحقيق: ليفي بروفنصال، (القاهرة: مطبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، 1955م).

- 15- الجرسيفي، عمر بن عثمان بن العباس: رسالة في الحسبة، ضمن كتاب ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب، دراسة وتحقيق: ليفي بروفنصال، (القاهرة: مطبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، 1955م).
- 16- الحميري، أبو عبد الله محمد بن عبد المنعم الصنهاجي السبتي (ت: 1327ه/727م): الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، (مكتبة لبنان، ط2، 1984 م).
- -17 .... : صفة جزيرة الأندلس منتخبة من كتاب الروض المعطار في خبر الأقطار، نشر وتصحيح وتعليق، إ.لا.في بروفنصال، (د.م، ط2، 1988 م) .
- -18 الخبلي، أبو يعلى محمد بن الحسين الفراء (ت: 458ه/ 1065م): الأحكام السلطانية، صححه وعلق عليه: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الكتب العلمية، 2000م).
- 19- ابن الخطيب، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الغرناطي (ت: 1375/1776م): تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام-، تحقيق وتعليق: أحمد مختار العبادي ومحمد إبراهيم الكتاني، (الدار البيضاء: دار الكتاب، 1964م).
- -20 ...... : **الإحاطة في أخبار غرناطة**، الجزء الأول، تحقيق: محمد عبد الله عنان، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط2، 1973م).
  - 21 ... ... : الحلل الموشية في الأخبار المراكشية، (تونس، 1329ه).

- -23 ابن حلدون، أبو زكريا يحي ابن أبي بكر محمد بن محمد بن الحسن (الجزائر: مطبعة ت: 780ه/1478): بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، (الجزائر: مطبعة بيير بونطانا الشرفية، 1903م).
- 24- ابن حلدون، أبو زيد عبد الرحمان بن محمد الحضرمي (ت: 808ه/1405م): العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، الجزء السادس، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1،1992م).
- -25 ...... : المقدمة، حققها وقدم لها وعلق عليها عبد السلام الشدادي، (الدار البيضاء، ط1، 2005م).
- -26 ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت:1280ه/1282م): وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، 1975م).
- -27 ابن دحية، أبو الخطاب عمر بن حسن الكلبي السبتي (ت: 633ه/1235م): المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق: إبراهيم الأبياري وحامد عبد الجيد وأحمد أجمد بدوي، مراجعة: طه حسين، (بيروت: دار العلم للجميع للطباعة والنشر والتوزيع، 1955م).
- 28- ابن أبي دينار، عبد الله الشيخ محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرواني (ت: 28- 1681م): كتاب المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، (مطبعة الدولة التونسية، ط1، 1286ه).
- 29 الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي أحمد بن عثمان (ت: 748ه/ 20 من كتاب التكملة، تحقيق: بشار عواد معروف، (دار الغرب 1374م): المستملح من كتاب التكملة، تحقيق: بشار عواد معروف، (دار الغرب الإسلامي، ط1، 2008م).

- -30 الرعيني، أبو الحسن على بن محمدبن على الإشبيلي (ت:1268ه/1268م): برنامج شيوخ الرعيني، تحقيق: إبراهيم شبوح، (دمشق: مطبوعات إحياء التراث القديم، 1962م).
- -31 ابن أبي زرع، أبو الحسن على الفاسي (حي سنة 726ه/ 1326م): الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك وتاريخ مدينة فاس، (الرباط: صور للطباعة والوراقة، 1972م).
- -32 ... ... : الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية، (الرباط: دار المنصور، 1972م).
- -33 الزركشي، أبو عبد الله محمد بن إبراهيم (حي سنة 894ه/ 1489م): تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية، تحقيق وتعليق: محمد ماضور، (تونس: المكتبة العتيقة، ط2، 1966م).
- -34 الزهري، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر الأندلسي (حي سنة 555ه/160ه): كتاب الجغرافية وما ذكرته في الحكماء من العمارة وما في كل جزء من الغرائب والعجائب تحتوي على الأقاليم السبعة وما في الأرض من الأميال والفراسخ، تحقيق: محمد حاج صادق، بور سعيد: مكتبة الثقافة الدينية، د.ت.
- 35 ابن سعيد، أبو الحسن علي بن موسى الأندلسي(ت: 1286ه/1286م): اختصار القدح المعلى في التاريخ المحلى، اختصره: أبو عبد الله بن حليل، تحقيق: إبراهيم الأبياري، (دار الكتب الإسلامية، ط2، 1980م).
- -36 ....... : رايات المبرزين وغايات المميزين، تحقيق وتعليق: محمد رضوان الداية، (طلاس للدراسات والترجمة والنشر، ط1، 1987م).
- -37 ...... : كتاب الجغرافيا، حققه ووضع مقدمته وعلق عليه: إسماعيل العربي، (بيروت: منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1970م).

- 38- ... ... : **المغرب في حلى المغرب**: تحقيق: شوقي ضيف، (القاهرة: دار المعارف، ط4، 2009م).
- -39 السقطي، أبو عبد الله محمد بن أبي محمد المالقي: كتاب في آداب الحسبة، (د.ن، د.ت).
- -40 السيوطي، حلال الدين عبد الرحمان (911ه/1505م): بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، الجزء الأول، تحقيق: أبو الفضل إبراهيم، (دار الفكر، ط2، 1979م).
- -41 أبو شامة، شهاب الدين عبد الرحمان بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي الدمشقي (ت: 1267ه/126م): كتاب الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية، حققه وعلق عليه إبراهيم الزيبق، ط1، (بيروت: مؤسسة الرسالة للنشر والتوزيع، ط1،7997م).
- -42 ابن صاحب الصلاة، أبو مروان عبد الملك بن محمد الباجي (حي594ه/1198م): المن بالإمامة تاريخ بلاد المغرب والأندلس في عهد الموحدين-، السفر الثاني، تحقيق: عبد الهادي التازي، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط3، 1987م).
- -43 الضبي، أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة (599ه/ 1203م): بغية الملتمس
   في تاريخ رجال أهل الأندلس، (دار الكتاب العربي، 1967 م).
- -44 ابن عبد الملك، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الأنصاري الأوسي المراكشي (ت:703ه/1303م): الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، السفر الأول، تحقيق ابن شريفة، (بيروت: دار الثقافة، د.ت).
- 45 ...... : الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، بقية السفر الرابع، تحقيق: إحسان عباس، بيروت: دار الثقافة، 1964م.

- -46 ... ... : الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، السفر الخامس، عملية عباس، بيروت: دار الثقافة، 1965م.
- -47 .... : الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، السفر السادس، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار الثقافة، 1973م).
- -48 ...... : الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، السفر الثامن، تحقيق: محمد بن شريفة، (الرباط: منشورات أكاديمية المملكة المغربية، 1984م).
- -49 عبد الواحد المراكشي، أبو محمد بن علي التميمي (ت: 647ه/ 1249م): المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق: محمد سعيد عريان، (القاهرة، 1962م).
- -50 ابن عذاري، أبو العباس أحمد بن محمد المراكشي (حي سنة 712ه/ 1312م): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب قسم الموحدين الجزء الخزء الثالث، تحقيق: محمد إبراهيم الكتاني وآخرون، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1985م).
- 51 ... ... : البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، الجزء الرابع، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار الثقافة، ط3، 1983م).
- -52 ابن عسكر، أبو عبد الله محمد بن علي بن عبيد الله بن الخضر بن هارون الغساني (ت: 636ه/ 1238م) وابن خميس، أبو بكر محمد بن محمد بن علي (ت: 128هه/128م): أعلام مالقة: تقديم وتخريج وتعليق: عبد الله المرابط الترغي، (دار الغرب الإسلامي، دار الأمان للنشر، ط1، 1999م).
- 53- ابن عميرة، أحمد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن أحمد (ت: 58ه/1259م): رسائل ابن عميرة الديوانية القرن السابع الهجري-، دراسة وتحقيق: أحمد عزاؤي، (الرباط: مطبعة ربانيت، ط1، 2008م).

- -54 ابن غازي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد العثماني المكناسي (ت:919ه/1513م): الروض الهتون في أخبار مكناسة الزيتون، (الرباط، 1952م).
- -55 الغبريني، أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله (ت:1305/م): عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، حققه وعلق عليه: عادل نويهص، ط2، (بيروت: منشورات دار الأفاق الجديدة، ط2، 1979م).
- -56 الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد (ت: 505ه/1161م) : إحياء علوم الغزالي، (دراسة وتحليل: بدوي طبانة، كرياطة فوترا، د.ت).
- 57 ابن القاضي: أبو العباس أحمد بن محمد المكناسي (ت:1026ه/1616 م): جذوة الإقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، (الرباط: دار المنصور للطباعة والوراقة، 1973 م).
- 58 ابن القطان، أبو محمد حسن بن علي بن محمد بن عبد الملك (حي سنة 125هه/1252م): نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق: محمود علي مكي، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1990 م).
- -59 القلقشندي، أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد بن عبد الله، الشهاب بن الجمال بن أجمد بن عبد الله، الشهاب بن الجمال بن أب اليمن القاهري الشافعي(ت: 1476ه/1476م): صبح الأعشى في صناعة الإنشا، الجزء الأول، (القاهرة: دار الكتب المصرية، 1922م.
- -60 ... ... : صبح الأعشى في صناعة الإنشا، الجزء الخامس، القاهرة: المطبعة الأميرية، دار الكتب الخديوية، 1915م.
- 61 61 الطبعة الأميرية، دار الكتب الخديوية، 1915م).
- -62 ... ... : صبح الأعشى في صناعة الإنشا، الجزء العاشر، (القاهرة: المطبعة الأميرية، دار الكتب السلطانية، 1916م).

- 63 ... ... : صبح الأعشى في صناعة الإنشا، الجزء الرابع عشر، (القاهرة: المطبعة الأميرية، دار الكتب السلطانية، 1919م).
- حدية (-64 13 12): رسائل موحدية (-64 13 13) حديث الإنشاء الموحدية
- مجموعة جديدة تحقيق ودراسة: أحمد عزاوي، (القنيطرة المغرب: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ط1، 1995م).
- 65 ...... : مجموع رسائل موحدية، نشرها ليفي بروفنصال، (الرباط: المطبعة الاقتصادية، 1941م).
- 66 الكتبي، أبو عبد الله محمد بن شاكر الدراني الدمشقي (ت:764ه/ 1363م): فوات الوفيات والذيل عليها، تحقيق: الجزء الثاني، إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، د.ت).
- -67 الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي (ت: 058ه/458م): الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي، (الكويت: دار ابن قتيبة، ط1، 1989م).
- 68 ـ ... ... : أدب الوزير للماوردي المعروف بقوانين الوزارة وسياسة الملك، تصحيح: حسن الهادي حسين، (القاهرة: مكتبة الخانجي، 1994م).
- 69- المطرزي، أبو الفتح ناصر الدين بن عبد السيد بن علي (ت: 610ه/ 1213م): المغرب في ترتيب المعرب، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت).
- 70- ابن مغاور، أبو بكر الشاطبي (ت: 587ه/ 1191م): حياته و آثاره، دراسة و تقيق: ابن شريفة، (د.م، 1994م).
- 71 ابن منظور، جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي بن أحمد بن أبي القاسم بن حقبة (711ه/1311م): **لسان العرب**، تحقيق: عبد الله علي الكبير ومحمد أحمد حسب الله وهشام محمد الشاذلي، (القاهرة: دار المعارف، د.ت).

- -72 مؤلف مجهول (حي سنة 587ه/1911م): الاستبصار في عجائب الأمصار 20 وصف مكة والمدينة ومصر وبلاد المغرب ق6ه/ 12م-، تعليق: سعد زغلول عبد الحميد، (دار الشؤون الثقافية العامة، د.ت).
- 73 مؤلف من العصر الموحدي: "رسائل نادرة وتراجم أندلسية"، عرض وتقديم: إدريس العلوي البلغيثي، مجلة المناهل، ع89/38 م، ص243 291.
- 74 المقري، أبو العباس أحمد بن محمد القرشي التلمساني (ت: 1632م): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، الجزء الرابع، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، 1988م).
- 75 ... ... : **نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب**، الجزء الخامس، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، 1988م).
- 76 ... ... : **نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب**، الجزء السادس، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، د.ت).
- 77 النباهي، محمد بن أبي القاسم أحمد بن أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد يكنى أبا الوليد (حي سنة 793ه/1390م): تاريخ قضاة الأندلس وسماه المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي، (بيروت: دار الآفاق الجديدة، ط5، 1983م).
- 78 النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل (ت: 948ه/948م): صناعة الكتاب، تحقيق: بدر أحمد ضيف، (بيروت: دار العلوم العربية، ط1، 1990م).
- 79 النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (733ه/ 1332م): فاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: عبد الجيد ترحيني، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 2004م.
- -80 الوزان، الحسن بن محمد الفاسي (حي 957ه/1550م): وصف إفريقيا، ترجمة: محمد حجي ومحمد الأخضر، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط2، 1983م).

- 81- الونشريسي، أبو العباس أحمد بن يحي التلمساني (ت1508ه/1508م): كتاب الولايات ومناصب الحكومة الإسلامية والخطط الشرعية، نشر وتعليق: محمد الأمين بلغيث، (لافوميك، د. ت).
- -82 اليافعي، أبو محمد عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان اليمني المكي (ت: 82ه/1367م): مرآة الجنان وعبرة اليقضان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه: خليل المنصور، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1997م).
- -83 ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي البغدادي (ت: 626ه/ 1228م): معجم البلدان، الجزء الأول، (بيروت: دار صادر، 1977م).

### 2- المراجع:

### أ- الكتب المطبوعة:

- -84 أحمد، عبد الرزاق أحمد: الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى، (دار الفكر العربي، ط3، 1999م).
- 85- بوتشيش، إبراهيم القادري: مباحث في التاريخ الاجتماعي بالمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، (بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2000م).
- -86 ... ... : مقالات في تاريخ الغرب الإسلامي خلال عصري المرابطين والموحدين، ط1، (مكناس: مطبعة سجلماسة، ط1، 2007م).
- -87 بوعزيز، يحي: مدينة وهران عبر التاريخ ويليه مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط ويليه المساجد العتيقة في الغرب الإسلامي، (دار البصائر للنشر والتوزيع، طبعة خاصة، 2009 م).
- -88 بولطيف، لخضر محمد: فقهاء المالكية والتجربة السياسية الموحدية في الغرب الإسلامي، للفكر الإسلامي، ط1، الإسلامي، (الولايات المتحدة الأمريكية: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 2009م).

- 89- التليلي، عبد الرحمان: **ابن رشد الفيلسوف العالم،** (تونس: المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة، 1998م).
- 90 الجابري، محمد عابد: ابن رشد سيرة وفكر دراسة ونصوص، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 1998م).
- 91 الجبري، عبد المتعال محمد: أصالة الدواوين والنقود العربية، (القاهرة: مكتبة وهبة، ط1، 1989 م).
- 92 حورجي، زيدان: تاريخ التمدن الإسلامي، (بيروت: منشورات دار مكتبة الحياة، د.ت).
- 93 الجيلالي، عبد الرحمان: تاريخ الجزائر العام، الجزء الثاني، ط8، (الجزائر: شركة دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، ط8، د.ت).
- 94 حاجيات، عبد الحميد: الجزائر في التاريخ العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني ، (الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1984م).
- 95 الحجي، عبد الرحمان علي: التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة 92 711/0798 م-، ط2، بيروت: دار القلم، 1981.
- 96 حسن، إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي-العصر العباسي الثاني في الشرق ومصر والمغرب والأندلس447- والاجتماعي-العصر العباسي الثاني في الشرق ومصر والمغرب والأندلس447- والاجتماعي-العصر العباسي الثاني في الشرق ومصر والمغرب والأندلس656 مكتبة النهضة النهضة المصرية، ط14، 1996م).
- 97 حسن، حسين الحاج: النظم الإسلامية، (بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 1987م).
- 98 حسن، على حسن: الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس عصر المرابطين والموحدين -، ط1، (مصر: مكتبة الخانجي، ط1، 1980 م.

- 99- حلاق، حسان: دراسات في تاريخ الحضارة الإسلامية، (بيروت: دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ط1، 1999 م).
- -100 الخربوطلي، على حسني: الحضارة العربية الإسلامية حضارة السياسة والإدارة والقضاء والحرب والاجتماع والاقتصاد والتربية والتعليم والثقافة والفنون-، (مصر: مكتبة الخانجي، ط2، 1994 م).
- 101- أبو حليل، شوقي: الحضارة العربية الإسلامية، وموجز عن الحضارات السابقة -، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1994م).
- -102 ... ... : العقاب بقيادة أبي عبد الله محمد الناصر، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1979م).
- 103 الدراجي، بوزياني: القبائل الأمازيغية أدوارها مواطنها أعيالها (دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، 2007م).
- 104 دندش، عصمت عبد اللطيف: الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين 104 محصر الطؤائف الثاني 510ه 546ه/ 1116 1151م-، (لبنان: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1988م).
- 105- الرشيد، محمد: عصر المنصور الموحدي- أو الحياة السياسية والفكرية والدينية في المغرب من سنة 580ه إلى سنة 595ه، (مطبعة الشمال القسنطيني، د.ت).
- 106 أبو رميلة، هشام: علاقات الموحدين بالممالك النصرانية والدول الإسلامية في الأندلس، ط1، (عمان: دار الفرقان، ط1، 1984م).
- 107 الزحيلي، محمد: تاريخ القضاء في الإسلام، لبنان: دار الفكر المعاصر، دمشق: دار الفكر،1995م.
- 108- الزركلي، خير الدين: **الأعلام**، (بيروت: دار العلم للملايين، ط15، 2002م).

- -109 زغروت، فتحي: الجيوش الإسلامية وحركة التغيير في دولتي المرابطين والموحدين(المغرب والأندلس)، ط1، (القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط1، 2005م).
- 110- زناني، أنور محمود: مصادر تاريخ المغرب والأندلس- المصادر- المراجع- الدوريات-، (سحر للنشر، ط1، 2008م).
- 111- زنبير، محمد: المغرب في العصر الوسيط الدولة- المدينة- الاقتصاد-، تنسيق: محمد المغراوي، (الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، ط1، 1999م).
- 112 السائح، الحسن: الحضارة الإسلامية في المغرب الإسلامي، (الدار البيضاء: دار الثقافة للنشر والتوزيع، ط2، 1986م).
- 113 سالم، السيد عبد العزيز والعبادي، أحمد مختار: تاريخ البحرية الإسلامية في المغرب والأندلس، (بيروت: دار النهضة العربية، 1969م).
- 114 سالم، السيد عبد العزيز: تاريخ مدينة المرية الإسلامية قاعدة أسطول الأندلس، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة للطباعة والنشر، 1984م).
- -115 ... ... تاريخ المغرب الكبير العصر الإسلامي دراسة تاريخية وعمرانية وأثرية –، (بيروت: دار النهضة العربية، 1981م).
- -116 سامعي، إسماعيل: تاريخ الأندلس الاقتصادي والاجتماعي، (قسنطينة: منشورات مكتبة اقرأ، ط1، 2007م).
- 117 سانشيز، إكسبيراثيون غارثيا: الزراعة في إسبانيا المسلمة ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الخضارة العربية الإسلامية في الأندلس ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير: سلمى الخضراء الجيوسي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1998 م).

- 118- السعيدي، ع: توحيد المغرب في عهد الموحدين، ضمن كتاب تاريخ إفريقيا العام- إفريقيا من القرن الثاني عشر إلى القرن السادس عشر-، إشراف: ح.ت. نياني، (باريس: اليونسكو، 1988م).
  - 119 السعيد، محمد محيد: بحوث أندلسية، (منشورات المجمع العلمي، 2001 م).
- -120 سيفر، لخضر: التاريخ السياسي لدول المغرب الإسلامي، (الجزائر: الأمل للدراسات، 2006م).
- 121 السمرائي، خليل إبراهيم وطه، عبد الواحد ذنون ومطلوب، ناطق صالح: تاريخ العرب وحضارهم، ط1، ( ليبيا: دار الكتاب الجديد المتحدة، ط1، 2000م).
- 122 سويدان، طارق محمد: **الأندلس التاريخ المصور**، مراجعة وتدقيق لغوي: راتب المصري، (الكويت: مطابع المجموعة الدولية، ط1، 2005م).
- 123 السيد، محمود: تاريخ دولتي المرابطين والموحدين، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة، 2007 م).
- -124 سيسالم، عصام سالم: جزر الأندلس المنسية التاريخ الإسلامي لجزر البليار 124 م- ، (بيروت: دار العلم للملايين، ط1، 1984م).
- 125 الشريف، عمر: نظم الحكم والإدارة في الدولة الإسلامية دراسة مقارنة-، (مكتبة الإسكندرية، 1991م).
- -126 الصلابي، على محمد محمد: إعلام أهل العلم والدين بأحوال دولة الموحدين، ط1، (القاهرة: دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط1، 2002م).
- 127 طه، جمال: الحياة الاجتماعية بالمغرب الأقصى العصر المرابطي والموحدي، (الإسكندرية: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1، 2004م).
- 128 عبادة، الفتاح: سفن الأسطول الإسلامي وأنواعها ومعداتها في الإسلام، (مصر: مطبعة الهلال، 1913م).

- 129 الطيبي، أمين توفيق: ودراسات وبحوث في تاريخ المغرب، الجزء الثاني، (تونس: الدار العربية للكتاب، 1997 م).
- -130 العبادي، أحمد مختار: صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2000م).
- 131- العباس بن إبراهيم، أبو الفضل بن محمد المراكشي (ت: 1378ه/ 1958م): الإعلام بمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام، الجزء الثامن، مراجعة: عبد الوهاب منصور، ط2، (الرباط: المطبعة الملكية، ط2، 1993 م).
- -132 عبد الحميد، سعد زغلول: تاريخ المغرب العربي الموحدون: مصامدة السوس الجباليون المرابطين تأسيس الدولة وقيامها -500 -558 / 1100 السوس الجزء الخامس، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2003م).
- 133 135 170 134 المؤرب العربي أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن 136 170 184 المغرب العربية: منشأة المعارف، 158 184 منشأة المعارف، 2004م).
- -134 م..... : تاريخ المغرب العربي المنصور الموحدي 580ه 590ه/. ...... : تاريخ المغرب العربي المنصور الموحدي 580ه 590ه/. ..... ... : تاريخ المغرب العربي المغرب العربي 134ه 1184هم 1199هم الجزء السابع، (الإسكندرية: منشأة المعارف، 2005م).
- -135 عبد الرازق، أحمد: الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى، (القاهرة: دار الفكر العربي، ط3، 1999 م).
- 136 عزاوي، أحمد:قضايا تاريخية خلال العصرين الموحدي والمريني دراسة وثائقية -، (عالم الفكر، ط1، 2010م).
- 137 ...... : رسائل موحدية جديدة –، الجزء الثاني, (القنيطرة المغرب : منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ط1، 1995م).

- 138 عنان، محمد عبد الله: دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثالث عصر المرابطين وبداية الدولة الموحدية، المرابطين وبداية الدولة الموحدية، الحزء الأول، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط2، 1990 م).
- -139 ....... : دولة الإسلام في الأندلس، العصر الثالث عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس عصر الموحدين والهيار الأندلس الكبرى الجزء الثانى، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط2، 1990 م).
- -140 ...... : دولة الإسلام في الأندلس عصر الموحدين -، الجزء الخامس، (القاهرة: مكتبة الخانجي، 2001م).
- 141 علام، عبد الله: الدولة الموحدية بالمغرب في عهد عبد المؤمن بن علي، (مصر: دار المعارف،1971 م).
- 142 الغناي، مراجع عقيلة: سقوط دولة الموحدين، (بنغازي: منشورات جامعة قار يونس، ط2، 2008م).
- 143 الغناي، مراجع عقيلة: قيام دولة الموحدين، (بنغازي: منشورات جامعة قار يونس، ط2، 2008م).
- 144 غيشار، بيير: التاريخ الاجتماعي لإسبانيا المسلمة من الفتح إلى نهاية حكم الموحدين من بداية القرن الثامن إلى نهاية القرن الثامن عشر صمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير: سلمى الخضراء الجيوسي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1998م).
- 145 فكري، أحمد: **قرطبة في العصر الإسلامي تاريخ وحضارة -**، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة للطباعة والنشر والتوزيع، 1983م).
- 146- القادري، إبراهيم القادري: **الإسلام السري في المغرب العربي**، (القاهرة: سينا للنشر، ط1، 1995م).

- 147 ابن قربة، صالح: عبد المؤمن بن علي مؤسس دولة الموحدين، (الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1911م).
- -148 القرقوطي، معمر الهادي محمد: جهاد الموحدين في بلاد الأندلس- 541 148 القرقوطي، معمر الهادي محمد: جهاد الموحدين في بلاد الأندلس- 541 148 م).
  - 149 كنون، عبد الله: **النبوغ المغربي،** (طنجة، ط2، 1960م).
- 150- لقبال، موسى: الحسبة المذهبية في بلاد المغرب العربي- نشأتها وتطورها-، (الجزائر: الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، ط1، 1971م).
- 151 مؤنس، حسين: تاريخ المغرب وحضارته من قبيل الفتح الإسلامي إلى الغزو الفرنسي دول المرابطين والموحدين والحفصيين –، الجزء الثاني، (بيروت: العصر الحديث للنشر والتوزيع، ط1، 1992م).
- -152 مرعي خلف الله، ابتسام: العلاقات بين الخلافة الموحدية والمشرق الإسلامي -152 مرعي خلف الله، ابتسام: (دار المعارف، 1985م).
- 153 مزاري، توفيق: النشاط البحري، بالمغرب الإسلامي في عهدي الموحدين والمرابطين، (تلمسان: حسور للنشر والتوزيع، 2011م).
- 154 أبو مصطفى، كمال: جوانب من حضارة المغرب الاسلامي من خلال نوازل الونشريسي ، (الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة ، 1997 م).
- 155- ابن منصور، عبد الوهاب: قبائل المغرب، الجزء الأول، (الرباط: المطبعة الملكية، 1968م).
- 156 المنوني، محمد، حضارة الموحدين، (الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، ط1، 1989م).
- 157 موسى، عز الدين: النشاط الاقتصادي في المغرب الإسلامي خلال القرن السادس الهجري، ط1، (بيروت: دار الشروق، ط1، 1983م).

- 158 ... ... : **دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي،** (بيروت: دار الشروق، ط1، 1983م).
- 159 ... ... : الموحدون في الغرب الإسلامي تنظيماهم ونظمهم، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1990م).
- -160 الناصري، أحمد بن حالد السلاوي: الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى 160 الدولتان المرابطية والموحدية، الجزء الثاني، تحقيق: محمد الناصري وجعفر الناصري، (الدار البيضاء: دار الكتاب، 1994م).
- 161 النجار، عبد الجيد: تجربة الإصلاح في حركة المهدي بن تومرت الحركة الموحدية بالمغرب أوائل القرن السادس الهجري-، (هيردن فرحينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط1، 1995م).
- -162 ... ... : المهدي بن تومرت أبو عبد الله محمد بن عبد الله المغربي السوسي المتوفى سنة 524/ 1129 حياته وآراؤه وثورته الفكرية والاجتماعية وأثره في المغرب، (دار الغرب الإسلامي، ط1، 1983م).
- -163 ولد داداه، محمد: مفهوم الملك في المغرب من انتصاف القرن السابع ولد داداه، محمد: مفهوم الملك في المغرب من انتصاف القرن السابع دراسة في التاريخ السياسي من (لبنان: دار الكتاب اللبناني، القاهرة: دار الكتاب المصري، ط1، 1977م).

### ب- الموسوعات:

- 164- زبيب، نحيب: الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس، تقديم: أحمد ابن سودة، (بيروت: دار الأمير للثقافة والعلوم، ط1، 1995 م).
  - -165 عثمان، عبد الستار: موسوعة عالم المعرفة المدينة الإسلامية -، (1978).
- 166 الغنيمي، عبد الفتاح مقلد: موسوعة المغرب العربي المغرب العربي بين الفاطميين والمرابطين والموحدين، المغرب العربي بين بني زيري وبني هلال وبني حماد، دراسة في التاريخ الإسلامي، (القاهرة: مكتبة مدبولي، ط1، 1994 م).

-167 موسوعة الثقافة التاريخية والأثرية والحضارية- التاريخ الإسلامي- الإسلام في المغرب وأروبا-، (القاهرة: دار الفكر العربي، 2008 م).

### ج- الرسائل المرقونة:

- 168 المولى، حكيمة: الأشكال النثرية في الأدب المغربي القديم العهد الموحدي غوذجا مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب المغربي القديم، (حامعة الحاج لخضر: كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية وآداها –، السنة الجامعية 2008 2009 م).
- -169 باقة، رشيد: نشاط جنوة الصليبي والتجاري في سواحل بلاد المغرب من القرن الثاني عشر إلى القرن الخامس عشر ميلادي، ( من السادس إلى التاسع الهجري)، أطروحة لنيل شهادة دكتوراه دولة في التاريخ، اختصاص تاريخ العصور الوسطى، (قسنطينة: حامعة الأمير عبد القادر، 2006- 2007م).
- -170 شرقي، نوارة: الحياة الاجتماعية في الغرب الإسلامي في عهد الموحدين 170 شرقي، نوارة: الحياة الاجتماعية في الغرب الإسلامي في عهد الموحدين التاريخ التاريخ التاريخ السنة العرب (جامعة الجزائر: كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية قسم التاريخ السنة الجامعية 2007 م).
- -171 العابد، وردة: القيادة العسكرية في الثغر الأدنى والأعلى بالأندلس في ق5ه حتى ق6ه (ق11-12م)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الوسيط تخصص تاريخ وحضارة بلاد الأندلس، (جامعة منتوري قسنطينة، 2007م).
- -172 عابد، يوسف: الموحدون في بلاد المغرب، 515-595ه/ 1190 -172م- عابد، يوسف: الموحدون في بلاد المغرب، 1190-595ه/ 1190

الدولة في التاريخ الإسلامي-، (قسنطينة: جامعة الأمير عبد القادر، السنة الجامعية: 2006-2007م).

- 173 غربي، بغدد: خطة الكتابة على عهد الموحدين، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ والحضارة الإسلامية، (جامعة وهران: كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية قسم الحضارة الإسلامية قسم الحضارة الإسلامية العلوم الإسلامية على عهد المعية 2006 2007 م).
- -174 فيلالي، بلقاسم: التعليم والدعوة الموحدية 510-524ه/ 1116 منتوري- 1129م، مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في التاريخ الإسلامي، (جامعة منتوري- قسنطينة-، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، السنة الجامعية، 2003 م).
- -175 مغراوي، محمد: خطة القضاء بالمغرب في الدولة الموحدية -175 الرباط: 126ه/1211 1269م، بحث لنيل دبلوم الدراسات العليا في التاريخ، (الرباط: حامعة محمد الخامس- كلية الآداب والعلوم الانسانية-، 1986-1987م).
- 176- المغراوي، محمد: العلماء والصلحاء والسلطة بالمغرب والأندلس في عصر الموحدين، أطروحة لنيل دكتوراه الدولة في التاريخ، (الرباط: جامعة محمد الخامس- أكدال-، السنة الجامعية 1422–1423/ 2001–2001 م).
- -1014 موسى: الجيش في العهد الحمادي 405ه- 547ه/ 1014-1152م، (رسالة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الوسيط، 2000- 2001م).

### د- الجلات والدوريات:

- 178 بوتشيش، إبراهيم القادري: "تطور الفلاحة في مكناس من عصر المرابطين إلى أواخر العصر المريني"، مجلة المناهل (الرباط)، ع38/ 1989م، ص204 205.
- 179 بولقطيب، الحسين: "مشاكل الأسواق ومعوقات العمل التجاري خلال عصر الموحدين"، مجلة المناهل (الرباط)، ع16/ 2000م، ص 293، 293.

- -180 همدان، محمد العلمي: "أدباء المغرب في العصر المريني- مالك بن المرحل -180 همدان، محمد العلمي: "أدباء المغرب في العصر المريني- مالك بن المرحل -604 همدان، محمد العلمي: "أدباء المغرب في عصره"، محمد العلمي: "أدباء المخربة في عصره"، محمد العلمي: "أدباء المغربة في عصره"، محمد العلمي: "أدباء المغربة في العصر المريني- مالك بن المرحل (الرباط)، عالم العلمي: "أدباء المغربة في العصر المريني- مالك بن المرحل (الرباط)، عالم العلمي: "أدباء المغربة في العصر المريني- مالك بن المرحل (الرباط)، عالم العلمي: "أدباء المغربة في العصر المريني- مالك بن المرحل (الرباط)، عالم العلمي: "أدباء المغربة في العصر المريني- مالك بن المرحل (المرباط)، عالم العلمي: "أدباء المغربة في العصر المرباط)، عالم العربة في العربة
- 181 حليفة، رمضان المبروك: "سيطرة النورمان على شمال إفريقيا"، مجلة كلية الدعوة الإسلامية (ليبيا)، ع8/1989م، ص319–326.
- 182 الشاهدي، الحسن " تاريخ الموحدين ومذهبهم من خلال رسائل موحدية"، مجلة دعوة الحق (الرباط)، ع3/ 1980 م، ص 103 108.
- 183 عبد العليم، أنور:" الملاحة وعلوم البحار عند العرب "، عالم المعرفة، 13 سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1979م.
- 184 عزاوي، أحمد: "ذيل على رسائل موحدية قراءة تاريخية لرسائل شاطبية-"، محلة دعوة الحق (الرباط)، ع 350/مارس 2000م، ص102 127.
- -185 العمراني، عبد الله: "الموحدون والحضارة أبو الوليد بن رشد"، مجلة دعوة الحق (الرباط)، ع5/ مارس 1966م، 98- 102.
- -186 عمد بن معمر: " رسالة جوابية من أهل الرباط وسلا عن كتاب الخليفة الموحدي الرشيد حول بيعة أهل تلمسان"، المجلة الجزائرية للمخطوطات (وهران)، ع2و 2004-2005م، ص25-26.
- -187 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين 540ه- 187م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين 646ه (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، حسين سيد عبد الله: "فلاحو فاس في عصر الموحدين (القاهرة)، 646م/646 مراد، والقاهرة)، وقائع تاريخية في الموادين (القاهرة)، وقائم تاريخية في الموادين (القاهرة)، وقائع تا
- 188 المغراوي، محمد: "تطور علاقة السلطة الموحدية بفقهاء المذهب المالكي إلى عهد يعقوب المنصور" مجلة آفاق التراث والثقافة (الإمارات العربية المتحدة)، ع31/ 2000م، ص24–33.

189 – فملة شهاب أحمد: "الأهمية الإستراتيجية لجبل طارق عند العرب والمسلمين خلال القرون الوسطى 92 – 867ه/ 711 – 1462م"، مجلة آفاق الثقافة والتراث (الإمارات العربية المتحدة)، ع16/ مارس 1997 م، ص67 – 73.

### المعاجم والقواميس: -3

- 190 الفيروز آبادي، محد الدين محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة في مؤسسة الرسالة، إشراف محمد نعيم العرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ط8، 2005م).
- 191 مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط، (مصر: مكتبة الشروق، ط4، 2004م). ثانيا: المحررات باللغة الأجنبية:

### 1-في لغتها الأصلية:

- 192- Abd Allah Laroui: L'histoire du Maghreb- Un essai de synthèse-, paris, 1976.
- 193- E Fagnan: Listoire des Almohades d'après Abd El Wah'id Merrâkechi, Revue Afrika, Volume 13, Alger, A. Jourdane libraire éditeur, 1893.
- 194– Ernest Mercier: Histoire de l'afrique septentrionale berbérie de puis les temps les plus reculés jusqu'à la conquéte française (1830)–, Paris: Ernest lrouxe éditeur, 1868.
- 195– Lévi-provençal:Un recueil de lettres officielles almohades– étude diplomatique et historique–, revue hesperis, 1941.

196– M-L de Mas-Latrie: Traité de paix et de commerce et Documents divers concernant les relations des chrétiens avec les arabes de l'Afrique septentrionale au moyen Age recueillis par ordre de L'empereur et publiés avec une introduction historique, Paris: Henri Plone, 1866.

- 197- Pare. Carette: Origine et migrations des principales tribus de l'Algérie, Paris: Imprimerie impériale M DCCC LIII.
- 198- Robert et Marianne Cornevin: Histoire de L'afrique- des orignes à la deuxième guerre mondiale, France: Imprimerie Bussiere à Saint- Amand, 1974.
- 199- R.Bourouiba: Le problème de la succession de Abd al- Mu' min, revue d'hstoire et de civilisation du maghreb, n° 13, 1976.

### 2-المعربة:

- -200 أشباخ، يوسف: تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة محمد عبد الله عنان، (القاهرة مكتبة الخانجي، ط2، 1996 م).
- 201- كراتشكوفسكي، أغناطيوس يوليانوفتش: تاريخ الأدب الجغرافي العربي، نقله إلى العربية: صلاح الدين عثمان هاشم، مراجعة: إيغود بليايف، (جامعة الدول العربية: الإدارة الثقافية، 1959م)
- 202 كربخال، مارمول: إ**فريقيا**، ترجمة: محمد حجي ومحمد زنيبر ومحمد الأخضر وأحمد توفيق وأحمد بنجلون، (الرباط: دار المعرفة للنشر والتوزيع، 1989م).

### فائمة المصادر والمراجع:

- 203 كولان، ج. س.: الأندلس، ترجمة: إبراهيم حورشيد وعبد الحميد يونس وحسن عثمان، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ط1، 1980م).
- -204 لي تورني، روحي: حركة الموحدين في المغرب في القرنيين الثاني والثالث عشر، ترجمة: أحمد أمين الطبي، (ليبيا، تونس: الدار العربية للكتاب، 1982م).
- -205 مارسيه، حورج: بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي خلال العصور الوسطى، ترجمة: محمد عبد الصمد هيكل، (الإسكندرية: منشأة المعارف، د.ت).
- -206 ميراندا، أمبيروسيو هويثي: التاريخ السياسي للإمبراطورية الموحدية، تعريب عبد الواحد اكمير، (الدر البيضاء، ط1، 2004 م).
- -207 هوبكتر، وج.ف.ب.: النظم الإسلامية في المغرب في القرون الوسطى، نقله عن الإنجليزية: أمين توفيق طبي، (الدار البيظاء: شركة النشر والتوزيع المدارس-، 1999م).

# فهرس الموضوعات

فمرس الموخوعات.....

## فهرس الموضوعات

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الموضوع    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المقدمة    |
| ول: الرسائل الديوانية خصائصها ومميزاتها 46 -01)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفصل الأ  |
| و أصل كلمة الديوان ومدلولها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -01        |
| تعريف الديوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _أ         |
| أصل الديوان اصل الديوان المعلم الديوان المعلم المع | ب-         |
| الديوان في الغرب الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ج-         |
| فن كتابة الرسائل الديوانية الموحدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -02        |
| تعريف الرسائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -1         |
| مميزات وخصائص الرسائل الديوانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ب-         |
| كتاب الرسائل الديوانية كتاب الرسائل الديوانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -03        |
| اني: النظام السياسي والعسكري في الدولة الموحدية من خلال الرسائل الديوانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الفصل الثا |
| (10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3 -47)     |
| النظام السياسي: النظام السياسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -01        |
| الإدارة المركزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -1         |
| الإدارة المحلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ب-         |
| تنظيم البريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ج-         |
| النظام العسكري النظام العسكري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -02        |
| تنظيم الجيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _ <b>أ</b> |

| ں الموضوعات                                                                     | الم الم |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| »-          الأسطول                                                             | ب       |
| رواتب العسكر وأعطياتهم 92                                                       | ج       |
| -    التمييز                                                                    | د-      |
| - راية الموحدين                                                                 | - 0     |
| - فن الحرب                                                                      | و.      |
| مصل الثالث: السياسة الفكرية والمذهبية والقضائية للدولة الموحدية من خلال الرسائل | فاا     |
| -يوانية (104- 167 <sub>)</sub>                                                  | ال      |
| -0 السياسة الفكرية                                                              | 1       |
| أ- نشأة ابن رشد أ                                                               |         |
| ب- فلسفة ابن رشد فلسفة ابن رشد                                                  |         |
| ج- نكبة ابن رشد يا 108                                                          |         |
| <i>−</i> 0 السياسة المذهبية                                                     | 2       |
| أ- التوحيد التوحيد                                                              |         |
| ب- الاعتقاد بالإمامة وظهور المهدي 119                                           |         |
| ج- موقف الموحدين من المذهب المالكي موقف الموحدين من المذهب المالكي              |         |
| 0- موقف الموحدين من المرابطين والمعارضين من خلال الرسائل 0                      | 3       |
| أ- موقف الموحدين من المرابطين موقف الموحدين من المرابطين                        |         |
| ب- موقف الموحدين من القبائل المغربية موقف الموحدين من القبائل المغربية          |         |
| 0- القضاء عند الموحدين                                                          | 4       |
| أ- تعيين القضاة أ-                                                              |         |
| ج- شروط تولية القاضي                                                            |         |
| د- احتصاصات القاضي 158                                                          |         |

| و ضو نما هند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | خمرس الم    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ه- مصادر القضاء الموحدي 162                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| و- مذهب القضاء الموحدي 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| ز- استقلالية القضاء الموحدي 164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| ح- العدول 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| ع: السياسة الاجتماعية والاقتصادية للدولة من خلال الرسائل (168- 204)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الفصل الراب |
| السياسة الاجتماعية السياسة الاجتماعية السياسة الاجتماعية المسياسة المسياسة الاجتماعية المسياسة | -01         |
| طبقات المحتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>-</b> ĺ  |
| محاربة الآفات الاجتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ب-          |
| السياسة الاقتصادية للدولة الموحدية من خلال الرسائل 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -02         |
| سياسة الدولة الفلاحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>_</b> ĺ  |
| تنظيم التجارة الداخلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ب-          |
| مس: سياسة الدولة الخارجية من خلال الرسائل الديوانية (205–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الفصل الخا  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (244        |
| العلاقات السياسية العلاقات العل          | -01         |
| علاقات الموحدين السياسية بالممالك الأندلسية المستقلة علاقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _أ          |
| علاقة المنصور بصلاح الدين الأيوبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ب-          |
| الأندلس: جهاد الموحدين للممالك النصرانية عهاد الموحدين للممالك النصرانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ج-          |
| العلاقات التجارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -02         |
| تجارة المغاربة مع السودان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _أ          |
| العلاقات التجارية الموحدية مع المدن الإيطالية 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ب-          |
| التنظيمات التجارية المحدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -7          |

| فمرس الموضوعات         |
|------------------------|
| الخاتمة                |
| الملاحق                |
| الكشافات               |
| قائمة المصادر والمراجع |
| فهرس الموضوعات         |