# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي



قسم العلوم الاجتماعية شعبة علم الاجتماع جامعة الحاج لخضر- باتنة-كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية والعلوم الإسلامية

# المما رست المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي

أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه علوم في علم الاجتماع-تخصص تنظيم وعمل-

إشراف الأستاذ الدكتور؛ عوفي مصطفى

إعداد الطالبة: بتقت ليلى

## لجنت المناقشت

| الصفت        | الجامعة الاصلية    | الدرجة العلمية       | الاسم واللقب      |
|--------------|--------------------|----------------------|-------------------|
| رئيسا        | جامعة باتتة        | أستاذ التعليم العالي | أحمد بوذراع       |
| مشرفا ومقررا | جامعة باتنة        | أستاذ التعليم العالي | مصطفى عوفي        |
| عضوا مناقشا  | جامعة بسكرة        | أستاذ التعليم العالي | عبد العالي دبلة   |
| عضوا مناقشا  | جامعة برج بوعريريج | أستاذ التعليم العالي | رشيد زرواتي       |
| عضوا مناقشا  | جامعة باتنة        | أستاذ التعليم العالي | اسماعيل بن السعدي |
| عضوا مناقشا  | جامعة الأغواط      | أستاذ محاضر أ        | امحمد دلاسي       |

السنة الجامعية 2016/2015



شكري لله عز وجل أولا وأخيرا الذي منَّ عليَّ بإتمام هذا العمل المتواضع، ثمَّ إلى الأستاذ الدكتور "عوفي مصطفى"الذي تفضَّل بالإشراف على هذه الرسالة، كما لا يفوتني تقديم شكري إلى صاحبة الرسالة الفعلية والتي ما كنت أنا إلاَّ قلما يخطُّها أمي الحبيبة -من يعجز القلم عن وصفها-حفظها الله ورعاها وبارك في عمرها، وإلى عائلتي الكريمة التي ساندتني و على رأسها أخي "الشيخ العربي" الذي وفَّر لي المراجع الدينية، وفَّقه الله لكل خير العربة القبول في الدنيا والآخرة.



# مُعْتَلَمْهُمْ

تعد الخدمة الاجتماعية مهنة قديمة قدم الإنسان الذي من أجله وجدت، فمنذ نشأة هذا الأخير وهو بحاجة إلى الرعاية والاهتمام والمساعدة من طرف الآخرين، وهو ما دعت إليه الأديان السماوية وطبيعة التجمع البشري فيما بعد، فكانت هذه الخدمات والمساعدات التي تقدم حينها تتصف بالعشوائية والبدائية، ممَّا استدعى وجود أساليب علمية تقنن لهذه المهنة، وفعلا كان لها ذلك في بداية القرن العشرين، وما فتئت هذه المهنة تنتشر في كل دول العالم من أجل تحقيق رفاهية الإنسان والارتقاء بمستواه الاجتماعي والاقتصادي، كما أنها دائمة التغير والتطور لتواكب متطلبات الإنسان المتجددة، وأيضا التغيرات الاجتماعية الطارئة على المجتمع، وهذا من أجل الوصول إلى فاعلية المهنة في تحقيق أهدافها التي يعتبر الإنسان محورها، وبالنظر إلى مستوى الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية نجدها قد قطعت أشواط كبيرة ومتقدمة، وأصبح اليوم تقام العديد من المؤتمرات والبحوث والدراسات لتقييم هذه الممارسة من أجل الوقوف على مواطن الضعف والخلل فيها، لتفاديها وللإطلاع على الاحتياجات الفعلية للإنسان من أجل إشباعها،وكذا الارتقاء بأساليب الممارسة المهنية، ولهذا عند تقييم عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية على المستوى العالمي ككل وليس على المستوى المحلى فقط، ظهر الاهتمام بالعوامل الروحية والدينية في الخدمة الاجتماعية، وهذا إدراكا من المشتغلين في حقل الخدمة الاجتماعية بدور هذا الجانب في تحقيق المهنة لفاعليتها، ففي عام 1998 ظهر كتاب "روبنز وزملاؤها" وهو أول كتاب مرجعي جامعي في مساق العلوم التأسيسية في الخدمة الاجتماعية، يتناول قضايا السلوك الإنساني للفرد في البيئة الاجتماعية في ضوء اتجاه العوامل الروحية في الخدمة الاجتماعية، كما ظهر كتاب "العوامل الروحية في الخدمة الاجتماعية-اتجاهات حديثة-"في السنة ذاتها، والعديد من الكتب والمقالات التي تؤكد بروز هذا التوجه في الخدمة الاجتماعية، ففي عصر سادت فيه

المادية وحاجة البشرية إلى التوازن بين الجانبين المادي والروحي كان من الضروري التوجه نحو العوامل الروحية والدينية، ودورها في تحديد الإطار الفكري للتعامل مع الإنسان، ذلك أنَّ طبيعة المهنة وتركيزها على العمل مع الإنسان في كافة صور تواجده، والتعامل مع كل جوانبه-المادية والروحية-تحتاج إلى إطار تصوري، يحقق الفهم السليم والواضح والشامل للإنسان، خاصة وأنَّ الأطر الفكرية السابقة للمهنة والتي تركز على الجانب المادي للإنسان، وتؤكد أنَّ الخدمة الاجتماعية جاءت فقط لتغطية الحاجات المادية للإنسان، والتي بها يرتقي ويبدع أثبتت فشلها مع مرور الزمن، وبما أنَّ العالم اليوم كله يسير نحو نظرية الطريق الثالث، هروبا من آثار المادية المفرطة التي جعلت من الإنسان مجرد آلة تحركها المادة، ارتأينا أنَّ الطريق الثالث الذي يتحدث عنه الجميع مفكرون وسياسيون يكمن في النظام الإسلامي، هذا النظام الذي جاء لخدمة الإنسان في كل صوره، فهو كنظام له فلسفته وتصوره الخاص الذي ينفرد به عن باقي المناهج والأنظمة الوضعية، وفي ضوء هذا التصور النابع من المصادرالأصلية له،تتحدد معالم الممارسة المهنية بين طبيعة التصور الاعتقادي وطبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، تلازما لا ينفصل ولا يتعلق بملابسات العصر والبيئة وانما هوأبعد من ذلك، فالخدمة الاجتماعية هي جزء من التفسير الشامل لهذا الكون، ولمركز الإنسان ووظيفته فيه، حيث أن النظام الإسلامي ليس مجرد عبادات فحسب، بل هو منهج حياة، لم يترك شاردة ولا واردة إلا وتدخل فيها بالتوجيه، إذ قال تعالى في محكم تنزيله: وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءِ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ سعى إليه العديد من المفكرين الغربيين حين أرادو حصر دور الدين في دور العبادة،وبأنَّه لاعلاقة للدين بالحياة العامة للأفراد ولا بمجالات الحياة المختلفة،وانَّما يقتصر دوره على بعض المعتقدات والشعائر التعبدية، فهذا "دوركايم" في تعريفه للدين على أساس التمييز بين المقدس والدنيوي قال بأنه: "نسق موحد من المعتقدات والممارسات التي ترتبط بأشياء مقدسة

1- سورة: النحل، الآية.89.

بمعنى كل ماهو محرم، وتتوحد هذه المعتقدات والممارسات في إطار مجتمع أخلاقي واحد يدعى الكنيسة ويضم كل الذين يرتبطون به". 1

كما عني النظام الإسلامي بالإنسان كمخلوق ميَّزه الله تعالى دون سائر الكائنات، وحباه بمنه وفضله، وأولاه رعايته وتكريمه قبل أن يولد وحتى الممات: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَتِي ءَادَمَ وَحَمْلْتَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ ومفي المجالات كالمجال الأسري-الذي اختص بالتحليل في هذه الدراسة- حيث أولاه النظام الإسلامي الرعاية والاهتمام من خلال مجموع الخدمات النوعية التي جاء بها لتعزيز هذا الكيان وحفظه، حتى عرف النظام الإسلامي بنظام الخدمة الاجتماعية، فقد جاء لخدمة الإنسان واستدامة نوعه بصلاحه، والصلاح المنوّه به ما أراد الله به مجرد صلاح العقيدة وصلاح العمل فحسب، بل أراد منه أيضا صلاح أحوال الناس وشؤونهم في الحياة الاجتماعية،من خلال مجموع الخدمات الاجتماعية التي تستهدف العقل والروح والنفس والجسد، والموجهة للفرد والجماعة والمجتمع، فالنظام الإسلامي جاء لجلب المصالح ودرء والماسد، ولما فيه صلاح البشر في العاجل والآجل،وهذا يحصل بإصلاح حال الفرد، لأن في صلاح حاله صلاح لحال المجتمع والعالم بأسره.

فالباحث في مقاصد النظام الإسلامي يجدها جاءت لحفظ النوع الإنساني، حفظا يليق بمقامه ومكانته، فهذا النظام يمتاز بنزعته الإنسانية الواضحة الثابتة الأصيلة في معتقداته وعباداته وتشريعاته وتوجيهاته، إنَّه بحق دين الإنسان، وهذا ما نجده في القرآن الكريم فهو إما حديث عن الإنسان أو حديث موجه إليه، وهذا ما دفعنا لكشف الغطاء عن الممارسة المهنية للخدمة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> —emile durkheim :les formes élémentaires de la vie religieuse · 7eme édition · puf · paris · 1985.p.65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الإسراء، الآية. 70.

الاجتماعية في ظل هذا النظام، لتوضيح طبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، من خلال خطة بحث تناولنا فيها ستة فصول؛ حيث الفصل الأول يتناول الإطار المفاهيمي والمنهجي (الإشكالية، أهمية الدراسة، أسباب اختيار الموضوع، أهداف الدراسة، فروض الدراسة، تحديد المفاهيم، الأصول النظرية للبحث، الدراسات السابقة، منهج الدراسة،أدوات جمع البيانات والتي تمثلت في:المقابلة،استمارة تحليل المضمون، الوثائق والمستندات، تليها المعالجة الاحصائية ثم العينة)، الفصل الثاني يتناول مدخل إلى النظام الإسلامي، للتعرف على مصادر، مقاصد وخصائص هذا النظام، والفصل الثالث يتناول التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية، والذي يتضمن تحديد الإطار العام للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، فهو عبارة عن مدخل للخدمة الاجتماعية في هذا النظام؛ يتناول دواعي التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية، والتي دفعت بتناول موضوع الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، بالإضافة إلى تحديد الإطار المرجعي وفلسفة ومقاصد الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، وكذا القائم على عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية (الأخصائي الاجتماعي) في ظل هذا النظام، أمَّا الفصل الرابع فيتناول التدخل المهني للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي؛ وفيه يتم التعرف على الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، والمتمثلة في طريقة خدمة الفرد، وطريقة خدمة الجماعة، وأخيرا طريقة تنظيم المجتمع، فيما يتعلق بالفصل الخامس فهو يتناول مجال من مجالات الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي ألا وهي الخدمة الاجتماعية الأسرية، أمَّا الفصل السادس تناولنا فيه عرض نتائج البحث ومناقشتها على ضوء الفرضيات المعتمدة، لنصل إلى التوصيات، وأخيرا خاتمة البحث.



## 1-الإشكاليـــة:

الإنسان منذ نشأته وفي كافة صور تواجده (فردا، جماعة، أو مجتمعا) ، بحاجة ماسة إلى الاهتمام والرعاية، فله حاجات يسعى إلى تلبيتها، كما أنّه في حياته يتعرّض للكثير من المواقف والمشكلات التي تستدعي مساعدة الأخرين له، لهذا جاءت الخدمة الاجتماعية لترتقي بالعنصر البشري سواء كان فردا أو جماعة أو مجتمعا، فتخرج أحسن ما فيه، وتشبع حاجاته، وتساهم في حل مشاكله، وبالتالي الوصول به إلى مرحلة التكيف مع الذات ومع الآخرين، من خلال المعارف والمهارات التي تملكها، ولقد شكل الدين أحد الدعامات الرئيسية التي قامت عليها الخدمة الاجتماعية منذ نشأتها، ومع نمو وتطور هذه الأخيرة تأكدت أهمية هذا البعد، الذي تتحدد على أساسه الكثير من الأهداف والأساليب ومجالات العمل المهنية في الخدمة الاجتماعية .

فإن كانت قيمة المهنة تقاس بمدى فعاليتها ونفعها للمجتمع،فإنَّ القضية الأساسية للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في المجالات المختلفة تتحدد في مدى فعاليتها في تحقيق المهنية للخدمة الاجتماعية في الولايات المتحدة المدافها، ويتفق هذا المنحى مع ماأقره مجلس تعليم الخدمة الاجتماعية في الولايات المتحدة الأمريكية عام 2003م وما تراه (cynthia Garth Wait)حيث أكدت أنَّ الأغراض الأساسية لمهنة الخدمة الاجتماعية تدور أولا حول تعزيز الأداء الاجتماعي والوقاية من العوائق التي تحول دون أداء اجتماعي فعال،أمًا الأغراض الأخرى فتسعى إلى إيجاد الظروف والسياسات الاجتماعية التي تؤكد على أنَّ الناس يحصلون على الخدمات الإنسانية المناسبة التي يحتاجون إليها،والوقاية من ظهور المشكلات الاجتماعية وتطورها.

ففعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية مرتبطة بالأداء الاجتماعي الفعال والذي لن يتأتى إلا بشمول الخدمة الاجتماعية لكل مكونات الإنسان، وعلى رأسها البعد الديني والروحي كمكون أساسي في شخصيته، وبالتالي إهمال هذا البعد يقلل من فاعلية الممارسة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – cynthia Garth Wait :the social work practicum '3ed 'pearson education ' boston ' usa ' 2005 'p.156.

المهنية للخدمة الاجتماعية، ويحد من قدرتها على التأثير والتغيير، ويوقعها فيما أسماه Joseph Hess "بأزمة الهوية" التي تعاني منها الخدمة الاجتماعية في الغرب وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية، والذي أكَّد أنَّ أساس هذه الأزمة يعود إلى إهمال البعد الروحي في الممارسة، والاكتفاء بالجانب المادي، إذ اختزلت الإنسان إلى مجرد مجموعة من القوى الغريزية التي تحركه، أو إلى حاجة دافعة للوصول إلى السلطة والحصول على القوة، فنجد علماء النفس الفسيولوجي يرون الإنسان بأنَّه مجموعة من الوظائف الفسيولوجية، ويرون سلوكه مجموعة من العمليات الفيزيائية والكيميائية، وأصحاب التحليل النفسي والذي يمثلهم" فرويد" يرون الإنسان مجموعة من الغرائز المكبوتة، ويرون سلوكه نتيجة للإشباعات السوية والشاذة لتلك الرغبات، أمَّا السلوكيون وعلى رأسهم "جون واطسون" يرون الإنسان آلة حية، وما سلوكه إلا مجموعة من الاستجابات الآلية لمجموعة من المثيرات،وهناك الكثير من النظريات التي تتاولت الإنسان وحاولت فهمه لكن من جانب واحد، فهؤلاء العلماء سقطوا في فخ التجزئة، حين قسموا الإنسان إلى أجزاء وبنوا علمهم ونظرياتهم على معطيات جزء واحد دون غيره من الأجزاء، ممَّا أعطى في النهاية نظرة قاصرة ومجحفة في حق الإنسان، إلا أنَّه حتى ولو تجمعت كل معطيات هذه الأجزاء معا سيبقى المشكل قائم، لأنَّها اقتصرت على دراسة الجانب المادي وأهملت الجانب الروحي في الإنسان، كما أنَّها اشتغلت بالمحسوسات ولم تؤمن بالغيبيات، فهي إمَّا تعطى تصورا ومفهوما للإنسان يقترب من المفهوم الحيواني الذي تشكل الغريزة جوهره، أو مفهوم جديد علمي يرى كل ما هو غيب موضوع فلسفي لا علاقة له بالعلم ،وهذا ما أكده محمد قطب في حديثه عن عملية التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية-بما فيها الخدمة الاجتماعية-بقوله:"إنَّ التصور الغربي للإنسان يشتمل على خللين أساسين:الخلل الأول هو اعتبار أنَّ الإنسان هو ذلك الحيوان الدارويني المتطور،الذي قدمته نظرية دارون في القرن الماضي،وماتزال تغذيه في كثير من مجالات الدراسة،والدراسات الاجتماعية بصفة خاصة،والخلل الثاني هو دراسة الإنسان بمعزل عن

خالقة -أي إهمال البعد الروحي في التعامل معه -الذي أنشأه وأخرجه إلى الوجود $^{1}$ .

فالخدمة الاجتماعية كلَّما ابتعدت عن رسالتها الأساسية المرتبطة بمعنى الوجود الإنساني victor معنى سبب وجودها، حيث أكَّد Joseph Hess ما جاء به freinckel على أنَّ البعد الروحي يتصل بقدرة الإنسان على أن يجد معنى أعمق لذاته خلال عملية مواجهته للمواقف في الحياة، وبالتالي لا يمكن تجاهله لأنَّه هو مايجعل الإنسان أسانا.

كما أنَّ طبيعة مهنة الخدمة الاجتماعية تحتاج إلى إطار وتصور يحقق الفهم الشامل والدقيق للإنسان، فالتصور الاعتقادي هو أداة التوجيه الكبرى، إلى جانب النظام الواقعي الذي ينبثق منه على حد قول سيد قطب، بالإضافة إلى أنَّ ممارسة الخدمة الاجتماعية في أي مجتمع تتأثر بثقافة هذا المجتمع، ويشكل الدين محورا أساسيا في الثقافة وبالتالي في حياة الأفراد، فمن الخلل إذن إقصاء البعد الديني والروحي عن الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، وهذا مادفع Sue Spencer منذ زمن بعيد للتساؤل متعجبة من إقصاء البعد الديني والروحي في الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، مادام هذا البعد جزء أصيل من حاجات الأفراد، في الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، مادام هذا البعد جزء أصيل من حاجات الأفراد، من الناس، و إذا كان استخدام العقيدة الدينية له تلك القيمة المطلقة أو النسبية في حياة هؤلاء الأفراد، فإنَّ المرء ليتساءل عن أسباب إحجام وتردد الأخصائيين الاجتماعيين في الاعتراف بتلك الحاجات و إشباعها". 3

خاصة أنَّ المتأمل لعالمنا المعاصر اليوم يجده يتخبط في العديد من المشكلات والأزمات، رغم التقدم العلمي والمادي الحاصل، ورغم الزيادة الملحوظة في نسبة ونوعية الخدمات المقدمة لبنى الانسان، الأمر الذي دفع بالعديد من المفكرين في العالم العربي والإسلامي

<sup>-1</sup>محمد قطب:حول التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية،ط2،دار الشروق،القاهرة،2006،-10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Hess Joseph :Social Work's Identity Crisis 'Social Thought'6 Winter 1980 pp.60-64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-Spencer Sue :Religions And Spiritual Values In Social Case Work Practice 'Social Case Work '38 '1957' P.527.

وفي الغرب لطرح نظرية الطريق الثالث، خاصة بعد أن أثبتت الاشتراكية الشمولية والرأسمالية الإمبريالية فشلهما في تحقيق الرفاهية الاجتماعية، والسعادة للجنس البشري، وتحقيق العدل والتوازن الطبيعي بين كافة فئات البشر، وتحقيق التقدم والتتمية مع الحفاظ على التماسك الاجتماعي، فهذه الأنظمة وما تقوم عليه من توجهات مادية علمانية تعاني من "خواء روحي" على حد تعبير "فرانسيس فوكوياما"، حتى أنَّ طابع ضروب الخدمة الاجتماعية تتفق مع طابع المجتمع المعاصر الأوروبي، وهو الطابع المادي الذي يصحبه إلزام القانون، فقلَّما يكون هناك عطاء مادي واجب الأداء في هذا المجتمع بدون مقابل مادي سبق آداؤه، إذ كل ما يؤدى في المجتمع من خدمات اجتماعية، يؤدى وفاء من الدولة لالتزامات التزمت بها لقاء ضرائب حصلتها، أو لقاء أقساط تأمين شهرية استقطعتها من أجور العاملين.

كل هذه الأمور تجعل من الإسلام كنظام حياة شامل من الناحية النظرية المرشح القوي لخلافة هذه النظم الوضعية، لا سيما وأنه يدعوا إلى" الخلقية الانسانية "، فيجمع بين مصالح الدين والدنيا، والله تعالى يقول في محكم تتزيله: و وَاتِّتَعْ فِيمَا ءَاتَلك اللهُ الدَّارَ الْأَخِرَة وَلا تَسْر تعالى يقول في محكم تتزيله: و واتّتَعْ فِيما الدين والدنيا، والله تعالى يقول في محكم أخسن الله إليلك و لا تَبْغ الفساد في الأَرْضِ إِنَّ الله لا تسر تعييبك مِن الدُّنيا وأخسن على الضمير الإنساني وحده، ويجعل عبادة الخدمة الاجتماعية ضربا من ضروب العبادة يتقرب بها الإنسان إلى ربه، وإذ يجعلها عبادة يجعل أداءها واجبا بإلزام الفرد نفسه، يحركه في ذلك إيمانه بالله تعالى، وهو المحرك الذي يحض المؤمن على الوفاء بحق الخالق جلا وعلا وحق عباده عليه هذا من جهة، ومن جهة أخرى مهنة الخدمة الاجتماعية ذاتها ذات منشأ ديني في الأصل، والعديد من المفكرين الغربيين وإن أنكروا ماجاء به التوجه الإسلامي واختلفو معه في طبيعة التصور لكل من الفرد والجماعة والمجتمع، إلا أنهم يؤكدون على أهمية التصور والمعتقد في عملية الممارسة

<sup>1 -</sup> سورة: القصص، الآية. 77.

العملية منهم "فيبر" في جميع دراساته حول سوسيولوجيا الدين أكد على ضرورة معرفة التصور العام للوجود الذي يحمله الفاعلون ويتحركون به فلكي نفهم السلوكات البشرية على اختلاف أنواعها وأصنافها وداخل كل المجتمعات بنبغي أن نضعها بالضرورة في سياق التصورات والتمثلات الشمولية التي يحملها الناس حول وجودهم ، وتشكل المعتقدات الدينية والتأويلات المرتبطة بها جزءا لا يتجزأ من هذه الرؤى الكونية التي لامناص من فهمها من أجل فهم الأفراد والجماعات التي تحملها. وعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية عند تحولها عن أصولها الدينية وبعدها عن كل ما له علاقة بالمعتقدات الدينية والبعد الروحي لضمان فعاليتها خاصة في ظل النتائج التي حققتها في ظل هذه الأنظمة الدينية ،لم تصل إلى الفعالية المنشودة منها الهذا لا يجب إرجاع فشلها كمهنة إلى اتصالها بالبعد الديني والروحي بالدرجة الأولى وإنما إلى طبيعة تلك النظم الدينية التي عاشت الخدمة الاجتماعية والروحي بالدرجة الأولى وإنما إلى طبيعة تلك النظم الدينية التي عاشت الخدمة الاجتماعية كمهنة في ظلها ، والتي تختلف في مضمونها عن النظام الإسلامي جملة وتفصيلا ، وعليه فإشكالية البحث تتمحور حول التساؤل الرئيسي النالي :

-ماطبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة) والتراث الاسلامي؟

هل مضمون هذه الممارسة في النظام الاسلامي أكثر فعالية من غيره من النظم الحالية ؟ هل يخدم وحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع)في شتى الجوانب ام يقتصر فقط على الجانب الروحي الذي يميزه؟

+- يحتل مفهوم الفعل عند فيبر مرتبة أساسية وهو يعني به الاتجاهات المعيارية التي تحدد وتضبط الطريقة التي يعيش بها الناس حياتهم الشخصية والمهنية ،فمفهوم الفعل يختلف عن مفهوم السلوك ،فإذا كان هذا الأخير يشير إلى التصرفات الظاهرة، والتي تختلف عن الدافع الكامن الذي لا نستطيع أن نراه وإنما نكتفي باستنتاجه من السلوك فإن مفهوم الفعل يتضمن كلا من الدافع والسلوك الظاهري حينما يرتبطان معا في علاقة بين الوسائل والغايات وعليه يمكن القول إن أي سلوك يغدو عديم المعنى إذا ماجردناه من الدافع الذي يحركه تماما مثلما نقول إننا لا ندرك الدافع إلا من خلال السلوك الظاهري.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Oliver Bobineau Sébastien Tank-Storper :Sociologie Des Religions 2ed Armond Colin France 2012 .P.37.

ويتفرع عن هذا التساؤل الرئيسي التساؤلات الفرعية التالية:

-هل مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي له من الخصائص والمصادر التي تحمل خصوصية معينة تجعل من مضمون الخدمة المقدمة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع) أكثر فعالية من غيرها، وفيما تتمثل هذه الخصوصية؟

- هل الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة) والتراث الاسلامي جاءت بخدمات نوعية مبنية على تصورات خاصة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع) خرجت بها من دائرة الأزمات المعروفة (المشكلات الفردية والمجتمعية)؟

-باعتبارالأسرة المؤسسة الأولى التي تحتضن الفرد وتساهم في تكوينه ،ومؤسسة الأصل فيها الديمومة لا التأقيت هل النظام الاسلامي قدم خدمات نوعية لهذه المؤسسة تختلف عن ما قدمته نظم الرعاية لها،وفيما يكمن الاختلاف؟

## 2-أهمية موضوع الدراسة:

تكمن أهمية الدراسة في طبيعة الموضوع في حد ذاته، والذي من خلاله نحاول إبراز طبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، محاولين استلهام الأطر النظرية، والممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل هذا النظام، وبعبارة أخرى محاولة التوصل إلى فلسفة وطبيعة طرق الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، حيث نؤكد على ضرورة انطلاق برامج وممارسات الخدمة الاجتماعية وفق ما جاء به النظام الإسلامي، حتى يمكن لها أن تؤتي ثمارها ، وتحقق الفاعلية المنشودة في إحداث التغيير في الفرد الجماعة والمجتمع .

فهذه الدراسة ليست عملية توجيه للخدمة الاجتماعية ولا توطين لها وإنما تدخل ضمن الدراسات التأصيلية وهنا تكمن أهميتها بالإضافة إلى أنَّ هذه العملية "التأصيل" في مجال الخدمة الاجتماعية تنطلق من تحليل مضمون أهم مصادر التشريع "القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة" وهذا ما يزيد من أهميتها كون مادة التحليل تحمل من الخصوصية "ربانية المصدر والمنهج" ما يضفي على نتائج هذه الدراسة طابع الثبات والصدق.

#### 3-أسباب اختيار موضوع الدراسة:

إنَّ أخطر التحديات التي يواجهها المجتمع الإسلامي اليوم هي تحديات التبعية ومحاولات طمس الهوية، في ظل هيمنة النظم العلمانية المادية، والتي ما فتئت تحاول غرس نظمها وقيمها في العالم الإسلامي، لتوجيهه والحيلولة دون استئناف المسلمين حياتهم وفق مبادئ وقواعد وأحكام الدين الإسلامي.

إلاّ أنّ هذه النظم أثبتت مع مرور الأيام فشلها، وعدم التوافق الجذري بين ما بنيت عليه تلك النظم والمؤسسات والمعارف الغربية من قيم ومبادئ ونظرة للحياة، وبين القيم والمبادئ الإسلامية والنظرة الإسلامية للكون والحياة .

بالإضافة إلى إبراز فلسفة الخدمة الاجتماعية، وطبيعة طرقها الثلاث في ظل النظام الإسلامي، وما يميز هذه الأخيرة كونها تقوم على أساس احترام كرامة الفرد و إنسانيته، وعلى الرباط الروحي للإنسان، فالملاحظ على الخدمات الاجتماعية التي قدمت من خلال البرامج والمؤسسات التي تم استحداثها وفقا للتصور الغربي للإنسان والمجتمع قد أسهمت في تحقيق قدر من الأهداف المعقودة عليها، إلا أنّها تفتقد للجانب الروحي والديني، سواء فيما يتصل بتنظيمها أو بخدماتها أو بالممارسات المهنية التي تتم فيها، ونحن نقصد بالجوانب الروحية هنا تلك الجوانب المتعلقة بعلاقة الإنسان بربه، فالخدمات تقدم للعملاء على أساس مادي، وكأنّه لا علاقة بين مشكلات هؤلاء العملاء وبين نوع علاقتهم بربهم.

<sup>-170.</sup>محمد الغزالي:كيف نتعامل مع القرآن،شركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،مصر، -2005.م

<sup>2-</sup>سورة:النحل، الاية.89.

فحتى تكون هذه الخدمات ذات فاعلية يجب أن تتعامل مع الإنسان كوحدة متكاملة لا انفصال لأحد أجزائها عن الأجزاء الأخرى، وهذا القصور في التعامل مع الإنسان بالاهتمام بجانبه المادي مع إهمال للجانب الروحي في مجال الخدمة الاجتماعية يعتبر من بين الأسباب الرئيسة التي دفعتنا لإثراء هذا الموضوع ودراسته.

## 4-أهداف موضوع الدراسة:

نهدف من بحثنا هذا معرفة أبعاد التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية من خلال إبراز مضمون الخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث خدمة الفرد ، الجماعة وتنظيم المجتمع في ظل النظام الإسلامي، وهذا من باب تبيان نظرة الإسلام للإنسان والكون. ويمكن إبراز أهداف هذا البحث في النقاط التالية :

أ-إبراز أنَّ مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي أكثر فعالية من غيره من أنظمة الرعاية الحالية التي تتميز بالقصور وأحادية الرؤية وذلك لما يتمتع به هذا النظام من:

1-مصادر تحمل خصوصية معينة .

2-الخصائص التي يتفرد بها عن غيره من الأنظمة.

ب-إثبات فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي من خلال مضامين النصوص الشرعية المقدمة لوحدة التعامل من خلال الطرق الثلاث للخدمة الاجتماعية (خدمة الفرد، خدمة الجماعة،تنظيم المجتمع)،وكيف ساهم هذا التصور للممارسة في ظل هذا النظام في تجاوز وحدة التعامل للأزمات المعروفة(المشكلات الفردية والمجتمعية).

ج-إبراز تميز مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في المجال الأسري في النظام الإسلامي، كإحدى أهم مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية.

## 5-فروض الدراسة:

تقوم هذه الدراسة على جملة من الفرضيات والمتمثلة في:

#### الفرضية العامة:

-الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم، السنة النبوية الشريفة) والتراث الاسلامي أكثر فعالية من غيرها من نظم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية الحالية.

وتتبثق عن هذه الفرضية العامة مجموعة الفرضيات الفرعية التالية:

## الفرضية الفرعية الأولى:

-مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي له من الخصائص والمصادر التي تحمل خصوصية معينة تجعل من مضمون الخدمة المقدمة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع) أكثر فعالية من غيرها.

#### الفرضية الفرعية الثانية:

-الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث (خدمة الفرد، خدمة الجماعة، وتنظيم المجتمع)في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة)والتراث الاسلامي جاءت بخدمات نوعية مبنية على تصورات خاصة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع).

#### الفرضية الفرعية الثالثة:

-تكمن فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي في المجال الأسري كأحد أهم مجالات الممارسة على الإطلاق في نوعية وتفرد الخدمات المقدمة لهذه الوحدة (الأسرة) في ظل هذا النظام.

### 6-تحديد المفاهيم:

## أ-مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية:

## أولا:مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية لغة:

من الملاحظ أنَّ هذا المصطلح مركب من كلمتين:" الممارسة المهنية "و" الخدمة الاجتماعية "، ومنه سنحدد المفهوم اللغوي للكلمتين كالتالى:

## المفهوم اللغوي للممارسة المهنية:

من فعل مارس:أي قام بعمل، زاول عملا، تعاطى عملا:مارس مهنة، فرض أمرا، أخضع لتدبيرمعين:مارس رقابة، مارس سلطته، اتبع نهجا معينا في حياته، مارس الفضيلة، مارس الدين:قام بواجباته الدينية .والممارسة هي: كيفية واقعية لامتهان عمل، أو تعاطيه، أو إتباع نهج حياتي معين، مزاولة، معاطاة، احتراف: ممارسة فن، ممارسة فضيلة، بالممارسة تكتسب المهارة "مثل يراد به أنَّ الكفاءة هي نتيجة التمرُّن الدائم والطويل ".1

## المفهوم اللغوي للخدمة الاجتماعية:

يعرفها منجد اللغة العربية المعاصرة على أنّها: "خدمة، جمع خدم، وخدمات وتعني: واجبات شخص يعمل لحساب الآخرين، يقوم بحاجتهم "أسدى إلينا خدمة" تأدية بعض الواجبات، أو الاضطلاع ببعض المهمات في سبيل شيء، أو شخص: خدمة الوطن، خدمة المجتمع والإنسان، خدمة ذاتية، خدمة المرء نفسه بنفسه، خدمة المرضى:العناية بهم-خدمات اجتماعية:عمل رسمي، أو غير رسمي غايته مساعدة المرضى، والفقراء، وذوي العاهات على القيام بنشاط طبيعي ودور شريف في الحياة.

<sup>.</sup> المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق، بيروت، 2000، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-مرجع نفسه، ص.420.

#### ثانيا:مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية اصطلاحا:

الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية كما عرفها محمد عويس هي:

"تلك الممارسة التي تعتمد على الإطار النظري الذي يفسر الحقائق ويضع تصورا للعلاقات بينها، حيث يقوم الأخصائي الاجتماعي بممارسة الخدمة الاجتماعية بغرض التوصل إلى حلول للمشكلات المختلفة التي تواجهها، فالخدمة الاجتماعية تهتم بزيادة قدرة الفرد والجماعة ، والمجتمع على الأداء الوظيفي، فهي إذن تضطلع بمهام جديرة بالاهتمام وتتطلب من الأخصائي الاجتماعي توافر قدر كبير من المعارف العلمية والنظرية، التي تمكنه من التعامل مع هذه المتطلبات، وتنطلق الخدمة الاجتماعية في ممارستها لكي تحقق التفاعل بين الأفراد والمجتمع، لتحسين الظروف المعيشية بوجه عام لكل فرد، ولهذا فمجالات الممارسة المهنية متعددة ومتشابكة ، ولا بد للأخصائي الاجتماعي من الاعتماد على البحث العلمي في محاولاته الجادة لدراسة المشكلات، والوصول إلى التشخيص الملائم ، والتدخل المهني الفعال ."1

ويتضح من هذا التعريف الحقائق التالية:

✓ الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية تقوم على أساس نظري، تنطلق منه للتعامل مع متطلبات الواقع وتفسير الحقائق ، فهي تعمل على الربط بين النظرية والتطبيق، وكأنَّ الباحث يريد القول أنَّ الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية هي علم ومهنة، علم من خلال الإطار النظري الذي تعتمد عليه ، ومهنة من خلال اتجاهها إلى التطبيق لمعطيات هذا الإطار النظري في الواقع العملي .

 $<sup>^{1}</sup>$  - محمد عويس: البحث العلمي في الخدمة الاجتماعية "الدراسة والتشخيص في بحوث الممارسة"، ط $^{2}$ ، دار النهضة العربية، القاهرة، 2002، ص ص $^{2}$ .

- ✓ ممارسة الخدمة الاجتماعية تمس كل من الفرد ،الجماعة والمجتمع .
- ✓ تساعد الخدمة الاجتماعية على زيادة الأداء الوظيفي لكل من الفرد، الجماعة والمجتمع.
  - ✓ تسعى الخدمة الاجتماعية إلى تحقيق التفاعل بين الأفراد والمجتمع .
- ✓ التدخل المهني الفعال للأخصائي الاجتماعي في شتى مجالات الممارسة يتوقف على اعتماد هذا الأخير على البحث العلمي .

إذن الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية هي عملية مزاولة مهنة الخدمة الاجتماعية، وهذا ما أكدًه "عبد المحي محمود صالح" حين قال بأنّها تعني : "مزاولة مهنة الخدمة الاجتماعية، التي تعتمد على الأسلوب العلمي لمساعدة الأفراد والجماعات والمجتمعات على القيام بأدوارهم ووظائفهم الاجتماعية، والإرتقاء بمستوى حياتهم من خلال مؤسسات يقوم بالعمل بها أخصائيون معدّون لذلك "1.

ويتضح من هذا التعريف الحقائق التالية:

- ✓ الخدمة الاجتماعية مهنة .
- ✓ تعتمد هذه المهنة على الأسلوب العلمى .
- ✓ عبارة عن خدمة فردية جماعية ومجتمعية .
- ✓ تساعد الخدمة الاجتماعية الأفراد والجماعات على القيام بأدوارهم الاجتماعية.
- ✓ تهدف الخدمة الاجتماعية إلى تحقيق مستوى أفضل لمعيشة الأفراد والجماعات والمجتمعات .

<sup>1-</sup>عبد المحي محمود صالح: الرعاية الاجتماعية "تطورها-قضاياها"، دار المعرفة الجامعية، مصر،1999، ص.34.

## ثالثًا:المفهوم الإجرائي للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية:

يمكن تعريف الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية كمايلى:

نعني بها مزاولة مهنة إنسانية تهتم بتقديم الخدمات على أساس تصور شامل ودقيق لكل من طبيعة الفرد والجماعة والمجتمع، فتجمع بين ثنائية المادة والروح لإشباع حاجاتهم ومواجهة مشكلاتهم، كما أنّها تعمل على مساعدة كل فئات المجتمع السوية منها والخاصة بغية تنظيم حياتهم وعلاقاتهم بمناحيها الثلاث (مع الله، مع الذات ، ومع الآخرين)، للوصول بهم إلى أقصى درجات التكيف الاجتماعي والفاعلية في الأداء.

### ب-مفهوم النظام الإسلامي:

## أولا:مفهوم النظام الإسلامي لغة:

## مفهوم النظام لغة:

نظام :جمع نظم وأنظمة :خيط ينظم فيه اللؤلؤ ونحوه "وضع الأشياء في مكانها" ترتيب، "نظام في بيت" طريقة وعادة: "لم يبدل أبدا نظام حياته" شكل حكم، أسلوب، صيغة، طريقة خاصة يتم بموجبها ترتيب مجتمع أو دولة، وتتظيمها بتنسيق القوانين التي ينبغي للأفراد أن يتقيدوا بها: "نظام ملكي"، "نظام جمهوري"، " نظام اقتصادي حر"، مجموعة قواعد وأحكام تتقيد بها جماعة من الناس ، أو تفرضها مؤسسة رسمية أو خاصة ، قانون: "نظام إداري"، "نظام كلية"، مجموعة آراء علمية أو فلسفية مرتبة في تتسيق شامل، أسلوب، مذهب، "نظام اجتماعي" : جملة قوانين يخضع لها المجتمع، "نظام عام":مجموع الأحكام التي يجب على الأفراد التقيد بها ، وعدم تجاوزها في علاقاتهم المتبادلة . 1

<sup>. 1426–1425.</sup> في اللغة العربية المعاصرة، مرجع سابق، ص-1425

## مفهوم الإسلام لغة:

لفظة الإسلام وردت في القرآن الكريم ستة مرات مثلما جاء في المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، و تدل على الدين الذي جاء به النبي - صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم -وهي كالتالي: 1

قوله تعالى: إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُرْ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ اللَّهُ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُرْ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِل

-قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ 3

-قوله تعالى: ﴿ ... ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ۚ فَمَن ٱضْطُرٌ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ ۗ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ يَهُ \* .

قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ، يَشْرَحْ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ سَجُعَلَ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ سَجُعَلَ صَدْرَهُ، حَرَجًا ضَيِّقًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ كَذَالِكَ سَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا صَدْرَهُ، حَرَجًا ضَيِّقًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ كَذَالِكَ سَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْفِرُونَ لَهُ مِنُونَ فَي السَّمَآءِ ۚ كَذَالِكَ سَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْفِي يُعْفِرُ مَن يُولِدُ مَا يَعْفِي اللّهُ مَن يُولِدُ مَا يَعْفِي اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللّ

-قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ أُوْلَتَهِكَ فِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴾ •

محمد فؤاد عبد الباقي: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ط4، دار المعرفة، بيروت،1994،-.453.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-سورة: آل عمران، الآية. 19.

 $<sup>^{2}</sup>$ سورة:آل عمران، الآية.85.

<sup>4-</sup>سورة:المائدة، الآية. 3.

<sup>5-</sup>سورة:الأنعام، الآية.125.

<sup>6-</sup>سورة:الزمر، الآية.22.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَىٰ إِلَى ٱلْإِسْلَمِ ۚ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ ﴿ .

وفي المعجم الوسيط تعرف الكلمة على أنّها:" أسلم:انقاد-أخلص الدين شه-دخل في دين الإسلام-دخل في السّلم، والإسلام:إظهارالخضوع ، والقبول لما أتى به محمد صلى الله عليه وسلم الدين الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم -"2 .

ويعرفها ابن منظور على أنّها: "الإنقياد، والإسلام من الشريعة: إظهار الخضوع، وإظهار الشريعة، والتزام ما أتى به النبي – صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم وبذلك يحقن الدماء، ويستدفع المكروه، وما أحسن ما اختصر ذلك فقال: الإسلام باللسان، والإيمان بالقلب، وأمّا الإسلام فإنّ أبا بكر محمد بن بشّار قال: يقال فلان مسلم وفيه قولان: أحدهما هو المستسلم لأمر الله، والثاني هو المخلص لله في العبادة "3.

ومن خلال التعاريف اللغوية للإسلام نجد هناك إجماع على أنَّ الإسلام لغة هو: الخضوع والاستسلام والإنقياد لما جاء به النبي محمد - صلى الله عليه وسلم - .

## ثانيا :مفهوم النظام الإسلامي اصطلاحا :

## مفهوم النظام اصطلاحا:

"هو مجموعة الأوامر والنواهي والإرشادات التي تحدد الطريقة التي يجب اتباعها في تصرف معين"<sup>4</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: الصف، الآية.  $^{2}$ 

<sup>2-</sup> ابراهيم مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط، ج2، دار الدعوة، تركيا،1989، ص.933.

<sup>-</sup> ابن منظور:لسان العرب، تقديم: عبد الله العلايلي،المجلد 3، دار لسان العرب، بيروت،1988، ص.192.

<sup>4-</sup>أسامة الفقير الربابعة وآخرون:نظام الإسلام،ط2،دار النفائس،الأردن،2010.ص.9.نقلا عن:قلعة جي :معجم لغة الفقهاء.ص ص.452-453.

## مفهوم الإسلام اصطلاحا:

فهذا الحديث بين الأركان الخمسة التي يقوم عليها الإسلام، والتي بها عرف.

 $^{2}$ كما يعرفه" سعيد حوى" بأنه :"عقيدة وعبادة ومناهج حياة ومؤيدات." $^{2}$ 

 $^3$ : وحسب "سعيد حوى" فإن المفاهيم الموجودة في التعريف المقصود منها هو

- "الإسلام عقيدة": تتمثل بالشهادتين وأركان الإيمان.

- "الإسلام عبادة": تتمثل بالصلاة ،الزكاة ،الصوم، والحج،وأنَّ هذه تمثل أركان الإسلام.

-"مناهج الحياة":أنَّ هناك بناء يقوم فوق هذه الأركان، يتمثل بمناهج الحياة في الإسلام

المنهاج السياسي، والإقتصادي، والعسكري، والأخلاقي، والاجتماعي، والتعليمي و...

- "مؤيدات": وأن للإسلام مؤيدات هي طريق قيامه، تتمثل بالجهاد، والأمر بالمعروف،

والنهي عن المنكر ، وهذه المؤيدات هي غير المؤيدات الربانية المتمثلة بعقوبة الفطرة،

عقوبة القهر الإلهي في الدنيا، والمتمثلة في الجنَّة والنَّار في الآخرة .

فهذا التعريف يبين أنَّ الإسلام بناء يقوم على خمسة أركان، يشمل كل مناحى الحياة

 $<sup>^{-1}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري: صحيح مسلم، مج 1، ج 1، ط 2، كتاب الإيمان، دار الفكر، بيروت، 1982، ص

<sup>2-</sup>سعيد حوى: الإسلام، ط2، شركة الشهاب للنشر والتوزيع، الجزائر،1988، ص.14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>–مرجع نفسه، ص.15.

ومجالاتها السياسية، والإقتصادية، والعسكرية، والأخلاقية، والاجتماعية، التعليمية وغيرها ، وله مجموعة من الوسائل التي تسهم في قيامه، وتحافظ على وجوده .

-كما عرَّف حافظ بن أحمد آل حكمي الإسلام من ناحية اقترانه أو افتراقه عن مصطلح الإيمان فقال في الشريعة إطلاق الإسلام على حالتين :1

-الحالة الثانية:أن يطلق مقترنا بالاعتقاد، فهو حينئذ يراد به الأعمال والأقوال الظاهرة كقوله تعالى: ﴿ \* قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنّا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمّا يَدْخُلِ كقوله تعالى: ﴿ \* قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنّا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ اللهَ عَالَتِ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَفُورٌ لَا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا ۚ إِنَّ ٱللهَ عَفُورٌ لَا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا ۚ إِنَّ ٱللهَ عَفُورٌ

<sup>1-</sup>حافظ بن أحمد آل حكمي: معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد،ط1، دار الصفوة، القاهرة،2004، ص.169.

<sup>2-</sup>سورة: البقرة، الآية.208.

 $<sup>^{3}</sup>$ -سورة: آل عمران، الآية. 19.

<sup>4-</sup>سورة: آل عمران، الآية.85.

<sup>5-</sup>سورة: المائدة، الآية.3.

# رَّحِيمُ ۞ 🐔 ٠

## مفهوم النظام الإسلامي باعتباره مركبا تركيبا إضافيا:

ويعرف النظام الإسلامي بأنه: "مجموعة الأوامر، والنواهي، والإرشادات التي جاء بها سيدنا محمد - صلى الله عليه وسلم - من عند الله عز وجل، من أحكام اعتقادية، وأخلاقية، وعملية لتسيير أمور الإنسان العامة والخاصة، وذلك لتحقيق السعادة البشرية في الدنيا والآخرة "2.

وحسب الدكتور أسامة الفقير الربابعة ،وزملائه فإن المفاهيم الموجودة في التعريف المقصود منها هو:<sup>3</sup>

-"مجموعة الأوامر، والنواهي، والإرشادات":إشارة إلى معنى النظام اصطلاحا، بالنظر إلى قوامه وعماده في مفهوم أهل العلم الشرعي، حيث لفظ "الأوامر" يشمل :ما طلبه الشارع من المكلف فعله على وجه الحتم والإلزام.

-ولفظ "النواهي" يشمل :ما طلبه الشارع من المكلف تركه على وجه الحتم والإلزام، ولفظ "الإرشادات" يدخل فيه فعل المستحب، ويشمل: ما طلبه الشارع من المكلف فعله على سبيل الندب لا الإلزام، ويدخل فيه ترك المكروه، وهو ما طلبه الشارع من المكلف تركه على وجه الندب لا الإلزام، ويدخل فيه أيضا فعل المباح بنية التقرب إلى الله. -"من أحكام اعتقادية ، وأخلاقية، وعملية" :هذه أنواع الأحكام التي جاء بها سيدنا محمد - صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم - حيث تشكل بمجموعها

- التسيير أمور الإنسان العامة والخاصة ":هذا بيان لوظيفة نظام الإسلام في حياة

الدين الإسلامي .

<sup>1-</sup>سورة: الحجرات، الآية. 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  أسامة الفقير الربابعة وآخرون، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>12.</sup>مرجع نفسه، ص $^{-3}$ 

الإنسان، وأنَّه بأحكامه وتشريعاته لا يقتصر على الجانب الشخصي الفردي، بل يمتد الى كافة مناحى الحياة الاقتصادية، والاجتماعية، والسياسية، والدولية.

- التحقيق السعادة البشرية ": هذا بيان لمقصد نظام الإسلام وغايته من أحكامه المتنوعة، وهي تحقيق مصالح العباد في الدارين الدنيا والآخرة .

## ثالثا:المفهوم الإجرائي للنظام الإسلامي:

هو مجموع الأحكام والقواعد التي سنها الله -سبحانه وتعالى- والتشريع الذي جاء به لبني البشر، بغية تنظيم حياتهم، وعلاقاتهم بمناحيها الثلاث (مع الله، مع الذات، ومع الآخرين)، و إرشادهم لطريق النجاة، وتحقيق مصالحهم في الدارين، فهذه الأحكام والقواعد على العموم جاءت لخدمة الإنسان سواء كان فردا، أو جماعة، أو مجتمعا.

## 7-الأصول النظرية للبحث:

اعتمدنا في بحثنا هذا على المدخل المنهجي الإسلامي كأصل نظري، وذلك لأنّ: الإسلام باعتباره يدعو إلى الخلقية الإنسانية ، ويؤصل تعاليمه من أوامر ونواهي على الضمير الإنساني وحده، يجعل الخدمة الاجتماعية ضربا من ضروب العبادة يتقرب بها الإنسان إلى ربه، و إذ يجعلها عبادة يجعل أداءها واجبا بإجبار و إلزام الفرد نفسه بالإيمان بالله وبالوحي ككل، وليس بإكراه شخص أو سلطة معينة، و إذ يجعل العبادة قربي إلى الله يضمنها الحافز النفسي على الأداء وهو حافز الرغبة والأمل، حافز الحصول على رضاء الله، وهو أمر لا يعدله في نفس المؤمن دنياه التي يعيش فيها ويحصل متعها. أ، وهذا ما قاله الله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمُ اَبْتِغَاءَ مُرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنفُسِهم كَمَثُلِ جَنَّة بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَعَاتَتُ أُكُلَها ضِعْفَيْر. فَإِن مَرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيتًا وَإِلِّ فَطَلَ مُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ هَا وَابِلٌ فَعَاتَتُ أُكُلَها ضِعْفَيْر. فَإِن

<sup>1-</sup>محمد البهي:الفكر الإسلامي والمحتمع المعاصر "مشكلات الأسرة والتكافل"،ط2،دار الفكر،مصر،1969،ص.368. 2-سورة: البقرة، الآية.265.

كما نجد أنَّ هذه الخدمة التي تقدم للأفراد تقوم على أساس احترام كرامة الفرد وإنسانيته، فنرى أنَّ تكريم الإسلام للإنسان قد وضع في إطار غاية كبرى، هي بناء المجتمع، و إذا كان الإسلام قد ركز على بناء الفرد، فإنَّما استهدف من ذلك بناء مجتمع متكامل، قوامه لبنات قوية تمثل كل منها فردا مؤمنا .

ولقد رسم القرآن للفرد المسلم المؤمن صورة الإنسان الممتاز بتربيته وتكوينه على طاعة الله، ورسوله، والصلاة، والصوم، والزكاة، وفي منطلق الأمانة، ورعاية العهد، وقوة الخلق، وسلامة التفكير، ولقد انفرد الإسلام بأنّه رعى الفرد وكرّمه في إطار المجموعة، فيما ركز على ضمير الفرد المسلم وحمّله منفردا مسؤولية عمله ولا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ فيما ركز على ضمير الفرد المسلم وحمّله منفردا مسؤولية عمله ولا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَلْدِينَ مَخْشَوْرَ وَانِ تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يَحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَنَ أُونَمَ تُنذِرُ ٱلَّذِينَ مَخْشَوْرَ وَانِمَ مُنْ اللهِ المُسَلّوة وَمَن تَزَكَىٰ فَإِنّمَا يَتَرَكّىٰ لِنَفْسِمِ وَالله اللهِ المُصِيرُ في اللهِ المُصِيرُ في إطار تعالى: في الله الموذج في إطار

المجتمع ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيآ عُنصْ ﴿ ... ﴾ قولم يذهب الإسلام في الرعاية مذهب من أعطوا الفرد الاهتمام بلا حدود، كما أنّه لم يذهب مذهب من أفنوا صورة الفرد في المجتمع، ولمّا كان أفراد المجتمع هم نتاجه في نفس الوقت، وكلهم يجمعهم دين الله ، فإنّ وحدة الهدف أمر يأتي بلا اجتهادات داخلية في المجتمع، ويتم الترابط بين المؤمنين، وينصرفون إلى أعمالهم تلقائيا بتصرف رجل واحد ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ وَالَّهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجْمِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ أَمْ يَجْمِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ الْمُؤْمِنُونَ وَالَّهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمَا يَاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ اللهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ اللهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمَا يَعْمُ وَاللهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجَامِعٍ لَمْ يَذَهُ فَهُ الْمِالِدِ فَي الْمَعْمَ وَلَوْلَا عَلَيْهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْ يَجْمِعِ لَمْ يَعْمُ لَمْ يَالِهُ وَلَمْ يَعْمُ وَلَهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْ الْمَالِمُ اللهُ وَلَا عَالَهُ عَلَىٰ الْمَالِهِ عَلَا لَيْ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمَالِمِ اللهِ عَلَىٰ الْمَوْلِ عَالِهُ عَلَا الْمِنْونَ فَلَا لَا يَعْمُ اللهُ وَلَا عَلَالْمُ وَالْمُولِهِ وَالْمَا عَالَوْ الْمَعُونُ عَلَىٰ الْمَالِمِ لَمْ اللهُ وَالْمَالِمُ الْمَالِمُ اللهِ اللهِ الْمَالِمُ اللهُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمِ اللهُ الْمِالِمُ اللهِ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُولُ اللهُ ا

<sup>1-</sup>1-سورة: فاطر، الآية.18.

<sup>21</sup>. الطور، الآية 21.

<sup>3-</sup>سورة: التوبة، الآية. 71.

يَستَغْذِنُوهُ عَدَي الإسلام أهمية كبرى العامري هذا المفهوم فيقول نيعطي الإسلام أهمية كبرى للإنسان كفرد في مجتمع ويؤكد حاجته إلى التقدم المستمر، وبذلك يحرر طاقاته الخلاقة كلها (فكرية، عقلية وعملية)، لتنطلق في خدمة تقدمه كإنسان، وفي خدمة المجتمع ككل دون السماح لعائق ما أن يقف في وجهها، لا ريب أن معظم معطيات الإنسان سواء كان سويا أو من ذوي الاحتياجات الخاصة، وتكريمه، و إعزازه، ثم وضعه في مكانه الذي يجعله قوة قادرة على البناء والتعمير، ومن أجل ذلك جعل المجتمع الإسلامي بمثابة عقد مشاركة ، وتضامن بين أفراده، وقد حثً على رعايتهم جميعا، وبذلك عارض نظريات الجنس الممتاز، وقتل المرضى، والضعفاء، ولعل أروع صورة لوصف علاقة المجتمع بالفرد، والفرد بالمجتمع تلك الصورة التي رسمها النبي جماعة ركبوا سفينة في عرض البحر ثم عمد واحد من أهل الطابق الأدنى إلى خرقها لإدخال الماء فإن تركوه يعبث بالسفينة غرقوا و إن وقفوا في وجهه أنقذوا السفينة ونجو جميعا.

فالمدخل المنهجي الإسلامي شامل متكامل، فهو لم يدع ناحية من النواحي إلا ودخل فيها بالتوجيه والتشريع، فهو رسالة شاملة للفرد، وللأسرة، وللمجتمع ، والأمة ، ومن دلائل هذا التكامل هذه الشعب التي تتقسم إليها تعاليم الإسلام ويفهم في ضوئها :

1-شعبة تتجه إلى النفس: فتصلحها بالإيمان والتزكية وهذا هو "البعد الإيماني"، فأساس الحياة هو الإيمان، ولن نستطيع أن نصلح مجتمعاتنا إلا إذا أصلحنا الأنفس، فصلاح وتقدم المجتمعات بصلاح أفرادها، ولا يمكن أن يستقيم و يصلح الناس بغير هذا الأمر الذي جاء في قوله تعالى: هذا الأمر الذي جاء في قوله تعالى: هذا الأمر الذي جاء في قوله تعالى:

<sup>1-</sup>سورة: النور، الآية.62.

<sup>1-</sup>أنور الجندي: الإسلام والعالم المعاصر "بحث تاريخي حضاري"،ط2،دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1980، ص ص. 317-320.

بِأَنفُسِمٍ أُ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمِ سُوَءًا فَلَا مَرَدٌ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴿ اللهُ مَن مَن مَن مَن مَن اللهُ مَن وَالٍ ﴿ اللهُ مَن اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

فكيف نغير ما بالأنفس ؟

نغير ما بالأنفس عن طريق العقيدة، بأن نصب في عروق الفرد بصفته إنسان الإيمان الصحيح والتوحيد الصحيح، بحيث لا يرضى بغير الله ربا، ولا يتخذ غير الله وليا، ولا يبتغي غير الله حكما.

هذا التوحيد الذي يسقط الأرباب الزائفة كلها من البشر أو من الحجر، فلا يعفر الفرد جبهته إلا لله تعالى ساجدا، ولا يحني ظهره إلا لله تعالى راكعا، ولا يرجو إلا الله، ولا يخاف إلا الله، هذا هو الذي يصنع الإنسان البطل، المنتج في السلم ،المنتصر في الحرب، الصالح في نفسه، النافع لغيره، الواثق بنفسه، المؤمن بربه، الناصر للحق، المحب للخير، الذي يبذل لأمته و إن لم تكافئه، ويخدم مجتمعه و إن تتكر له، هذا الفرد الذي يبحث عنه الوطن، وتحرص عليه الأمم، إنّما يصوغه ويصهره عندنا مصنع الأبطال، وهو العقيدة، إنّما يصنعه الإيمان ولا شيء دون الإيمان "أعطني إيمانا أعطنك أبطالا". 2

فالفرد المؤمن بإيمانه تجده في كل الأحوال مطمئن البال، راضي الحال، فإن أصابه خير، حمد الله، وشكره، و إن أصابه شر، عرف أن ذلك من عند الله، وبأمره، وبذلك فهو مع الخير والشر يخطو خطواته التالية مستندا إلى ذات القوة التي حققت له السكينة والطمأنينة، ومتوكلا على القدرة الحقيقية التي تملك ناصية الأمر، وهي قدرة الله سبحانه وتعالى، بمعنى أنّه يعلم أنه لا يتم شيء في هذا الكون إلا ما قدّره الله، وأنّ

<sup>1-</sup>سورة: الرعد، الآية. 11.

<sup>-1</sup>يوسف القرضاوي: الإسلام كما نؤمن به "ضوابط وملامح"، ط1، نهضة مصر، القاهرة، 1999، ص-38،37.

قدر الله هو الذي ينفذ في الحقيقة ، والقضية في حس المسلم المؤمن لا تنتهي عند تلك النقطة، و إنّما تتعداها إلى ما هو أبعد في رد فعل مرارة العجز عن النفس، أنّه ما دام قد توكّل على الله، مع اتخاذ الأسباب يحس أنّ قدر الله في أي حالاته هو الخير بالنسبة له، فيصبر على ما أصابه من مكروه مطمئنا إلى قدر الله، فعن أبي يحي صهيب بن سنان -رضي الله عنه- قال :قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم -:

﴿ عجبا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن :إن أحابته سراء شكر، فكان خيرا له، وإن أحابته خراء حبر، فكان خيرا له أن وترتبيا على ذلك يقبل المسلم المؤمن بالله على كل أنشطته، وهو يقول: -كما علمه الله- في قُل لَن يُصِيبَنَآ يَقِل المؤمن بالله على كل أنشطته، وهو يقول: -كما علمه الله- في مَوْلَنَا وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونِ في الله على كل أنشطته، وهو يقول: -كما علمه الله- في مَوْلَنَا وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونِ في الله على كل أنشطته، وهو يقول: -كما علمه الله- في الله في مَوْلَنَا وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونِ في الله في مَوْلَنَا وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونِ في الله في مَوْلَنَا وَعَلَى الله في قَلْ الله في الله في الله في الله في قَلْ الله في الله في الله في الله في الله في قول : -كما علمه الله على كل أنشطته، وهو يقول : -كما علمه الله- في الله في الله في الله في الله في الله في الله في أنه الله في أنه الله في كل أنشطته وقول : -كما علمه الله في الله في الله في الله في أنه الله في الله في الله في الله في الله في أنه الله في اله اله اله الله في اله اله اله اله الهواله ا

وفي الإيمان بمحتوى هذه الآية الكريمة العامل الأساسي للطمأنينة، التي يشعر بها المسلم دون غيره في جميع الأحوال، إذ المؤمن بربه يصبر على ما يصيبه في هذه الدنيا، وهو يرجو حسن ثواب الاخرة، موقنا بأنَّ ما عند الله خير وأبقى، سواء فيما يجده أو يضيع منه خلال عمره المحدود على هذه الأرض، ويضل دائما مطمئنا إلى قدر الله، يسعى وفي قلبه السكينة، لا الفرح بنعمة الله يطغيه، ولا الحسرة على ما فقد يتلف نفسه أو يصيبه بالخبل والاضطراب، ومن هنا يملك الدواء الناجع؛ أي الإيمان الكامل المستقر في القلب والوجدان يعيد إلى ذاته تكيفها الاجتماعي بالصورة الإسلامية، دون ما حاجة إلى خمر، ولا مخدر، ولا دافع إلى جريمة، ولا جنون، ولا انتحار ...الخ، وذلك هو قمة التكيف الاجتماعي الإيجابي بالمعنى الإسلامي .3

#### 2-شعبة تتجه إلى المجتمع:

 $<sup>^{-1}</sup>$  النووي: رياض الصالحين ، باب الصبر، دار الآفاق العربية ، القاهرة، 2004، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>سورة: التوبة، الآية.51.

 $<sup>^{3}</sup>$ زيدان عبد الباقي :علم الاجتماع الإسلامي، ط $^{1}$ ، مطبعة السعادة، القاهرة،  $^{1984}$ ، ص $^{3}$ .

وهي التي تتوجه إلى المجتمع لتقيم فيه العدالة، والتكافل بين الناس بعضهم وبعض، وهذا هو "البعد الاجتماعي"، فالإسلام دين اجتماعي، ولا يتصور الإنسان فردا في فلاة يعيش وحده، فهو مدني بطبعه كما قال الأقدمون، أو هو حيوان اجتماعي كما يقول المحدثون، جاء الإسلام دينا وسطا لأمة وسط، يعنى بحاجات الفرد، ويوازن بين النظرة الفردية والنظرة الاجتماعية، فلا يضخم الفرد على حساب المجتمع، كما لا يضخم المجتمع على حساب الفرد، بل يعطي كلا منهما حقه، ويطالبه بواجبه بلا طغيان ولا إخسار في وأقيمُوا الوردي بالقيم والا تُحسِّرُوا المحيران المحتمع على المحتمع على على على المعتمع على المحتمع على حساب الفرد، بل يعطي كلا منهما حقه ويطالبه بواجبه بلا المعتمان ولا إخسار في وأقيمُوا الوردي بالقيم والا تُحسِّرُوا المعران الله على المحتمع على المحتمع على حساب الفرد، بل يعطي كلا منهما حقه ويطالبه بواجبه بلا

جاء الإسلام بهذا المعنى الاجتماعي فاهتم بالمجتمع وبمشكلاته، ومن حيث يقرر الإسلام التوازن بين الفرد والجماعة، فهو يقيم التكافل الاجتماعي على أساس الأخوة، والعدل الاجتماعي، وهو طراز من الخدمة الاجتماعية المثلى، حيث يقوم مفهوم المجتمع في الإسلام على أمرين:

أولا-التعادل بين تنائية الفرد نفسه، وبين الفرد والفرد من ناحية أخرى .

ثانيا-التوازن بين الفرد والمجتمع.

ويقرر الإسلام أنَّ تنسيق الفرد والجماعة يتم عندما يتحقق عاملان مهمان:

أولهما:أن تكون البيئة مثمرة بكل الحوافر المادية.

ثانيهما:أن يسود الإيثار نوازع الأفراد في مجتمع ينشد الحياة الكريمة .

ونظرة الإسلام تتمثل في أن هناك تفاعلا دائما بين الفرد والمجتمع يأخذ ويعطي، حيث يكون دور المجتمع واضحا مرة، ودور الفرد بارزا مرة أخرى ، ويصور الباحثون

30

<sup>1-</sup>سورة: الرحمن، الآية. 9.

المسلمون المجتمع الإسلامي على أنه عقد مشاركة وتضامن بين جميع أفراده، وقد حثَّ الإسلام على رعايتهم جميعا، وبذلك عارض نظريات الجنس الممتاز. 1

ونجد من صور الخدمة الاجتماعية الإسلامية التعاون، حيث يقول الله تعالى في محكم تنزيله: والله على البرِّوالتَّقُوكُ وَالتَّقُوكُ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى اللهِ ثَمِ وَالْعُدُونِ وَالتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ اللهُ الل

فالعلاقة بين العبد وربه لا ينبغي أن تبقى عقيدة مستترة في ضمير الفرد، و إنّما ينبغي أن تكون لها مظاهر عملية يعرف بها المسلم من غيره، ذلك أنّ العقيدة الإسلامية والتوجيهات النبوية تبني المجتمع الإسلامي على البر والتقوى، ولذلك فالنبي – صلى الله عليه وسلم الله – اهتم بعلاقة المسلم بأخيه في الإنسانية مهما كان حاله، ونهى عن ظلمه وتحقيره ...الخ، فعن أبي هريرة قال:قال رسول الله – صلى الله عليه وسلم الله –: ﴿ لا تماسموا ، ولا تناجشوا ، ولا ينتاج ، التنافق ولا ينتاج ، التنافق المسلم عليه المسلم عليه المسلم عليه ، وقد اعتبر النظام الإسلامي عدم مساعدة الآخرين على المسلم عليه وسلم الله – قال: ﴿ المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ، ولا يسلمه ، ومن تركه يبوع عليه وسلم الله – قال: ﴿ المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ، ولا يسلمه ، ومن تركه يبوع عليه وسلم الله – قال: ﴿ المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ، ولا يسلمه ، ومن تركه يبوع ، وهو قادر علي إطعامه وكسوته ، فقد أسلمه هه .

<sup>2-</sup>أنور الجندي:مفاهيم العلوم الاجتماعية والنفس والأخلاق في ضوء الإسلام، ط3،دار الكتب، الجزائر، دت، ص. 187. - - المورة : المائدة، الآية. 2.

<sup>-121-120</sup>. صسلم بن الحجاج النيسبوري: مج 8، ج16، كتاب البر والصلة والآداب، مرجع سابق، ص-121-120.

<sup>37.</sup> ابن حجر العسقلاني: فتح الباري بشرح صحيح البخاري،مج3، ج3، كتاب المظالم، دار المعرفة،بيروت،دت،ص. 37.

فهذه الأحاديث تحث المسلم فردا كان أو مجموعة على خدمة الفرد ورعايته، من باب العبادة يتقربون بها إلى المولى – عز وجل – وبهذه التوجيهات النبوية يكون الفرد قد حضي بخدمة اجتماعية قائمة على الحب، تهتم بالجانب المادي والمعنوي معا، والإسلام بما افترض من زكاة، فإنما لكي يكون هناك تعاون وتكافل اجتماعي بين أبناء الأمة الإسلامية، ونرى التوجيه التعاوني السديد للمسلم في كل معاملاته هو الأرض الخصبة الصالحة لنمو العواطف الإنسانية، التي تؤدي إلى الترابط بين القاوب، على أسس من المحبة والأخوة، لا سيما وأنَّ النبي – صلى الله عليه وسلم – شبه الأمة الإسلامية بالجسد الواحد، فعن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله – صلى الله عليه وسلم –: ﴿ مثل المؤمنين فيي تواحمه وتراحمه وتعاطيهم مثل المسد، إذا اشتكى منه عضو، تحاكمي له سائر البسح بالسمر والممي ﴾، وعن النعمان بن بشير أيضا وفي نفس الصياغ –وحدة المسلمين وترابطهم وتعاونهم، وشعورهم ببعضهم البعض، قول النبي – صلى الله عليه وسلم –: ﴿ المسلمين وترابطهم وتعاونهم، وشعورهم ببعضهم البعض، قول النبي – صلى الله عليه وسلم –: ﴿ المسلمين كرجل واحد، إن اشتكى عينه، اشتكى كله، وإن الشتكى عينه، اشتكى كله، وإن

وهذا التشبيه يقصد به أن يكون المجتمع في خدمة أبنائه والعمل على رعايتهم، وأن يكون التألم إيجابيا تعاونيا، وليس لفظيا)، وتتأتى الإيجابية بعمل الآخرين قدر جهدهم على تخفيف آلام الناس، بمشاركتهم أتراحهم قبل أفراحهم، ومساعدتهم على الاندماج الاجتماعي، فعلاقة المسلم بربه تفرض عليه أن يكون متعاونا بصورة إيجابية مع بقية الناس في المجتمع.<sup>2</sup>

ومما سبق ذكره نجد أنَّ المنهج الإسلامي قد وافق بين النزعتين الفردية والجماعية، ووازن بين ثنائية الفرد والمجتمع، وفي هذا يقول محمد قطب: « والإسلام يوفق بقدر ما

 $<sup>^{-1}</sup>$ مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج 8، ج16، كتاب البر والصلة والآداب، مرجع سابق، ص. 140.

 $<sup>^{2}</sup>$  زيدان عبد الباقي، مرجع سابق، ص $^{2}$  نيدان عبد الباقي

في طاقة البشر بين النزعتين الأصيلتين، المتناقضتين في الظاهر، إنه بادئ ذي بدء لا يعتبر إحداهما أصيلة، وغيرها دخيل، ولا يعتبر أن تغذية إحداهما تعني بالضرورة الإساءة إلى الأخرى، أو إسقاطها من الحساب، والإسلام دين الفطر، وهذه فطرة الإنسان :فرد داخل في المجتمع، أصيل الفردية، أصيل في الميل للمجموع، وهو دائم التقلب بين نزعتيه المتناقضتين، كما يتقلب في نومه من جنب إلى جنب ليستريح، لكنه في كل لحظة شامل لجنبيه معا على اختلاف في النسبة والمقدار، والإسلام يعالج كلتا النزعتين، فيغذيهما معا، ويجعلهما متساندتين بدلا من أن تكون متنازعتين، لأنّه يحتاج اليهما معا، لأنّ الفطرة لا تستقيم بإحداهما دون الأخرى، ولذلك لا يكبت أيا منهما، ولا يزيلها عن الوجود، إن كان في استطاعة أحد أن يزيلها من الوجود » أ .

ومن الأمور التي سبق ذكرها، والتي تثبت هذا المنهج، وتجعله فريدا في تعامله مع الفرد كفرد في المجتمع، ومع المجتمع كجهة مسؤولة عن هذا الفرد، نجد قضية الحبل الوثيق الذي يربط الفرد كفرد مؤمن بربه، ألا وهي العقيدة هذه الصلة وهذا الإيمان الوثيق الذي يمنعه من الانزلاق في مقبّات الكآبة، والشعور بالعجز، والوحدة، والإتكالية، والملل، والعدوانية، فجوهر المنهج الإسلامي هذه العقيدة التي تجعل من الفرد فردا، واثقا بنفسه، قادرا على إعانتها، وعلى التعامل مع الأمور ومع غيره بإيجابية، كما تجعل من المجتمع جسدا واحدا ، حينما يسعى إلى خدمة هذا الفرد فإنّما من باب تحقيق العبودية لله، والمسؤولية التي تفرضها عليه عقيدته ، وليثبت إتباعه لملّة نبيه عليه الصلاة والسلام - بالإضافة إلى الجزاء الذي أعده الله لهم، والذي يعتبر من أكبر المحفزات ، فالإسلام مفهوم شامل للحياة البشرية في كل اتجاهاتها، بل هو في الحقيقة مفهوم شامل للكون والحياة والإنسان، وهو مفهوم شامل ودستور يحكم

السيد محمد نوح: شخصية المسلم بين الفردية والجماعية ، ط4، دار الوفاء، مصر، 1993، ص ص. 37،36. نقلا عن عمد قطب : منهج التربية الإسلامية ، +1، ط5، دار الشروق، القاهرة، 1981، ص ص. 163،162.

الحياة وينظمها، ويوجه الأفكار والمشاعر والشعائر، ويضبط السلوك العملي في واقع الحياة. 1

#### 8-الدراسات السابقة:

#### 8-1-عرض الدراسات السابقة:

من خلال قراءة فاحصة لما جادت به أراء المفكرين والباحثين، والمتعلقة بموضوع التأصيل والتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية، فإنّه يمكن تصنيف هذه الدراسات حسب محتواها إلى ثلاثة أصناف:

## أ-دراسات اهتمت بالإطار الفكري والمنهجي للتأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية:

والتي تتاولت المنهج، والأدوات البحثية، بالإضافة إلى الضوابط والإجراءات العملية التي تضفي على مهنة الخدمة الاجتماعية الصبغة العلمية، وهي تهدف إلى إيجاد إطار نظري كمنطلق لدراسة مختلف جوانب الخدمة الاجتماعية في المجتمع من منظور إسلامي، بالإضافة إلى تحديد منهجية للتأصيل، ترسم استراتيجية العمل الاجتماعي في ظل النظام الإسلامي، وتحاول الجمع بين الفقهين (فقه الشرع وفقه الواقع) لتخرج من زاوية الرؤية الأحادية للموضوعات.

وكمثال على هذا النوع من الدراسات نجد دراسة كل من:

أولا-عبد الرحمان رجب، والتي جاءت بعنوان: منهج التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية ...

<sup>1-</sup>محمد عبد الخطيب :خصائص المجتمع الإسلامي، دار الصديقية ، الجزائر، 1986.ص.175.

التي حاول من خلالها التأكيد على أنَّ إصلاح العلوم الاجتماعية، وخروجها من دائرة الأزمة الراهنة يتطلب النظر في المسلمات الوجودية، والمعرفية، والمنهجية التي تقوم عليها تلك العلوم، وأشار إلى أنَّ الإصلاح المرتقب يمكن أن يتم في إطار ما أطلق عليه الباحث "ثورة التنظير في العلوم الاجتماعية "، والتي يتم في إطارها الجمع بين معطيات الوحي والعقل والحواس، في الوصول إلى الحقيقة فيما يتصل بالإنسان والمجتمع من خلال التفاعل بين النظرية والبحث، ذلك أنَّ التفاعل البنَّاء بين التنظير والبحث يمثل جوهر منهج التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية وأساس بنائه، على حد قوله هذا المنهج الذي يحدد أبعاد التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية، والمتمثلة في :

- ❖ تحديد أبعاد التصور الإسلامي الشامل للإنسان والمجتمع والوجود، استخلاصا من المنابع الرئيسية للمنهج الإسلامي التي تتمثل في الكتاب والسنة الصحيحة، مع الإستفادة من اجتهادات علماء المسلمين من السلف والمعاصرين، المستمدة من تلك المنابع الرئيسية والملتزمة بها، وتحديد ما يتضمنه هذا التصور فيما يتصل بالمجال العام الذي تغطيه اليوم العلوم الاجتماعية الحديثة .
- ❖ حصر نتائج البحوث العلمية المحققة في نطاق العلوم الاجتماعية الحديثة، وكذا مسح نظرياتها وتحليلها، و إخضاعها للتمحيص والنقد في ضوء مقتضيات ذلك التصور الإسلامي، سواء من حيث الموضوع أو المنهج.
- ♦ بناء نسق علمي متكامل، يضم ما صح من نتائج العلوم الحديثة وما صمد للتمحيص والنقد من نظرياتها، ويربط بينها وبين ما توصل إليه العلماء المسلمين من حقائق وتعميمات، برباط تفسيري مستمد من التصور الإسلامي للإنسان والمجتمع والوجود.

♦ استنباط فروض مستمدة من ذلك النسق العلمي المتكامل الذي تم التوصل إليه سابقا، و إخضاع تلك الفروض للاختبار في أرض الواقع للتحقق من صدق الاجتهاد البشري المتضمن بالضرورة في عملية بناء أي نسق علمي نظري.

ويخبرنا الباحث أن المتأمل لهذه العناصر سرعان ما يتبين أنَّ المكون الثالث من هذه المكونات يشير إلى عملية بناء النظريات المؤصلة إسلاميا، وأنَّ المكون الرابع يشير إلى عملية إجراء البحوث، وأنَّ التكامل بين هذه العناصر جميعا يشير إلى الطريق الصحيح؛ أي المنهج الذي يسمح لنا بإيجاد علوم اجتماعية مؤصلة إسلاميا على الوجه المحقق لأهداف تلك العلوم، وقد حاول "عبد الرحمن رجب" ترجمة منهج التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية إلى مجموعة من الإجراءات أو الخطوات،

أوالعمليات المحددة، التي يمكن للباحث أن يسير في ضوئها حال سعيه لتأصيل أحد موضوعات العلوم الاجتماعية وبالتحديد الخدمة الاجتماعية، حيث حاول صياغة القواعد التي يعتبرها من مسلمات المنهج، والتي تمثلت في:

■ اختيار الإطار المرجعي الذي ينطلق البحث في البداية من مفاهيمه:

فسواء انطلق الباحث من مفاهيم العلوم الاجتماعية الحديثة، أو من مفاهيم العلوم الشرعية، فإنَّه يتطلب منه مايلي:

-الانتباه إلى أي شعور بعدم التساوي بين مجموعة المفاهيم المستقاة من العلوم الغربية أوالعلوم الشرعية، فتلك علامة على الحاجة إلى إعادة فحص الأطر المرجعية الأصلية التي بدأ الباحث منها، و إعادة الاختيار بين المفاهيم.

-الانتباه إلى وجود فجوات بين المفاهيم؛ بمعنى وجود مساحات من الظواهر التي لم يفلح نسق المفاهيم المستخدم في تغطيتها، وعجز الإطار المرجعي عن تغطية كافة فئات الظاهرة بشكل مقبول.

-التحلي بالجرأة العلمية على تجاوز الأنساق التصنيفية التقليدية في العلوم الاجتماعية كلما ظهر سبب جوهري وأصيل، يدعو لذلك بشرط إمكان تبرير ذلك منطقيا دون تعسف.

-التخلي عن الاقتصار على الأطر المرجعية المستمدة من كتابات الإسلاميين، لما توحي به من اتصال مباشر بعملية التوجيه الإسلامي للعلوم، دون رجوع لما قد يكون مفيدا من إسهامات العلوم الحديثة.

-التخلي عن التوجس أو النفور من استخدام المصطلح الحديث كراهية لأصله .

## ■ الاستنباط من المصادر الإسلامية:

يتطلّب التوجيه الإسلامي لأي موضوع من موضوعات العلوم الاجتماعية، وضوحا أوليا لدى الباحث فيما يتصل بالأطر العامة، والمسلّمات الأساسية التي تقوم عليها طبيعة التصور الإسلامي للإنسان والمجتمع والكون والحياة بصفة عامة، باعتبار أنَّ هذه المسلمات الوجودية والمعرفية تحدد إلى حد كبير بل وتكاد تحسم الاعتبارات المنهجية، التي ينبغي أن يلتزم الباحث في بحثه لأي موضوع جزئي.

والاستتباط يتم من خلال القراءة المنظّمة للقرآن الكريم، والنظر في الأبواب والفصول الملائمة من صحاح السنة، مع الاستعانة بالتفاسير والشروح لاستباط المفاهيم والقضايا، التي تصف أو تفسر موضوع الدراسة، أو تضع الضوابط المعيارية عليه.

#### ■ الاستفادة من نتائج العلوم الحديثة:

يرى الباحث أنَّ أي جهود تبذل لاستنباط الرؤية الإسلامية لموضوع ما، اقتصار على المصادر الشرعية وحدها لا تعدُّ بذاتها تأصيلا إسلاميا للعلوم الاجتماعية بالمعنى الاصطلاحي، و إنَّما تعتبر بحثا في العلوم الشرعية أو في الدراسات الإسلامية، أمَّا التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية فإنَّه يتطلب إلى جانب ذلك:

-استثمار ما صلح من معطيات العلوم الاجتماعية التفصيلية في الموضوع، و إدماج هذه المعطيات في نسق معرفي متكامل تحت مظلة التصور الإسلامي .

-تعريض حصيلة هذا التكامل بين العلوم الشرعية والعلوم الاجتماعية للاختبار الميداني في أرض الواقع، والتصحيح المستمر لتلك الحصيلة في ضوء نتائج الاختبار الواقعي .

كما يتطلّب حسن الاستفادة من نتائج العلوم الاجتماعية الحديثة في إطار التأصيل الإسلامي لأي قضية جزئية من جزئيات التخصيص، وعيا واضحا بالمسلّمات المعرفية والمنهجية الموجهة لذلك التخصيص بأسره، مع المراجعة المنظمة والمتأنية للمصادر الأساسية لذلك التخصيص، سواء من حيث النتائج، أو المناهج، أو الظروف التاريخية التي أثرت في تطورها جميعا، حتى وصلت إلينا على الوجه الذي نعرفه اليوم، وذلك قبل الانتقال إلى النتاول النقدي لإسهامات العلم في الموضوع المحدّد المراد تأصيله إسلاميا .

- إيجاد التكامل المنشود بين الأطر التصورية الإسلامية وبين النتائج الممحصة المستمدة من العلوم الحديثة.
  - اختبار وتطویر النظریات الموجهة إسلامیا:

يرى الباحث أنَّ النظريات العلمية المتخصصة المؤصلة إسلاميا وإن استمدت مسلماتها وأطرها العامة من التصور الإسلامي، إلاَّ أنَّها ليست في نفسها وحيا منزلا، و إنَّما هي مشتملة بالضرورة على اجتهادات، وأنظار بشرية ضمن مكوناتها الرئيسة، وذلك من جهتين:

- أن التصور الإسلامي الموجه لتلك النظريات و إن بني على آيات الكتاب الكريم، وعلى الأحاديث الصحيحة، فإن الاجتهاد البشري للباحثين يدخل في عملية البناء هذه من عدة طرق:

- الاختيار من بين الآيات، أو الأحاديث لما يظنه الباحث متصلا بموضوع بحثه،
   واستبعاد ما لا يظنه متصلا بموضوعه .
- ◄ الاختيار من بين التفسيرات المختلفة، التي ترد في كتب التفسير المعتمدة للنص الواحد .
- ◄ الجهد الذي يبذله الباحث في الربط بين الآيات، والأحاديث التي يراها متصلة بموضوع بحثه .

وهذه الاجتهادات لا تعدو من وجهة النظر العلمية أن تكون فروضا تستحق الاختبار في أرض الواقع، وأنَّ المشاهدات الواقعية المحققة التي تحويها نظريات العلوم الاجتماعية، إنَّما تم التوصل إليها من خلال دراسات وبحوث، هي محاولات بشرية للإقتراب من الحقيقة إلى أقصى قدر مستطاع، ولكنَّها معرضة في الوقت ذاته للتأثر بقصورنا البشري، الذي يتبدى أساسا في ضعف الاجراءات المنهجية، وفي قصور عمليات القياس.

ويترتب على هذه الملاحظات أنَّ الاعتبارات العلمية الحقة، تتطلب إخضاع نتائج التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية للاختبار الميداني الواقعي، حتى نتمكن من التحقق من صحة استنباطاتنا البشرية التفصيلية، وحتى يمكن الاحتفاظ للعلم البشري بخاصية التصحيح الذاتي المسلَّم بأنَّها وراء كل علم صحيح فيما يخرج عن نطاق الوحي.

#### <u>ب-دراسات تناولت سياسة الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي :</u>

حيث تتاولت سياسة الخدمة الاجتماعية، وأسس ومبادئ الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، بالإضافة إلى توضيح الطبيعة البشرية، وتقديم تفسير للمشكلات

<sup>1-</sup> ابراهيم عبد الرحمن رجب:التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية "المفهوم،المنهج،المداخل،التطبيقات "،ط1،دار عالم الكتب،الرياض،1996.

الفردية، وعلاج هذه المشكلات من منظور إسلامي، وهذا النوع من الدراسات يهدف إلى وضع أسس علمية لطرق الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، بالإضافة إلى محاولة التوصل إلى تصورات نظرية، ونماذج للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، وكمثال على هذا النوع من الدراسات نجد دراسة كل من:

أولا:دراسة عفاف الدباغ التي جاءت بعنوان: "تحو مدخل إسلامي لممارسة الخدمة الاجتماعية ".

حاولت الباحثة من خلال هذه الدراسة وضع إطار عام لهذه الممارسة، معتمدة على تعريف "سيبورن " لنظرية الممارسة الذي عرفها بأنّها بناء من الأفكار التي تستخدمها في مساعدة الناس، من خلال القيام بعملية تقدير الموقف، تحليل عملية تقدير الموقف والتدخل، وقد أخذت الباحثة بالمهام التحليلية لعملية تقدير الموقف، كما ذكرها "سيبورن" من وجهة نظر إسلامية، والمتمثلة في:

- -فهم المشكلة .
- -فهم شخصية العميل، أو سماته.
  - -تحليل الموقف.
- $^{1}$ . تقويم متكامل للحالة ككل في ضوء العناصر السابقة $^{1}$

ثانيا:دراسة محمد زكي محمد سليمان أبو النصر، والتي جاءت بعنوان :"إحداثيات النموذج الغربي للرعاية الاجتماعية في البيئة العربية -منظور إسلامي نقدي-". هذه الدراسة تطرح تصورا لمتطلبات المرحلة المقبلة من الممارسة المهنية في إطار مستقبل الوجود الموضوعي للنموذج الإسلامي للرعاية الاجتماعية في المنطقة العربية .

**4**0

<sup>1-</sup>عفاف الدباغ:نحو مدخل إسلامي لممارسة الخدمة الاجتماعية، ورقة بحثية مقدمة للمؤتمر الثاني للتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية (7-10أوت 1993)، جامعة الأزهر، القاهرة.

حيث حاول الباحث نقد النموذج الغربي للرعاية الاجتماعية، من خلال استقراء أساسيات الرعاية الاجتماعية في هذا النموذج، منطلقا من أنَّ الوطن العربي كنمط ثقافي يختلف عن الثقافات الأخرى في غيره من القوميات، وأنَّ ثمة قدر من التجانس النسبي في النمط الثقافي للمواطن العربي باختلاف البلاد العربية، إلاَّ أنَّه في هيكله يختلف جذريا عن المواطن في قوميات أخرى، ليصل إلى ضرورة قيام الوطن العربي بتقييم النظريات، والنماذج العلمية لطرق الخدمة الاجتماعية لإقامة نماذج علمية تتواءم

فمن خلال استقرائه لأساسيات الرعاية الاجتماعية في النموذج الغربي، توصل إلى أنَّ الرعاية الاجتماعية في الغرب، وبالتحديد أمريكا باعتبارها امتداد للمجتمع الأوروبي قد تأثرت بإطارين:

## √ الإطار الأول:

وطبيعة المجتمع العربي.

شخصية المواطن الأمريكي (المغامرة-الفردية-الطموح)، والتي تعد من أسباب تقلص الوجود الحكومي في جهود الرعاية الاجتماعية إلى حد التدخل الأزمي الذي ينتهي بانتهاء الأزمة.

## √ الإطار الثاني:

الأطر الثقافية الأصلية للمهاجرين (قانون الفقر من انجلترا -رعاية ضعاف العقول من فرنسا ...)، وكانت هذه الاستعارات من هذه الأطر في إطار تحقيق الإتصال التاريخي للشخصية الأمريكية بجذورها، وتمجيد الشخصية الجديدة، لتحقيق ذاتها في المجتمعات الجديدة، وتصل إلى قيادة المجتمع الأوروبي .

ثم حاول الباحث استقراء النموذج الإسلامي للرعاية الاجتماعية، وربط استمرار الحياة بتوفر المساعدة التي يحكمها إطار التفاعل النسبي، والتبادل الموقفي لبقاء الجنس البشري، كما ربط تقديم المساعدة بوجود المشكلة والحاجة من المنظور الإسلامي،

بالإضافة إلى تطرقه لمستقبل التأصيل ومتغيراته، والذي ربطه ب:

- كفاءة النموذج الإسلامي في استيعاب مشاكل وظروف المجتمعات الإسلامية،
   وتحقيق النمو والتقدم والرفاهية لأفراد هذه المجتمعات، بل يمتد ذلك إلى عالمية
   هذا النموذج، وصلاحية استخدامه في كل المجتمعات قاطبة .
- مستقبل مهنة الخدمة الاجتماعية ذاتها في التعامل مع معطيات الواقع
   الاجتماعي لمشكلات المنطقة العربية وكفاءة نماذجها .

وفي هذه النقطة يقول الباحث أنَّ السبيل إلى إثبات فاعلية المهنة هو في استيعابها وبحثها وتتقيبها لنماذج التأصيل، الذي تجود به عن ثراء المكتبة الإسلامية العربية.

وأنَّ ممارسة الخدمة الاجتماعية في المجتمع الإسلامي تختلف عن ممارستها في المجتمعات الأخرى، لأنَّنا في مجتمعنا الإسلامي محتاجين إلى التفرقة بين الأصيل والدخيل، وبين احتياجات الإنسان في المجتمع الإسلامي، واحتياجات الآخرين في مجتمعات أخرى . 1

ثالثا: دراسة عبد الرحمن رجب التي جاءت بعنوان "تفسير المشكلات الفردية والاجتماعية في ضوء التصور الإسلامي "

حيث طرح الباحث رؤية كتابات الخدمة الاجتماعية لأسباب المشكلات النفسية الاجتماعية، والمتمثلة في:

النقص أو القصور في إشباع الحاجات الإنسانية، وما يترتب على ذلك القصور في إشباع الحاجات من إحباط وعدوان.

<sup>1-</sup>محمد زكي محمد سليمان أبو سليمان:احداثيات النموذج الغربي للرعاية الاجتماعية في البيئة العربية، ورقة بحثية مقدمة للمؤتمر الثاني للتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية (7-10أوت 1993)، جامعة الأزهر، القاهرة.

- أما يترتب على استمرار القصور في إشباع الحاجات، أو ما يسببه من مشكلات في العلاقات مع الآخرين وفي التوافق الاجتماعي، وهوما يعبر عنه بالمشكلات المتعلقة بعملية أداء الوظائف الاجتماعية .
- العمليات الاجتماعية الأشمل، التي تحيط بهذا كله كالتغير الاجتماعي، وما يؤدي إليه من تفكك اجتماعي يتصل بقصور النظم الاجتماعية عن القيام بوظائفها بكفاءة .

ومنه أراد الباحث من خلال هذه الدراسة الإجابة على التساؤل التالي :ما هو موقفنا كمسلمين من هذه التفسيرات لأسباب المشكلات الفردية، والاجتماعية ؟

ليصل في النهاية إلى حقيقة مفادها: أنَّ مناقشة المشكلات الفردية، والاجتماعية، وتفسيرها من منظور إسلامي، ينبغي أن تكون مبنية بشكل مباشر على دراسة طبيعة الانسان بمختلف جوانبها المادية، والروحية، وتوضيح ديناميات التفاعل بين تلك القوى الداخلة في تكوين ذلك الإنسان، وأنَّ حاجات الإنسان في التصور الإسلامي تقع في فئتين رئيستين على الترتيب الآتى:

- الافتقار إلى الله عز وجل، والحاجة إلى الارتباط به والاستمساك بحبله المتين، باعتبار أنَّ في هذا الارتباط ضمانا لإشباع كل حاجة أخرى في هذه الحياة الزائلة المتحولة، بل وفيما وراءها مما يعتبر الحياة الحقيقية الدائمة .
- الحاجات المادية والنفسية والاجتماعية الدنيوية، والتي يشترك فيها التصور الإسلامي مع التصورات الوضعية .

والتصور الإسلامي يقوم على الارتباط الوثيق بين هذين النوعين من الحاجات، بشكل يتوازى مع الارتباط الوثيق بين الروح والبدن اللذين منهما يتكون الإنسان، ولكن مع أولوية وهيمنة النوع الأول من الحاجات على الوجود الإنساني كله، وفي ضوء هذا

الفهم توصل الباحث إلى أنَّ التصور الإسلامي لتفسير المشكلات الفردية والاجتماعية يقوم على ثلاث مسلمات:

# √ المسلمة الأولى:

مع ثبات جميع العوامل الأخرى، فإنَّ انقطاع أو ضعف صلة الإنسان بالله عز وجل يعتبر في ذاته سببا أساسيا وكافيا وحده لوقوع الفرد في المشكلات الشخصية، والمشكلات المتصلة بالعلاقات الاجتماعية في هذه الحياة الدنيا، كما يكون فوق ذلك سببا للهلاك في الآخرة، ويصدق ذلك عند كل مستويات إشباع الفرد للحاجات الدنيوية.

## ✓ المسلمة الثانية:

مع ثبات جميع العوامل الأخرى، فإنَّ القصور في إشباع الحاجات الدنيوية (المادية، النفسية، والاجتماعية) سبب أساسي، ولكنَّه ليس كافيا وحده لوقوع الفرد في المشكلات الشخصية، والمشكلات المتصلة بالعلاقات الاجتماعية، وذلك على أساس أنَّه في حالة وجود مثل ذلك القصور في الموارد المادية، مع حسن الصلة بالله -سبحانه وتعالى فإنَّ المشكلات التي يواجهها الفرد تكون أقل حدة بكثير، ويتوقف الأمر على درجة ونوع تلك الصلة بالله عز وجل.

كما أشار الباحث إلى دور العوالم الأخرى، ونقصد بها عالم الملائكة والشياطين في الوقاية من وقوع المشكلات أو المساعدة على إحداثها، مؤكدا أن دور الشياطين كأحد العناصر المساعدة في وقوع المشكلات وفي تفاقمها، يعدُّ من أبرز الفروق بين التفسير الإسلامي وتفسيرات العلم الحديث للمشكلات الفردية .

# √ المسلمة الثالثة:

إنَّ التغير الاجتماعي السريع، وما يؤدي إليه من تفكك اجتماعي لهو سبب أساسي في حدوث المشكلات الاجتماعية في كل المجتمعات، ولكن درجة حدة تلك المشكلات، ودرجة انتشارها، تكون أقل كثيرا في حالة المجتمعات التي تهيمن فيها القيم المستمدة

من الإسلام، والتي تعكس مؤسساتها ونظمها الاجتماعية تلك القيم الإلهية التوجيهية، والتي يحتفظ فيها الناس بسلامة فطرتهم .1

# ج-دراسات تناولت مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي:

حيث حاولت هذه الدراسات إبراز دور النظام الإسلامي في العمل الاجتماعي، بناء على توضيح النموذج الإسلامي في العلاج الاجتماعي، وهذا بهدف الوصول إلى حقيقة مفادها أنَّ النظام الإسلامي لم يترك مجال من مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية إلاَّ وتدخل فيها بالتوجيه.

وكمثال على هذا النوع من الدراسات نجد دراسة كل من:

أولا :دراسة " علي حسين زيدان" والتي جاءت تحت عنوا ن: "دور الخدمة الاجتماعية في العمل الاجتماعي من منظور إسلامي".

هذه الدراسة بنيت على المسلمات الأساسية التالية:

♦ الايمان بالغيب، بمعنى التصديق بأنَّ حدود ما يصدق به الإنسان لا تقتصر على ما هو موجود في محيطه المادي، وما يمكن إدراكه بالحواس أو مع الاستعانة بالمساعدات الأخرى من أدوات وأجهزة، ولكنَّها تمتد إلى ما هو أبعد من ذلك، ويقتضي هذا النموذج التصديق بوجود الله -سبحانه-والملائكة، والكتب المنزلة، والرسل، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

ويقتضى التسليم بما ورد في هذه المسلمة ألاَّ نقتصر في تفسيرنا للسلوك الإنساني،

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابراهیم عبد الرحمن رجب، مرجع سابق.

وفي الحكم على ما هو صواب وماهو خطأعلى المتغيرات الواردة في العالم المحسوس (عالم الشهادة)، أو على الأحكام التي ترد في النظريات المفسرة للسلوك الإنساني، أو على ما تقرره المجتمعات، ولكن الفيصل في هذا الأمر هو ما ورد في الوحي، وأنَّ دوافع السلوك لا تقتصر على الدوافع الدنيوية، ولكن الدوافع الدينية التي تتمثل في الرغبة في مرضاة الله -سبحانه وتعالى - والفوز بالجنَّة، تمثل أمرا لا يمكن تجاهله في تفسير سلوك الإنسان المؤمن.

- ❖ القرآن والسنة مصدران لمعلوماتنا اليقينية عن الإنسان والكون، بالإضافة إلى أنَّهما المصدر الوحيد اليقيني للمعرفة عن عالم الغيب وما يحكمه من قوانين وسنن .
- ويقتضي التسليم بما ورد في هذه المسلَّمة، اعتماد ما ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة من قوانين وسنن على انَّها حقائق لا شك فيها، والتسليم باستحالة التتاقض بين الوحي والحقائق الكونية في واقعنا الاجتماعي والنفسي، وإذا حدثت شبهة تعارض في بعض الأحيان، فإنَّها ترجع إلى أحد احتمالين أو كليهما معا: أوَّلهما الخطأ في فهم ما نزل به الوحي، والثاني الخطأ في فهم الواقع.
- ♦ الوجود الدنيوي أحد أشكال الوجود الإنساني، تسبقه وتليه أشكال أخرى للوجود، فالوجود الإنساني في هذه الحياة هو مجرد صورة من صور هذا الوجود، سبقها ويليها أشكال أخرى من الوجود الغيبي قبل الميلاد، وبعد الموت.

ويقتضي التسليم بهذا الأخذ بعين الاعتبار عند التعامل المهني المراحل المستقبلية للإنسان بعد الموت، فالمساعدة لا تقتصر على مجرد المساعدة في إشباع الحاجات، أورفع مستوى الأدوار، أو إصلاح العلاقات الاجتماعية، ولكن يأتي بالإضافة إلى ذلك وعلى رأسه مساعدة الإنسان على طاعة الله، وإتيان ما أمر به، واجتتاب ما نهى عنه، ومن ثمَّ فإنَّ أهداف المساعدة لا تقتصر على تلك الأهداف الدنيوية، و إنما تتعداها وتذهب إلى ما هو أبعد إلى تحقيق السعادة الدائمة في كل من الدنيا والآخرة.

❖ الإنسان حر الاختيار، محاسب على اختياره الإرادي، حيث أنَّ الله وهب للإنسان أداة الاختيار بين البدائل وهي العقل، وبيَّن له عن طريق الوحي ما يفعل وما يترك، وبيَّن له النتائج والآثار المترتبة على اختيار كل بديل، وأسقط عنه الحساب، إذا لم تتوفر له مقومات الاختيار الحر، ومن ثمَّ لا يقبل هذا النموذج بمبدأ الحتمية السلوكية أو قهر الظاهرة الاجتماعية، فالإنسان ليس أسيرا لقهرها، كما أنَّه ليس أسيرا لخبرات لا شعورية أو خبرات حياته المبكرة، و إنَّما هو حر مختار، إذا توافرت له مقومات هذا الاختيار من بلوغ، وعقل، وسواء، وانتفى عنه الإكراه.

ويمكن إدراج هذه الدراسة ضمن دراسات تقدير عائد التدخل المهني، حيث أنّها تستهدف التعرُّف على التغيرات، التي يمكن إحداثها عن طريق تطبيق نموذج للتدخل المهني .

## فروض الدراسة:

تستهدف هذه الدراسة اختبار الفرض الآساسي التالي:

يؤدي تطبيق برنامج التدخل المهني، المبني على نموذج العمل مع المنحرفين من منظور إسلامي مع حالات المنحرفين إلى التقليل من انحرافهم.

#### ■ المنهج المستخدم:

تستخدم هذه الدراسة المنهج التجريبي، على اعتبار أنّه أنسب المناهج لطبيعة هذه الدراسة، وذلك من خلال إدخال المتغير المستقل، وهو تطبيق برنامج التدخل المهني المبني على نموذج العمل مع المنحرفين من منظور إسلامي، للتعرّف على تأثير تطبيق هذا البرنامج على المنحرف في بيئته الطبيعية، ومن ثمّ فالتجربة هي بمثابة تجربة حقلية، يتم التجريب فيها في البيئة الطبيعية، وذلك باستخدام نموذج الحالة الواحدة.

- أدوات الدراسة: تطلب تطبيق هذه الدراسة استخدام عدد من الأدوات هي:
- -المقابلات بأنواعها المختلفة المهنية والبحثية، داخل المؤسسة وخارجها .
  - -تقارير ملاحظة السلوك.
  - -دراسة الوثائق والسجلات.

### ■ الأساليب العلاجية التي استخدمت:

-العلاقة المهنية مع العميل ووالدته بصفة أساسية، بناء على التزام الأخصائي الاجتماعي بالقيم الإسلامية في العمل مع الحالات، وذلك بقصد إيجاد الثقة اللازمة لتسيير التعامل المهنى مع الحالة.

-التوبة: وذلك لمساعدة العميل على الإقلاع عن السرقة، وعدم العودة إليها مرة أخرى، ورد الأشياء التي سبقت سرقتها إلى أصحابها .

-العلاج بالعبادات وهي الصلاة، والاستغفار، والاستعاذة بالله من الشيطان، وتلاوة القرآن الكريم، والدعاء .

- -مساعدة العميل على ترك رفاق السوء، والاندماج في صحبة صالحة .
- -التفاعل العقلى لمناقشة العديد من الجوانب المتصلة بالمشكلة أثناء المقابلات .
- -الأسوة الحسنة عن طريق غرس حب الرسول-صلى الله عليه وسلم- لدى العميل، ومساعدته على الاقتداء به .
  - -الإثابة على السلوك الحسن.
- -التأثير في الأشخاص المحيطين بالعميل، وخاصة الوالدة وبعض المدرسين ليكونوا أكثر قدرة على مساعدته، وبعض رفاق السوء للتقليل من تأثيرهم السيء عليه .
  - -التأثير في الظروف المحيطة من خلال إدماج العميل في أنشطة بناءة .

#### ■ نتائج الدراسة:

كشف التدخل المهني عن حدوث تحسن في الحالة تمثل في:

-توقف العميل عن السرقة، سواء كان ذلك في المدرسة أو المنزل.

-رد الأشياء التي سرقها من زملائه بالمدرسة .

انتظام العميل إلى حد ما في الصلاة و إلى حد كبير في دروس حفظ القرآن الكريم.

-تحسن المستوى الدراسي بصورة ملحوظة، كما تحسنت علاقاته بمدرسيه وزملائه.

-تحسن في دور العميل كابن، فوالدته أصبحت راضية عن سلوكه بشكل أكثر.

ومنه تطبيق برنامج التدخل المهني المبني على نموذج العمل مع المنحرفين من منظور إسلامي مع هذه الحالة أدى إلى التقليل من الانحراف، بالإضافة إلى ما حدث من تحسن في الأدوار الأخرى للعميل، وخاصة دوره كتلميذ، ودوره كابن.

ثانيا:دراسة كل من عرفات زيدان خليل و مصطفى محمد قاسم والتي جاءت بعنوان: البرنامج لممارسة الخدمة اجتماعية من منظور إسلامي ".

والقضية الرئيسية لهذه الدراسة هي: "ممارسة برنامج إرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، وزيادة وعي الأسرة بالتتشئة الدينية للأبناء".

وبنيت هذه الدراسة على التساؤلات التالية:

-ما هي درجة وعي الأسرة بالتتشئة الدينية للأبناء ؟

-ما هي درجة وعي الأسرة بالأبعاد، أو المتغيرات المرتبطة بالتتشئة الدينية للأبناء ؟

- هل تختلف درجة وعي الأسرة بالتتشئة الدينية للأبناء، وكذلك بالأبعاد، أو المتغيرات

المرتبطة بالتتشئة الدينية للأبناء في المناطق الحضرية عنها في المناطق الريفية ؟

- هل توجد علاقة بين ممارسة برنامج إرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، وزيادة وعى الأسرة بالتنشئة الدينية للأبناء بالمناطق الريفية ؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- على حسين زيدان وآخرون:نظريات ونماذج الممارسة المهنية في خدمة الفرد، دار المهندس للطباعة، القاهرة،2008.

وطبقت الدراسة على عينة قدرها 100 من أولياء التلاميذ، بأربع مدارس بكل من مدينة الفيوم، وقرية بيهمو، وذلك في سنة 2000، وتعتبر هذه الدراسة من البحوث التجريبية، التي استخدمت المنهج التجريبي لمعرفة العلاقة بين ممارسة برنامج إرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، وزيادة وعي الأسرة بالتشئة الدينية للأبناء، وتوصلا الباحثان في هذه الدراسة إلى النتائج التالية:

-انخفاض درجة وعي الأسرة بالتتشئة الدينية للأبناء .

-انخفاض درجة وعي الأسرة بالمتغيرات، أو الأبعاد المرتبطة بالتتشئة الدينية للأبناء، وهي الوعي بآداب الإسلام، والوعي بأخلاق الإسلام، الوعي بأركان الإسلام، الوعي بما للأوضاع الاجتماعية والثقافية من تأثير على سلوك الأبناء.

-هناك فروق ذات دلالة معنوية بين متوسط درجات الوعي بالتنشئة الدينية للأبناء لدى أولياء أمور عينة المناطق الحضرية (الفيوم)، ومتوسط درجات الوعي بالتنشئة الدينية للأبناء لدى أولياء أمور عينة المناطق الريفية (قرية بيهمو) لصالح المناطق الحضرية.

-التدخل المعني من خلال ممارسة البرنامج الإرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، أدى إلى حدوث تغيير إيجابي تمثل في زيادة وعي الآباء بالتنشئة الدينية للأبناء .1

#### 8-2-مناقشة الدراسات السابقة في ضوع الدراسة الحالية:

تعد هذه الدراسة "الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي" لبنة في صرح البناء الفكري التأصيلي للخدمة الاجتماعية، ومحاولة من بين المحاولات التي تعمل على صياغة إطار خاص بالممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل

<sup>1-</sup>عرفات زيدان خليل ومصطفى محمد قاسم: برنامج لممارسة الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، منشورات رابطة الجامعات الإسلامية، القاهرة، 2000.

النظام الإسلامي، الذي له فلسفته الخاصة به، و إطاره الفكري القائم على التصور الإسلامي للفرد، والجماعة، والمجتمع وللكون بصفة عامة، حيث حاولنا استقراء الخدمة الاجتماعية من مقاصد النظام الإسلامي، فهي ليست دراسة نقدية أو مقارنة بين طبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية ونظيرتها في النموذج الغربي، ذلك أثنا نريد المساهمة في الإنتاج المعرفي المبني وفقا لتصورات ومنطلقات إسلامية، لأنَّ الاشتغال بإبراز العيوب والسلبيات في النموذج الغربي دون تقديم البديل، يعد من السلبيات التي تحول دون الوصول إلى الكشف عن إطار معرفي علمي متكامل، له منطلقاته وتصوراته وكذا منهجه المنفرد في خدمة الإنسان، سواء كان فرداأو جماعة أو مجتمعا، وهذا ما يؤكده محمد بن نصر في قوله: "المطلوب ليس أسلمة المعارف الإنسانية الموجودة، من خلال نقدها في ضوء التصورات الإسلامية، فهذا لا يتجاوز الجانب السلبي، وذلك بإظهار عيوبها ونواقصها، وهذا ما يتم أيضا وبشكل أكثر عمقا في إطار الوضعية نفسها، ولكن المطلوب هو إنجاز دراسات في المجال الإنساني، تكون منطلقاتها، وفي صباغاتها العلمية، وفي غاياتها."

كما أنَّ هذه الدراسة ليست ضمن التصنيف الأول الذي اهتم بالإطار الفكري والمنهجي للتأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية، و إن كانت قد اعتمدت على منهج في الطرح ينطلق من استتباط إستراتيجية الخدمة الاجتماعية من القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة، ومن مقاصد النظام الإسلامي، كما أنّنا أخذنا بالتقسيم الغربي المعروف لطرق الخدمة الاجتماعية، المتمثلة في خدمة الفرد، وخدمة الجماعة، وتنظيم المجتمع، فالتأصيل لا يعني بالضرورة التنكّر لعلم قائم، لأنّ المشكل ليس في العلم ذاته ولكن في منطلقات هذا العلم، وفي تصوراته للإنسان، والكون، والوجود، ووفقا لهذه المنهجية

1-محمد بن نصر: تأصيل العلوم الإنسانية والاجتماعية أما آن لهذه الازدواجية أن تنتهي ؟ بحلة إسلامية المعرفة، العدد43، المعهد العالمي الإسلامي، 2006، ص. 118.

حاولنا التعرف على النظام الإسلامي بداية (مقاصده، خصائصه...)، ثمَّ حاولنا إبراز تصور النظام الإسلامي لكل من خدمة الفرد، وخدمة الجماعة، وتنظيم المجتمع، من خلال تحديد طبيعة كل من الفرد، والجماعة، والمجتمع في النظام الإسلامي، وكذا توصيف الخدمات المقدمة لهؤلاء في النظام الإسلامي، وأخيرا تمَّ التطرق للتدخل المهني للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي في مجال من مجالات الخدمة الاجتماعية ألا وهو المجال الأسري.

إذن فهذه الدراسة تجمع بين الدراسات التي تدخل ضمن التصنيف الثاني، والتي تناولت استراتيجية الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، وبين الدراسات التي تدخل ضمن التصنيف الثالث، التي تتاولت مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي.

وبالنظر إلى الدراسات السابقة التي ذكرت، نجد أنَّها تجتمع مع الدراسة الحالية-و إن اختلفت في الاتجاه (التصنيفالأول، التصنيف الثاني، أو التصنيف الثالث)- في النقاط التالية:

- -كلها محاولات للتأصيل الإسلامي للخدمة الإجتماعية .
- -عملت على إيجاد إطار نظري للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي .
  - -التأكيد على دور البعد الروحي في الخدمة الاجتماعية .
- -التأكيد على ضرورة مراعاة طبيعة وخصوصية الفرد والجماعة والمجتمع في التعامل.
- -التأكيد على فاعلية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي في التعامل مع الفرد والجماعة والمجتمع.
- -التأكيد على فاعلية التدخل المهني للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي في شتى المجالات من بينها المجال الأسري .

إلا أنَّ الدراسة الحالية تختلف مع الدراسات السابقة المذكورة في النقاط التالية:

-فمثلا دراسة "عفاف إبراهيم الدباغ "عملت على إيجاد إطار للممارسة من خلال
تحليل عملية تقدير الموقف ل:"سيبورن" ؛ أي أنَّها حاولت الأخذ بالإطار المرجعي
الغربي وتحليله وفقا للتصور الإسلامي، فحللت نفس مكونات عملية تقدير الموقف
( فهم المشكلة، فهم شخصية العميل أو سماته، تحليل الموقف، وتقويم متكامل للحالة
ككل في ضوء العناصر السابقة )، ولكن من وجهة نظر إسلامية؛ أي أنَّها حاولت
تحديد الأساس الذي تنطلق منه ممارسة الطرق في المجالات المختلفة؛ أي محاولة
بناء هيكل الممارسة قبل التطرق للممارسة في ذاتها، وهذا هو جوهر الإختلاف بينها
وبين الدراسة الحالية .

-أمًا دراسة "محمد زكي محمد سليمان أبو النصر" ، فهي كانت عبارة عن دراسة نقدية، أراد من خلالها توضيح إحداثيات النموذج الغربي للرعاية الاجتماعية في البيئة العربية من منظور إسلامي، من خلال استقراء أساسيات الرعاية الاجتماعية في النموذج الغربي، بعدها استقراء أساسيات النموذج الإسلامي للرعاية الاجتماعية، النموذج الإسلامي للرعاية الاجتماعية، وتوضيح نماذج لخدمات اجتماعية إسلامية، فمع أنّنا نتفق مع الدراسة في أهمية مراعاة طبيعة وخصوصية المجتمع في الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، وأنّ للعامل الثقافي والاجتماعي دور في توجيه الممارسة، إلا أنَّ الباحث عندما يتحدث عن ضرورة قيام الوطن العربي بنقييم النظريات والنماذج العلمية لطرق الخدمة الاجتماعية، لإقامة نماذج علمية تتواءم وطبيعة المجتمع العربي من باب التأصيل، فإنَّه يدعوا إلى توطين الخدمة الاجتماعية وليس التأصيل، وعملية التوطين ليست قضية توجه فكري يبحث في منطلقات وتصورات هذه المهنة وغاياتها، بقدر ما هي عملية أقلمة مهنة الخدمة الاجتماعية حسب طبيعة ومتطلبات المجتمع العربي؛ أي إيجاد نوع من التوفيق والاجتماعية حبن نظريات ومفاهيم الخدمة الاجتماعية، وبين الواقع الثقافي والاجتماعي والملاءمة بين نظريات ومفاهيم الخدمة الاجتماعية، وبين الواقع الثقافي والاجتماعية ومتطلبات المجتمع العربي؛ أي إيجاد نوع من التوفيق والملاءمة بين نظريات ومفاهيم الخدمة الاجتماعية، وبين الواقع الثقافي والاجتماعي والملاءمة بين نظريات ومفاهيم الخدمة الاجتماعية، وبين الواقع الثقافي والاجتماعية والملاءمة بين نظريات ومفاهيم الخدمة الاجتماعية، وبين الواقع الثقافي والاجتماعية ومتطلبات المجتمع العربي؛ أي إيجاد نوع من التوفيق

للمجتمع العربي، وهو نوع من التسليم بصحة وصلاحية النموذج الغربي في جوهره من ناحية المبدأ والتوجه الفكري، ومن ناحية المسلَّمات التي ينطلق منها في تعامله مع الإنسان، والكون، والوجود، وهذا ما يؤكده "عبد الرحمن رجب "في قوله:"أنَّ توطين الخدمة الاجتماعية بهذا المفهوم الأقلمة إنَّما يقوم على التسليم ضمنيا بصدق وصلاحية النموذج الغربي في جوهره، وبأنَّ كل المطلوب هو "أقلمته أو تطويعه" ليتناسب والأوضاع المحلية ليزداد فاعلية في التطبيق، وهو بهذا لا يتضمن رؤية "تقدية" أصيلة للاختلافات الجذرية بين المسلمات والافتراضات الأساسية التي تقوم عليها المهنة تقليديا، والمستمدة من التصورات العامة للحضارة الغربية، وبين التصورات العامة للحضارة الغربية، وبين التصورات العامة للقافة العربية الإسلامية لمجتمعاتنا ."

التصور الإسلامي"، فقد اقتصرت على تفسير أسباب حدوث المشكلات الفردية والاجتماعية في ضوء التصور الإسلامي"، فقد اقتصرت على تفسير أسباب حدوث المشكلات الفردية والاجتماعية من منظور إسلامي، والتي أرجعتها إلى ثلاث مسلمات، إلا أننا نعتبر المسلمة الثالثة ليست ضمنيا من الأسباب المباشرة لحدوث المشكلات الفردية خاصة والاجتماعية، هذا إن سلمنا مسبقا بكون الفرد الذي نتعامل معه ذو عقيدة صحيحة وقيم وأخلاق أساسها هذه العقيدة، وذو سلوك قويم مبني على تصور وفهم صحيح لما جاء به الإسلام، ونفس الشيء بالنسبة للمجتمع الذي يكونه هؤلاء الأفراد، ونر أنَّ هناك سبب وجيه آخر لحدوث المشكلات هو تعطيل وتقزيم دور الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر في المجتمع، كما أنَّه قد يكون عقاب من الله موجَّه للفرد أو

<sup>1-</sup>ابراهيم عبد الرحمن رجب: الإسلام والخدمة الاجتماعية ،القاهرة، 2000، ص.38.

المجتمع ككل، نظرا ل: كثرة الذنوب والمعاصى وهذا مصداقا لقوله تعالى: ومآ أصبكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

-أمًّا الدراسات التي تتاولها التصنيف الثالث (مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي) والتي شملت دراسة كل من:

علي حسين زيدان "دور الخدمة الاجتماعية في العمل الاجتماعي من منظور إسلامي"، ودراسة كل من "عرفات زيدان خليل، و"مصطفى محمد قاسم"، والتي جاءت بعنوان: "برنامج لممارسة الخدمة اجتماعية من منظور إسلامي "، والقضية الرئيسية لهذه الدراسة هي: "ممارسة برنامج إرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، وزيادة وعي الأسرة بالتتشئة الدينية للأبناء "،فيكمن الفرق بينها وبين الدراسة الحالية في فيما يتعلق بالدراسة الأولى يكمن الفرق في مجال الدراسة "المنحرفين" وتركيزها على التدخل المهنى المبنى على نموذج العمل مع المنحرفين .

المارسة المهنية الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي - فرغم وحدة المجال الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي - فرغم وحدة المجال الأسري إلا أن زاوية التناول تختلف وكذا طريقة المعالجة، فنحن أردنا إيجاد إطار نظري للممارسة يوضح مضمون الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي، والأساس الذي تقوم عليه هذه الخدمات في النظام الإسلامي ، والتي تجعل من التدخل المهني فعال وقادر على خدمة الأسرة كوحدة بنائية للمجتمع، بالإضافة إلى قدرته على المتصاص جذور النشوز والتصدعات التي يمكن أن تحدث داخل الأسرة ومعالجتها في حال حدوثها، أمًا الدراسة التي جاء بها كل من "عرفات زيدان خليل" و "مصطفى حال حدوثها، أمًا الدراسة التي جاء بها كل من "عرفات زيدان خليل" و "مصطفى

55

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة:الشورى، الآية. 30.

محمد قاسم"، فقد حاولا من خلالها قياس أثر ممارسة برنامج إرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي في زيادة وعي الآباء بالتتشئة الدينية للأبناء .

وهذه الدراسات رغم نقاط الاختلاف فإنّها تدعم الأهداف التي نسعى إلى تحقيقها من خلال ما توصلت إليه من نتائج ك:التدخل المهني للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي أدى إلى حدوث تحويل إيجابي مع وحدة التعامل (هذه الوحدة سواء كانت الفرد المنحرف أو الأباء في الأسرة )، كما أنّها قد كونت لدينا فكرة حول الموضوع خاصة فيما يتعلق بالجوانب التي درست والتي تحتاج إلى دراسة مثل:التدخل المهني للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، المتعلق بطرق الخدمة الاجتماعية في ظل هذا النظام، وبالتالي في صياغة الفرضيات بالإضافة إلى أنّها ساعدتنا في فهم الفرق بين بعض المفاهيم كمفهومي التوطين والتأصيل للخدمة الاجتماعية، وتؤكد أنّ هذا المجال مازال حديث، ويحتاج إلى المزيد من البحوث والدراسات التي تؤصل للخدمة الاجتماعية خاصة فيما يتعلق بمجالات الممارسة المهنية .

## 9-منهج الدراسة:

إنَّ صدق النتائج ومدى مطابقتهما للواقع المدروس يرتبط ارتباطا وثيقا بالمنهج الذي يتبعه الباحث في دراسته لمشكلة بحثه، والذي يعني :"الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم بواسطة طائفة من القواعد العامة، والتي تهيمن على سير العقل، وتحدد عملياته حتى يصل إلى نتيجة معلومة "1.

واختيار منهج الدراسة يتم وفق طبيعة المشكلة، ونوعية الدراسة، وذلك بغرض الإحاطة بجميع جوانبها بطريقة علمية دقيقة، ولمَّا كان موضوع بحثنا يتناول الممارسة المهنية

<sup>1-</sup>العساف صالح بن حمد:المدخل إلى البحث في العلوم السلوكية،ط1،مكتبة العبيكان،السعودية،1995،ص.180.

للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، والهدف منه استنباط الخدمات المقدمة للفرد والجماعة والمجتمع من خلال مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم، السنة النبوية الشريفة) والتراث الإسلامي والتأكيد على فعالية هذه الخدمات في النظام الإسلامي عن غيرها من النظم الأخرى، فإنّنا اعتمدنا على منهجين:

# أ:المنهج الاستنباطي:

اعتمدنا في هذه الدراسة على المنهج الاستنباطي الذي هو: "منهج سنده الاستدلال بالعقل والتأمل والتفكر والقياس المنطقي في الاستنباط للوصول إلى النتائج والحقائق العلمية فهو يستند إلى الأسلوب التحليلي السردي الشرحي الاسترسالي"1.

حيث قمنا باستنباط الخدمات الاجتماعية المتعلقة بالفرد والجماعة والمجتمع من الأيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة ومن التراث الإسلامي، عن طريق الاستدلال العقلي والقياس المنطقي الذي يعتمد فيه الباحث على قدراته العقلية في استنباط الأحكام (مضمون الخدمة الاجتماعية) من خلال النصوص الشرعية (آيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة)، والاجتهادات (التراث الإسلامي)، كاستنباط الخدمات المقدمة للفرد من مقاصد النظام الإسلامي أو ما يعرف في المفهوم الشرعي بالكليات الخمس للدين الإسلامي" النفس، العقل، الدين، العرض، المال"، وكذا استنباط الكثير من الخدمات فيما يتعلق بالفرد والجماعة والمجتمع من أشكال البر والتكافل التي جاءت بها الأحاديث النبوية الشريفة، ومن حياة النبي صلى الله عليه وسلم وما حثنا عليه في التعامل مع الآخر، والعمل على إدراك المدلولات الاجتماعية لهذه الخدمات، وشرح وتحليل هذه المدلولات والأبعاد الاجتماعية، للوصول إلى حقائق علمية تتعلق بطبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي.

#### ب:منهج تحليل المضمون:

<sup>1-</sup>غازي عناية:منهجية إعداد البحث العلمي،دار المناهج،الأردن،2008،ص.42.

كما اعتمدنا في الدراسة على منهج تحليل المضمون والذي يعرفه جانيس :على أنه الأسلوب الذي يهدف إلى تبويب خصائص المضمون في فئات، وفقا لقواعد يحددها المحلل باعتباره باحثا علميا. 1

أمًّا كابلان Kaplan يرى بأن تحليل المضمون يهدف إلى التصنيف الكمي لمضمون معين في ضوء نظام للفئات صمم ليعطي بيانات مناسبة لفروض محددة خاصة بهذا المضمون. في حين نجد ole Holsti يعرفه بأنه: "وسيلة للقيام باستنتاجات عن طريق التحديد المنظم والموضوعي لسمات معينة في الرسائل الإتصالية ". 3

حيث قمنا من خلال هذا المنهج بتحليل مضمون المصادر الأصلية للنظام الإسلامي، والمتمثلة في القرآن الكريم وما شملته آياته من أحكام ومبادئ وقواعد وقيم تؤصل للخدمة الاجتماعية، وكذا من خلال السنّة النبوية الشريفة وما احتوته من أحاديث جاءت لخدمة النوع الإنساني، وتصنيف هذه البيانات (بيانات تتعلق بخدمة الفرد، بخدمة الجماعة، وأخرى تتعلق بتنظيم المجتمع)، ثمّ تحليلها وتفسيرها وصولا إلى نتائج بخدمة البحث.

ففيما يخص نصوص الأحاديث الشريفة والتراث الإسلامي قمنا بالاعتماد على طريقة الاستتباط في تحليل المضمون والاكتفاء بتحليلها كيفيا، ولعل أبرز ما يميز هذه الطريقة هو طرح مفاهيم وقضايا جديدة لم يسبق طرحها وهذا أمر طبيعي مادام البحث قد اعتمد منهج الاستنباط والاستنتاج ،أمًّا فيما يتعلق بالمصدر الأول للتشريع "القرآن الكريم" فقد قمنا بعملية التفيئة لآيات القرآن الكريم وفقا لصنف "ماذا قيل" حيث كانت وحدة التحليل هي الموضوع (خدمة الفرد،خدمة الجماعة،تنظيم المجتمع، بالإضافة إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد أوزي، تحليل المضون ومنهجية البحث، الشركة الوطنية للطباعة والنشر ،المغرب،1993، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$ محمد عبد الحميد:تحليل المحتوى في بحوث الإعلام،دار الشروق القاهرة،1983، $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - Ole H, Content Analysis for Social Science and Humanities, Addition, 1969. p. 12

تحليل مضمون الخدمة في مجال من مجالات الممارسة ألا وهو المجال الأسري خاصة فيما يتعلق بالخدمات المقدمة لهذه الوحدة بعد تكوينها) ،وهي أكبر وأهم وحدات تحليل المضمون والتي تعرف على أنها: "عبارة عن جملة أو عبارة تتضمن الفكرة التي يدور حولها موضوع التحليل، وتكون عادة جملة مختصرة محددة تتضمن جملة الأفكار التي يحتوي عليها موضوع التحليل، وقد أطلق بعض الباحثين والخبراء على هذه الوحدة مجموعة مسميات من أهمها "الجملة، الإفتراض، التصريح، الفكرة،القضية، موضوع النقاش" ووحدة التسجيل هي الآية.

وبهدف تحويل مضامين الآيات الى رموز كمية قابلة للعد والقياس تم اعتماد ما يأتى:

أولا: تحويل مضمون الآيات في القرآن الكريم الى بيانات ومعلومات قابلة للتسجيل. ثانيا: جمع الآيات ذات الدلالات المشتركة بحيث تشكل كل مجموعة من الآيات فئات مستقلة عن غيرها.

ثالثا: جمع الفئات ذات الموضوع الواحد في جدول خاص مثلا جمع الآيات التي تتكلم عن حفظ المال في وحدة خدمة الفرد في جدول خاص بها وترتيبها حسب أولوية وحدة التحليل فمثلا في فئة الموضوع "حفظ العقل" لا يمكن الحديث عن اكتساب المعارف والمهارات (العلم) قبل التكلم عن وحدة التحليل المتمثلة في المحافظة على سلامة المخ والحواس والجهاز العصبي وهكذا، وتحديد النسب المئوية التي احتلها ذلك المحور من المجموع الكلى.

رابعا: استخراج النتائج وعرضها إحصائيا.

#### 10-أدوات جمع البيانات:

#### أ- المقابلة:

اعتمدنا على أداة المقابلة كأداة مكملة لمنهج تحليل المضمون والتي تعرف على أنها:" تلك التقنية المباشرة التي تستعمل لمساءلة أفراد على انفراد و في بعض الحالات مجموعات بطريقة نصف موجهة"1.

كما تعرفها مادلان بأنها: "عملية تقصي علمي تقوم على مسعى اتصالي لفظي من أجل الحصول على بيانات لها علاقة بهدف البحث"<sup>2</sup>.

وبما أنَّ أهداف البحث كانت تدور حول إبراز أنَّ مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي أكثر فعالية من غيره من النظم فقد قمنا بمقابلة مركزة مع الأستاذ الدكتور علي حسين زيدان والأستاذ الدكتور عبد الرحمن رجب واللذان يعدان من رواد عملية التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية وعلى رأسها الخدمة الاجتماعية ولهما العديد من المؤلفات باللغة العربية والانجليزية والمشاركات العلمية في العديد من المولفة تتعلق بعملية تتاول تخصص الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي حيث كانت المقابلة معهما كالتالى:

#### المقابلة رقم 01:

كانت المقابلة الأولى مع الأستاذ الدكتور علي حسين زيدان أستاذ خدمة الفرد بكلية الخدمة الاجتماعية بجامعة حلوان بالقاهرة حيث تمت المقابلة بهذه الكلية بقسم خدمة الفرد يوم 2008/12/24 من الساعة 14:00 إلى 15:00 حول محورين الأول لماذا جاءت عملية التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية والتي أكد لنا فيها أنَّه كان للدين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Maurice Angers : initiation pratique a la méthodologie des sciences humaines, Collections techniques de recherches, casbah, Alger, Algérie, 1997.p.140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Grawitz Madeleine :Methodes Des Sciences Sociales ,8ed,Ed Dalloz,paris,1990, P.742.

تأثير قوي على الخدمة الاجتماعية منذ نشأتها سواء كان ذلك في تشكيل الإطار القيمي لممارسة المهنة أو لزيادة دافعية الممارسين والمتطوعين لتقديم الخدمة كما أكد على جزئية مهمة جدا وهي الاحتياج الشديد لعملية التأصيل في مجالات الممارسة وقد قام الاستاذ بمحاولة تثبت فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي تمثلت في دور الخدمة الاجتماعية في العمل مع المنحرفين من منظور إسلامي والتي كانت لها نتائج إيجابية مع العميل وقد أفادتنا هذه الدراسة في التأكيد على كفاءة الخدمة الاجتماعية في عملها مع العملاء من منظور إسلامي.

أما فيما يخص المحور الثاني فقد أكد لنا أنَّ كل هذه التسميات خاصة فيما يتعلق بمصطلحي التوجيه والتأصيل تصب في معين واحد هو ضرورة إيجاد تصور جديد لمهنة الخدمة الاجتماعية في إطار النظام الإسلامي وهو ما تسعى إليه هذه الدراسة. المقابلة رقم 02:

كما قمنا بمقابلة مع الأستاذ الدكتور "عبد الرحمن رجب" أستاذ السياسة الاجتماعية والتخطيط بكلية التربية جامعة الأزهر بالقاهرة والذي يعد من رواد التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية وعلى رأسها الخدمة الاجتماعية باعتبار أن تخصصه تنظيم وعمل وهو أحد طرق الخدمة الاجتماعية الثلاث (خدمة الفرد،خدمة الجماعة،تنظيم المجتمع) حيث كان اللقاء بكلية التربية للبنين بجامعة الأزهر بالقاهرة بتاريخ 2008/12/27 من الساعة 10:00 إلى الساعة 13:10 والذي دار حول محورين أساسين الأول لماذا جاءت عملية التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية بما فيها الخدمة الاجتماعية حيث وجهنا الأستاذ لقراءة كتابه "التأصيل الاسلامي للعلوم الاجتماعية بما فيها الخدمة الاجتماعية حيث المداخل التطبيقات"، كما أكد أن القضية كلها تدور حول مسلمات هذه العلوم وإهمالها للبعد الروحي في التعامل والذي زاد من قناعتنا بأننا في المسار الصحيح والمحور الثاني دار حول المصطلحات التي تخص هذا المجال (التوطين،التوجيه،التأصيل)حيث

بين الفرق بينها وكانت بمثابة الموجه لنا في هذه الدراسة خاصة فيما يتعلق باتجاهات والدوافع الكامنة وراء كل مصطلح ليأكد لنا في الأخير أنَّ عملية التأصيل الاسلامي للخدمة الاجتماعية تحتاج لجهود الكثير من الباحثين في هذا المجال خاصة وأننا لا زلنا في بواكير عملية التأصيل.

#### ب- استمارة تحليل المضمون:

بعد تحديد المشكلة بدقة واختيار فئات التحليل ووحداته المناسبة، قمنا بتصميم استمارة التحليل الخاصة باستخراج المعلومات الضرورية من آيات القرآن الكريم ضمن الفئات ووحدات التحليل التي اعتمدنا عليها في الجانب النظري ثم استخراج المعلومات عن طريق التكرارات والنسب للوصول الى نتائج ذات دلالة.

حيث تعتبر استمارة تحليل المضمون احد أدوات جمع المعلومات والبيانات الاساسية خصوصا في البحوث التي تعتمد على التحليل الكيفي لمادة الاتصال(كتب،مجلات، مقالات في صحف معينة،برامج تلفزيونية...الخ)، وتم عليه تصميم استمارة تحليل المضمون حسب الخطوات العلمية المنهجية المعروفة حتى تصبح صالحة للتطبيق: استخدمنا الوحدات التالية في تحليل مضمون القرآن:

• فئات تحليل المضمون " ماذا قيل ":

## وحدة التحليل:الموضوع

• فئة الموضوع: 1-خدمة الفرد:والتي شملت المواضيع التالية:

ت حفظ النفس: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

-توفير الأمن.

-توفير كفاية النفس (حاجات البقاء).

-النظافة.

-تكريم الانسان.

🗷 حفظ العقل:والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- المحافظة على سلامة المخ والحواس والجهاز العصبي.
  - اكتساب المعارف والمهارات.
  - اجتناب السلوكيات المؤدية لتعطيل وظيفة العقل.
    - إعمال العقل كملكة فطرية .

🗷 حفظ التدين: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- ترسيخ أسس العقيدة الصحيحة في ذات الفرد.
  - إقامة شعائر العبادات المفروضة.
    - التخلق بمكارم الأخلاق.
      - -تقوية الجانب الروحي.

ع حفظ العرض: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- منع السخرية والاستهزاء بالفرد.
  - السلامة من الغيبة والنميمة.
    - السلامة من القذف.
      - غض البصر.

حفظ المال: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- كتابة الدين.
- الحجر على الذين لا يحسنون التصرف في المال.
  - الانفاق المعتدل.
  - الزكاة والصدقة.

2- خدمة الجماعة: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- ترسيخ أسس العقيدة السليمة.
  - الدعوة إلى العمل الصالح.

- غرس وتعزيز القيم الاسلامية.

3-خدمة تنظيم المجتمع: والتي شملت وحدات التحليل التالية:

- حفظ الأمن.
- التعاون والتكافل.
- التنظيم المؤسسي للمجتمع.
- تنظيم العلاقات داخل المجتمع.
  - خلق مناخ عام صالح.

4-أحد مجالات الممارسة (الخدمة الاجتماعية الأسرية):والتي شملت وحدات التحليل التالية: – التنظيم المؤسسي للأسرة.

- الإحسان للوالدين وحسن الصحبة.
  - تربية الأولاد.

#### <u>ج-الوثائق والمستندات:</u>

بعد تجميع المادة العلمية النظرية من المصادر الأصلية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة)،والمراجع المختلفة والتحقق منها من خلال أدوات البحث (استمارة تحليل المضمون والمقابلة) ، تم الاستعانة بمجموعة من الوثائق والمستندات الموجودة بكلية الخدمة الاجتماعية بجامعة حلوان "القاهرة"،والمتمثلة في أرشيف المؤتمرات التي عقدت بالقاهرة حول عملية التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية والتي استفدنا منها في تقسيم المادة العلمية الخاصة بالدراسات السابقة وتصنيفها حسب محتواها.

## 11-المعالجة الاحصائية:

للإجابة على تساؤلي الدراسة الثاني والثالث تم استخدام الاساليب الإحصائية التالية: أ-التكرارات والنسب المئوية في جداول التحليل الكيفي.

ب-معامل الثبات:الحكم على ثبات عملية التحليل قمنا بحساب معامل الثبات عبر الزمن "الذي يعتمد على تطبيق قواعد وإجراءات التحليل على نفس المحتوى المحلل في أوقات مختلفة." أوقد حللنا المحتوى مرة أخرى بفارق زمني قدره شهر ،والجدول التالي يوضح نتائج ثبات التحليل:

#### جدول رقم 01:نتائج ثبات التحليل:

| الكتاب "مادة التحليل" | معامل الثبات |
|-----------------------|--------------|
| القرآن الكريم         | 0.97         |

نلاحظ أنَّ معامل الثبات بين التحليلين بلغ 97%، وتعتبر هذه القيمة عالية الأمر الذي يشير إلى صحة عملية التحليل، وقد تم استخدام معادلة هولستى لحساب الثبات.

#### 12-العينة:

يعتبر اختيار عينة الدراسة أحد الخطوات التي تدخل ضمن خطوات المنهج العلمي في البحث، وبما أنَّ هذه دراسة تحليلية لمضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النصوص الشرعية (القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة)والتراث الاسلامي فقد استخدمنا أسلوب العينة في تحليل المضمون وبالتحديد استعملنا عينة قصدية والتي: "تستخدم عندما يريد الباحث دراسة مجتمع ما تم تحديده ويقوم الباحث هنا باختيار العينة التي يرى أنها تحقق أغراض الدراسة اختيارا حرا يبنى على مسلمات أو معلومات مسبقة كافية ودقيقة تمكنه من الحصول على نتائج دقيقة يمكن تعميمها"2. تمثلت في القرآن الكريم كمصدر من مصادر التشريع الإسلامي بل هو المصدر الأول للنظام الإسلامي وهو المعجزة العُظمي،المنزل من عند الله تعالى على سيدنا محمد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Berlson,B :Content Analysis In Gardner Lindzey,Hand Book Of Social Psychology, Addison Wesley Publishing Com,London,1959 .P.514.

 $<sup>^{2}</sup>$  وائل عبد الرحمان التل و عيسى محمد قحل: البحث العلمي في العلوم الإنسانية و الاجتماعية، ط $^{2}$ ، دار الحامد للنشر والتوزيع، الأردن،2007، $^{2}$ 

صلى الله عليه وسلم، ليكون "حجة للرسول على أنه رسول الله ،ودستورا للناس يهتدون بهداه،وقربة يتعبدون بتلاوته،وهو المدون بين دفتي المصحف،المبدوء بسورة الفاتحة،المختوم بسورة الناس،المنقول إلينا بالتواتر كتابة ومشافهة جيلا عن جيل محفوظا من أي تغيير أو تبديل." والذي قال الله تعالى فيه: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ وَ تَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ بِلِسَانٍ عَرَيٍّ مُبِينٍ ﴾ من تزلَ بِه ٱلرُّوحُ ٱلأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ بِلِسَانٍ عَرَيٍّ مُبِينٍ ﴾ مندون التحليل مضمون (6236آية) وقد استعنا بالمعجم المفهرس لمواضيع آيات القرآن الكريم للأستاذ مروان العطية \* ،الذي قسم القرآن الكريم إلى أقسام رئيسية تمثلت في: أركان الإسلام/ الإنسان والعلاقات الاجتماعية/ الإنسان والعلاقات الأخلاقية/ الجهاد/ الدعوة إلى الله/ الإيمان/ التجارة والزراعة والصناعة/ تنظيم العلاقات المالية/ الجهاد/ الدعوة إلى الله/ الديانات/ العلاقات السياسية والعامة/ العلاقات القضائية/ العلوم والفنون/ العمل/ القرآن/ القصص والتاريخ.

فقد أفادنا هذا المعجم في تسهيل عملية تحديد مواقع الآيات الخاصة بكل موضوع،غير أننا لم نعتمد على هذا التقسيم بل قسمنا مواضيع القرآن الكريم وفقا لأهداف ومجالات الدراسة والمتمثلة في :خدمة الفرد/خدمة الجماعة/خدمة تنظيم المجتمع/أحد مجالات الممارسة"الخدمة الاجتماعية الأسرية.

وعند تحليلنا لهذه الوحدات (خدمة الفرد،خدمة الجماعة،خدمة تنظيم المجتمع،الخدمة الاجتماعية الاسرية) في القرآن الكريم كانت نسبة كل وحدة من مجموع الآيات القرآنية(6236) كما يوضجه الجدول التالى:

جدول رقم 02 :يمثل مقدار كل وحدة تحليل من المجموع الكلي لآيات القرآن الكريم

<sup>1-</sup>عبد الوهاب خلاف:أصول الفقه،ط8،دار القلم،القاهرة،1993.ص.23.

<sup>2-</sup>سورة:الشعراء،الآية.192-195.

<sup>×-</sup>أنظر الملحق رقم 02.

الفحل الأول

الاطار المغاميمي والمنصبي

| النسبة المئوية | التكرار | وحدات التحليل                   | رقم الوحدة |
|----------------|---------|---------------------------------|------------|
| %80.69         | 5032    | خدمة الفرد                      | 01         |
| %8.13          | 507     | خدمة الجماعة                    | 02         |
| %4.95          | 309     | خدمة تنظيم المجتمع              | 03         |
| %2.11          | 132     | الخدمة الاجتماعية<br>الاسرية    | 04         |
| %4.10          | 256     | مسائل متفرقة<br>(القصص،التاريخ) | 05         |
| %100           | 6236    | المجموع                         |            |

ومن خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ الوحدة رقم 01 "خدمة الفرد" قد أخذت أكبر نسبة في القرآن الكريم 80.69%، وهذا لكون الخطاب القرآني كان موجها للنفس البشرية بالدرجة الأولى للوصول بها إلى أعلى درجات الكمال الانساني من خلال جملة الخدمات التي جاء بها النظام الاسلامي للفرد سواء ماتعلق بخدمة حفظ النفس،خدمة حفظ التدين،خدمة حفظ العقل،خدمة حفظ المال،أو خدمة حفظ العرض ،فالقرآن الكريم هوإما حديث عن الانسان أوحديث موجه إليه هذا من جهة ، ومن جهة أخرى الجماعة والمجتمع هم مجموعة من الافراد في نهاية المطاف، وبالتالي خدمة الفرد هي خدمة للجماعة،وصلاح المجتمع مرتبط بصلاح أفراده،فهم الحجر الأساس لبنائه وتشييده،كما

أنَّ الانسان هو حامل الأمانة والذي من أجله أنزلت الكتب وأرسلت الرسل وخليفة الله في الأرض: و وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلتَهِ كَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ... وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلتَهِ كَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ... وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللل

لهذا كان أسمى من أن يترك لأهوائه أو للملل الفاسدة والاعراف والعادات السيئة التي تمجد ماوجد عليه الآباء،فجاء الخطاب القرآني موجها ومرشدا وموضحا سبل الرشاد لتزكية النفس والتي يمارس بها الفرد استخلافه على الأرض ، وحمله للأمانة التي أنيطت به، فكما قال محمد سعيد رمضان البوطي: "أنَّ تزكية النفس هي الشرط الأساسي لتحمل الإنسان مسؤولياته الحضارية بصدق،فبمقدار ماتتزكي النفس وتصفو من كدرات الأهواء، يخلص صاحبها في تحمل كل مايجب أن يتحمله في سبيل بني جنسه من المهام والواجبات المختلفة"<sup>2</sup>، وهذا ما جاء لأجله القرآن الكريم في خدمته للفرد، فنجد آيات جاءت توضح الطبيعة البشرية وأصلها ومايعتريها من نوازع فطرية بشقيها الإيجابي والسلبي، كما نجد آيات جاءت توضح حقوق وواجبات الأفراد تجاه الله وأنفسهم والآخرين ،بالإضافة إلى توضيح البعد النفسى والاجتماعي للفرد،وكل ما يتعلق بحياة الفرد في الدنيا والآخرة، مقابل 2.11% للخدمة الاجتماعية الأسرية وهي أقل نسبة، وهو مايتعلق بالجانب المؤسسى للأسرة خاصة (حقوق وواجبات الأفراد داخل الأسرة، الجانب العلائقي،القوامة،...الخ)، والنسبة لا تدل على عدم اهتمام النظام الإسلامي بالأسرة لكن كون آيات التكريم وتحمل المسؤولية وتحري الأمانة والصدق والتقوى وكل القيم الأخلاقية ،وما يتعلق بالبناء العقدي والنفسي والعقلي والجسدي قد تم ذكرها في الحديث عن الفرد مهما كان نوعه(رجل أو امرأة)وعضويته (عضو في الأسرة أو داخل المجتمع)، بل بالعكس في القرآن الكريم نجد الكثير من الآيات التي توضح أهمية الأسرة في النظام الإسلامي ،وفي هذا يقول سيد قطب:"إنَّ آيات نظام الأسرة في

<sup>1-</sup>سورة:البقرة،الآية.30.

<sup>-25.</sup> صحمد سعيد رمضان البوطى:منهج الحضارة الانسانية في القرآن،دار الفكر ،دمشق، -1982. ص

القرآن الكريم تدل على خطورة شأن الأسرة في النظام الإسلامي، فالإسلام نظام أسرة، البيت باعتباره مثابة وسكنا، في ظله تلتقي النفوس على المودة والرحمة والتعاطف والستر والتجمل والحصانة والطهر ، وفي كنفه تنبت الطفولة، وتدرج الحداثة ، ومنه تمتد وشائج الرحمة وأواصر التكافل. "1

.242-242. في ظلال القرآن، ط7، دار الشروق، القاهرة، 1978. ص-242



# للهَيَان:

إنَّ الإسلام كنظام له فلسفته وتصوره الخاص ،الذي ينفرد به عن باقي المناهج والأنظمة الوضعية ،وفي ضوء هذا التصور النابع من المصادر الأصلية للنظام الإسلامي تتحدد معالم الممارسة المهنية ،بين طبيعة التصور الاعتقادي وطبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية ،تلازما لا ينفصل ولا يتعلق بملابسات العصر والبيئة وإنَّما هو أبعد من ذلك ، فالخدمة الاجتماعية هي جزء من التفسير الشامل لهذا الكون ولمركز الإنسان ووظيفته فيه ،وعليه في هذا الفصل نحاول التعرف على مصادر ،مقاصد وخصائص النظام الإسلامي التي تفرده عن باقي التصورات ،وكأنّنا نريد الإجابة على التساؤل التالي: لماذا الإسلام بالتحديد ؟

#### <u>|-مقاصد النظام الإسلامي:</u>

ممًّا لا شك فيه أنَّ الله لا يفعل الاشياء عبثًا، دلَّ على ذلك صنعه في الخلقة كما أنبأ عنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيَّهُمَا لَنعِيبِنَ ﴿ مَا خَلَقْنَهُمَآ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ مُ وَقُولُه سَبِحَانُهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَى اللهِ تعالَى الرسل وأنزل الشرائع إلاَّ الإقامة نظام للبشر ،كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيرَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ... في 3، ولما فيه صلاح البشر في العاجل والآجل، فالنظام الإسلامي جاء لخدمة الإنسان واستدامة نوعه بصلاحه، والصلاح المنوَّه به ما أراد الله به مجرد صلاح العقيدة وصلاح العمل فحسب، بل أراد منه أيضا صلاح أحوال الناس وشؤونهم في الحياة الاجتماعية، من خلال مجموع الخدمات الاجتماعية التي تستهدف العقل والروح والنفس، والموجهة للفرد والجماعة والمجتمع، فالنظام الإسلامي جاء لجلب المصالح ودرء المفاسد، وهذا يحصل بإصلاح حال الفرد لأنَّ في صلاح حاله، صلاح لحال المجتمع والعالم بأسره. فابتدأ الدعوة بإصلاح الاعتقاد الذي هو إصلاح لمبدأ التفكير الإنساني، ذلك أنَّ الفكر هو أساس التقدم الحضاري لأي مجتمع من المجتمعات، وأداة التغيير والتطور في أي مجتمع وحركيته، فتغيير وإصلاح الفكر الإنساني هو المنطلق لتغير السلوك الإنساني،فإذا صحت معتقدات الأفراد، صح سلوكهم ،وأصبحت هذه المعتقدات هي الموجه والمحرك للطريق

<sup>1-</sup>سورة :الدخان، الآية.38-39.

<sup>2-</sup>سورة: المؤمنون، الآية. 115.

<sup>3-</sup>سورة: الحديد ، الآية. 25.

الصحيح والسلوك القويم، والدافع لشحذ الهمم كلّما فترت العزيمة، والرقيب إذا غابت الأعين، واليوم نجد الكثير من الدراسات الأجنبية تؤكد هذا المنحى خاصة في علاج المشكلات الفردية ، وهو مايعرف بالعلاج المعرفي،بالإضافة إلى دعوة الشريعة إلى إصلاح نفس الإنسان بتزكيتها وتهذيبها، لأنَّ تغير حال الإنسان وكل ما يحيط به يبدأ من ذاته، وهذا مصداقا لقوله تعالى في محكم تنزيله : ...إنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ أُورَا الله المقصد وَإِذَا أَرَادَ الله بِقَوْمٍ سُومًا فَلا مَرَدً لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ فَ الله من وراء هذا المقصد (إصلاح الاعتقاد والنفس ) يهدف النظام الإسلامي إلى تعزيز دور الإنسان الريادي، واستحقاقه للخلافة في الأرض، وإعمارها بما يخدمه ويخدم غيره ، ذلك أنَّ مقاصد النظام الإسلامي كما ذكرها الدريني هي تلك: "القيم العليا التي تكمن وراء الصيغ والنصوص، ويستهدفها التشريع كليات وجزئيات "2.

وكما قال طه جابر العلواني: "أنَّ جميع ما وردت به الشريعة الغراء معقول المعنى، وذو حكمة بالغة، سواء عقل المجتهدون تلك الحكمة أو عقلها بعضهم وغفل عنها آخرون، فكل حكم ورد في كتاب الله وبينته سنة رسوله صلى الله عليه وسلم مشتمل على حكمة معقولة المعنى سواء أكانت ظاهرة أم كامنة، وهي تظهر بمزيد تدبر للنص أو سير في الأرض، أو نظر في الوقائع "3.

فهذه الأحكام والتشريعات التي جاء بها النظام الإسلامي-سواء ماكان من آيات قرآنية أو من سنن نبوية شارحة ومفصلة لهذه النصوص القرآنية-جاءت لسعادة العنصرالبشري في الدارين "الدنيا والآخرة" في شتى صور تواجده (فرد،جماعة أو مجتمع).

<sup>1 -</sup> سورة: الرعد، الآية . 11.

 $<sup>^{2}</sup>$ -سامي محمد الصلاحات:معجم المصطلحات السياسية في تراث الفقهاء،ط 1،مكتبة لشروق،مصر، $^{2006}$ ،ص. $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  طه جابر العلواني : مقاصد الشريعة " قضايا إسلامية معاصرة"، ط $^{-1}$ ، دار الهادي، بيروت،  $^{-2001}$  ، ص $^{-3}$ 

وكجزء من التفصيل لهذه المصالح التي جاء بها النظام الإسلامي نجدها تتقسم إلى:

## 1-المصالح الضرورية:

المصالح الضرورية مثلما أكّد أبو حامد الغزالي هي التي تكون الأمة بمجموعها وأحادها في ضرورة إلى تحصيلها، بحيث لا يستقيم النظام باختلالها، وقد مثّل أبو حامد الغزالي هذا القسم الضروري بحفظ الدين والنفوس والعقول والأموال والأنساب ، وقال: وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة يستحيل أن لا تشتمل عليه ملة من الملل، وشريعة من الشرائع التي أريد بها إصلاح الخلق 1.

وحفظ هذه الضروريات بأمرين:

أحدهما ما يقيم أصل وجودها.

والثاني ما يدفع عنها الاختلال الذي يعرض لها.

فحفظ الدين معناه حفظ دين كل أحد من المسلمين أن يدخل عليه ما يفسد اعتقاده وعمله اللاحق بالدين،واستحضاره في واقع الأمة،وتحكمه في هذا الواقع بجميع عناصره وأبعاده الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، فإنَّ من مقاصد النظام الإسلامي أن تكون نافذة في الأمة، إذ لا تحصل المنفعة المقصودة منها كاملة بدون نفوذها.2

إذ يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ \* .

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابو حامد الغزالي : المستصفى في علم الأصول ، دار الكتب العلمية، بيروت،1993، ص.  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>محمد الطاهر بن عاشور: مقاصد الشريعة الإسلامية، ج3، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 2004، ص. 122.

<sup>3 -</sup> سورة: النور، الآية. 51.

وقد جعل الدين في المقام الأول، لأنَّه غاية الحياة وأقدس ما فيها، وبه تستقيم أمور العباد وتصلح أحوالهم في الدارين، ولأهميته بالنسبة للفرد والمجتمع والمتمثلة في :

أ-بالنسبة للفرد :بالنسبة للفرد تظهر أهمية الدين في حياته من خلال المعاني التالية: أولا: الدين عنصر ضروري لقوة الإرادة عند الإنسان، فهو يمدها بأعظم البواعث

والدوافع لعمل الواجب، ويحصنها بأقوى الوسائل لدفع اليأس ومقاومة القنوط؛ ذلك أنَّ الدين علاج لكثير من الأمراض التي تفتك بالنفس، وتؤدي إلى الإحباط كالهم والحزن والقلق واليأس والقنوط والخوف والتردد والحيرة،ففي اللجوء إلى الله والتوكل عليه والإنابة إليه شفاء الصدور، وتأمل الفرج، وبه تفتح الأبواب و تنتعش الآمال.

ثانيا: إنَّ الدين يعمل على تهذيب المشاعر والميول النفسية، وضبط الشهوات والارتقاء بها نحو الخير، فكل إنسان يولد مزودا بغرائز فطرية متمتعا بمشاعر وميول، وهو بحاجة ماسة وملحة إلى قوانين ضابطة تعدل من غرائزه وتنظم سلوكه وتحدد اتجاهاته وتهيئه للكمال، وتلك القوانين المطلوبة لا توجد في غير الدين الذي هو شرعة خالقه، الذي يعرف عواطفه وأشواقه ولواعج نفسه، ويعلم أفكاره وآماله وتطلعاته.

ثالثا: إنَّ الدين عامل أساسي في تكميل طاقة العقل وقوة التفكير لدى الإنسان، فعن طريق دعوة الإسلام إلى استخدام العقل في التفكير والتدبر في ملكوت الله، وصولا إلى حقيقة الإيمان، يخرج العقل والفكر من إطار الماديات إلى مجال الغيب الفسيح.

رابعا: إنَّ الدين عنصر ضروري لتكميل الوجدان وتقويته، وتربية الضمير، وشحن النفس بالعواطف الخيرة التي تسموعن مضار المادة الطاغية والهوى الجامح، فالدين يدعو الإنسان إلى معرفة ما له عليه من فضل ومنة، ومراقبة خالقه في السر والعلن لاعتقاده

<sup>1-</sup> محمد عقلة:الاسلام مقاصده وخصائصه ،ط2، مكتبة الرسالة الحديثة، الاردن،1991، ص ص.140-142.

أنَّه يراه،وبهذا تقوى عند الإنسان عاطفة الحب والشكر والإخلاص والرضا بثمرة الجهد، ويستطيع التغلب على عوامل الضعف والسلبية والطغيان لديه.

خامسا: إنَّ الدين يمد الإنسان بالعلوم والمعارف عن ربه ولقائه، وعن كيفية عبادته ودعائه وذكره والتقرب إليه، بفعل طاعته و إتيان مايحبه وترك ما يكرهه، كما يمده بفيض علمي كامل عن الحياة والكون، وأسباب السمو والكمال والهبوط التي تطرأ له في حياته الأولى والآخرة.

ب-بالنسبة للمجتمع:أمّا بالنسبة للمجتمع نجد أنّ الدين يعزز التماسك بين الأفراد فيصبحون كالبنيان المرصوص،فعن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: فيصبحون كالبنيان المرصوص،فعن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: في المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا ثمّ شبّك بين أحابعه 1. كما تكمن أهمية الدين في: 2

أولا: توفير عوامل السعادة والأمن والاستقرار للمجتمع الإنساني، من خلال حمل الناس على التحلي بالفضائل، فالمجتمع بحاجة ماسة إلى دافع ذاتي ينبع عنه احترام الأنظمة القائمة،وليس لغير الدين قوة داخلية تحقق هذا المطلب، فالضمير الديني يربط الإنسان بمراقبة الله و قوته، فيصلح شأن الخلائق، ويغيب الفساد والانحراف.

**ثانيا**:الدين هو الذي يجعل الجماعة الإنسانية على قلب رجل واحد، يجمعهم على الخير والبر، ويؤلف بين قلوبهم حتى يكونوا إخوة متحابين متناصحين متكافلين.

ثالثا: إنَّ الدين هو السبيل الأنسب لإنشاء صور جيدة ونافعة تستطيع أن تؤدي رسالتها في الحياة على الوجه المثمر الرشيد، ممَّا يصبغها بالجمال والكمال، وبهذا تسود المحبة وتتوارى الأحقاد، وتتوحد الاهتمامات والسعى إلى الخير بين الفرد والجماعة.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن حجر العسقلاني، ج $^{-1}$ ، كتاب الآداب، مرجع سابق، ص $^{-3}$ 

<sup>2-</sup> محمد عقلة ،مرجع سابق، ص ص.143-144.

رابعا: إنَّ الدين هو ناموس الحياة وشريعتها، ومنظم الجماعات وكافل الحقوق، فالإنسان مدني بطبعه لا يقوى على العيش بمنأى عن الناس، فاقتضى الأمر وجود روابط يقوم عليها تجمعها، ودعت الضرورة إلى المعاملة ووجود المنافع والمصالح المشتركة، ممَّا استوجب وضع مبادئ تحدد علاقتها، وتحفظ حقوق أفرادها، لئلا يكون أمرها فوضى نظرا لما جبلت عليه النفس الإنسانية من الأثرة والظلم والعدوان المفضي إلى المنازعة، وعليه كان الدين ضرورة لتنظيم هذه العلائق، ووضع الضوابط التي تقيمها على أساس من العدل والمساواة، وتعمل على فض أي نزاع يثور نتيجة التعامل حفظا للحقوق وتنظيما للعلاقات.

ولهذا نجد المجتمع الإسلامي مثلما قال عنه سيد قطب: « مجتمع متميز متفرد بنظامه الخاص، فهو مجتمع من صنع شريعة خاصة جاءت من لدن إله  $^{\mathrm{I}}$ .

إذن ممًا سبق حفظ النفس هو حفظ للذات الإنسانية بوصفها عضوا في البناء الاجتماعي، فلقد كفل النظام الإسلامي أحكام لحفظ النفس حتى من قبل أن تأتي إلى الوجود، من خلال تشريع الأحكام التي تحدد المعابير الصالحة لاختيار الزوجين اللذين يتحملان التزامات الرعاية للأبناء وقصة "عمر بن الخطاب" مع الرجل الذي جاء يشكو له عقوق ولده معروفة، وجواب عمر خير دليل؛ إذ قال له لقد عققته قبل أن يعقك، وذكر له ما عق فيه ولده، ومن بينها أنه لم يحسن اختيار أمه شم بتشريع أحكام الزواج، فأحكام حفظ الجنين في رحم الأم، فأحكام مسؤولية رعاية الآباء للأبناء، وحتى أحكام الطلاق والعدة، وأحكام نسب المولود، هذه الأحكام الفرعية وغيرها تهدف جميعا إلى تحقيق حفظ النفس الإنسانية في جميع أطوارها، وجميع هذه الأحكام وغيرها ممًا يصور منظور الشريعة في حفظ العناصر

<sup>1-</sup> سيد قطب: نحو مجتمع إسلامي، ط13، دار الشروق، القاهرة، 2008، ص.54.

المادية والمعنوية للشخصية الإنسانية، الأمر الذي يحقق الغاية من التكريم والتفضيل الذي خص الله به بنى آدم على سائر المخلوقات. 1

وفيما يلى الأحكام التي جاء بها النظام الإسلامي لحفظ النفس:

# أ-أحكام شرعت لحفظ العناصر المادية للشخصية الانسانية :

أولاً—عصمة النفس الانسانية :إذ جعلت الشريعة من الاعتداء على حق الحياة أو إزهاق النفس الإنسانية عمدا وعدوانا جريمة عظمى، تقترف لا في حق المعتدي عليه أو أهله أو مجتمعه فحسب، بل في حق الإنسانية جمعاء، وهذا ما جاء به القرآن الكريم حينما قرر الله تعالى أنّه من قتل النفس الواحدة دون وجه حق فكأنّما قتل الناس جميعا ، ومن أحياها فكأنّما أحيا الناس كافة، حين قال تعالى: في مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَوَعِيلَ أَنّهُو مَن قَتَل نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنّما قَتَلَ ٱلنّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْياها فَكَأَنّما أَحْيا النّاسَ عَنها الضرر المادي والمعنوي، ويؤدي جَمِيعًا ... في 2 وإحياء النفس هنا يتضمن كل ما يدفع عنها الضرر المادي والمعنوي، ويؤدي الني تنمية قدراتها وإمكاناتها المادية والمعنوية، الأمر الذي يمكنها من أداء مهمة الاستخلاف التي أنيطت بها . 3

ثانيا - تحريم ما كان يفعله العرب في الجاهلية من وأد للبنات وقتل الأولاد:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ رَدَةُ سُبِلَتْ ۞ بِأَيِّ ذَنْبِ قُتِلَتْ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوۤا أَوْلَندَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ خُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُرْ ۚ إِنَّ قَتَاَهُمْ كَانَ خِطْعًا كَبِيرًا ۞ ﴿ 5.

<sup>2-</sup>يوسف حامد العالم: المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، منشورات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية، 1981، ص. 272 .

 $<sup>^{2}</sup>$ -سورة: المائدة، الآية. 32.

<sup>2-</sup> فتحى الدريني: خصائص النظام الإسلامي في السياسة والحكم، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1982، ص ص. 243، 242.

<sup>4-</sup>سورة: التكوير، الآية.8-9.

<sup>5-</sup>سورة: الإسراء، الآية. 31.

إذن النظام الإسلامي يحرم قتل النفس البشرية إلا بالحق لأي سبب من الأسباب، سواء كان خشية العار الذي كان يلحق بمن يبشر بأنثى في الجاهلية، أو خشية الفقر والحاجة، أو للتخلص من ذوي الاحتياجات الخاصة ، كما دعا إلى مقاومة ما يؤدي إلى الهلاك من الأوبئة والأمراض، وكل ما يؤدي إلى حماية الصحة العامة، وسلامة البيئة من التلوث. 1

## ب- أحكام شرعت لحفظ العناصر المعنوية للشخصية الانسانية:

أولاً-مبدأ تكريم الانسان:

لقد كرم الله تعالى الإنسان على سائر المخلوقات حيث قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي وَاللَّهُمْ وَكُمْ اللَّهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُم مِّرَ ٱلطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ وهذا المبدأ هو أساس العناصر المعنوية للشخصية الإنسانية، فالله

حَرَّم الإنسان باستخلافه في الأرض، إذ قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴿ وَالْمَا اللَّهُ مُعَلَّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِ

ومن دلائل هذا التكريم حرَّم الله الانتقاص من قدره، أو ممَّا يقدسه من أشياء، كما منع التعيير باللون والنسب، وفي هذا روى البخاري : ﴿ أَنَّ أَمِا خَر تَعَاضِمِ مَع بلال المبشي وتساما، فقال له أبا خر : يا بن السوحاء، فشكاه بلال إلى النبي حلى الله عليه وسلم، فقال النبي حلى الله عليه وسلم لأبي خر: أعيرته بأهه ؟ إنَّك أهرؤ فيك جاهلية ﴾ .

<sup>1 -</sup> فتحى الدريني، مرجع سابق، ص.243.

<sup>2-</sup>سورة: الإسراء، الآية. 70.

<sup>3-</sup>سورة: ص، الآية.71-74.

<sup>.106.</sup> ابن حجر العسقلاني، ج1، كتاب الإيمان، مرجع سابق، ص $^{4}$ 

كما منع الشارع الاستهزاء والسخرية من الآخرين،إذ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰٓ أَن يَكُونُواْ خَيَرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِّسَآءٍ عَسَىٰٓ أَن يَكُنَّ خَيَرًا مِّنْهُنَ ۖ وَلَا تَلْمِزُوٓاْ أَنفُسَكُمْ ۗ وَلَا تَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَدِبِ ۚ بِئْسَ ٱلِآمَٰمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَن ۚ وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَا تَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقِبِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلّه وهناك جانب آخر من جوانب حفظ المقومات المعنوية للشخصية الإنسانية، ويتعلق بحفظ كرامة الإنسان،وذلك من خلال تقرير الحقوق الاقتصادية التي لا غنى عنها لكرامة الإنسان، ولنمو شخصيته نموا حرا، من ذلك ضمان مستوى من المعيشة كاف للمحافظة على حاجاته الأساسية ولمن يعولهم، وكفالة المستوى المعيشي الكريم اللائق بالإنسان واجب على الإنسان نفسه، طالما وفر له كسبه وماله الحلال،فالله تعالى يحب أن يرى أثر نعمته على عبده، وواجب على الإنسان إزاء من يعمل عنده، كما أنَّه واجب الدولة إزاء موظفيها وعمالها، لأنَّه واجب الرعاية الذي تفرضه المسؤولية على من يتولى شؤون الرعية، من ناحية المسكن والعمل وتوفير كل ملزمات الحياة الكريمة، ومعنى ذلك تقدير كفاية هذه الاحتياجات في الرواتب عند تحديدها،ويتعلق بذلك فرض الإسلام في مصارف الزكاة لمن كان معاشه دون المستوى اللائق، ولو كان له مورد ما دام لا يكفي لتحقيق الحد الأدنى للمعيشة الواجب التحقيق، وللمحتاجين على اختلاف درجات احتياجهم، للوصول بهم إلى المستوىالمعيشى الكريم الجدير بالإنسان، فدولة الإسلام مسؤولة عن تحقيق هذا المستوى الإنساني اللائق، حفظا لكرامة النفس الإنسانية، ولا تقف به عند الفرد المسلم بل تتعداه إلى غير المسلم، وذلك يكون من حصيلة أموال الزكاة أو موارد بيت المال الأخرى، وهكذا يبدو مقصد الشريعة في  $^{2}$  حفظ العناصر المادية والمعنوية للأنفس.

1-سورة: الحجرات، الآية. 11.

 $<sup>^{2}</sup>$ فوزي خليل :المصلحة العامة من منظور إسلامي ، ط $^{1}$ ، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2003، ص $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

فالنظام الإسلامي يحافظ على المال، ويرى أنّه قوام الناس وعصب الحياة وبه تتحقق عمارة الدنيا ونصرة الدين، وهو نعمة يجب أن تشكر وأمانة يجب أن ترعى، كما أنّه اختبار وفتنة ليبلوا الله الناس فيما آتاهم، ولهذا يلزم كسبه وتنميته بالطرق المشروعة، وأداء الحقوق الواجبة فيه، والمحافظة عليه من السرف والترف والإهمال وبخاصة المال العام، الذي له في النظام الإسلامي حرمة عظيمة كحرمة مال اليتيم، وهو يحترم الملكية الخاصة، لكن يفرض عليها قيودا وتكاليف شتى، ويقاوم نزعتها إلى السيطرة والاحتكار، ويقودها بالنظام والتوجيه لخدمة المصلحة الاجتماعية، كما يعمل بكل قوة للتنمية الاقتصادية العامة للأمة، من خلال استثمار مواردها المادية، وتجنيد طاقاتها البشرية، لتكتفي اكتفاء ذاتيا، وتنتج في مجالات الزراعة والصناعة والخدمات، ولا تظل عالة على غيرها وخصوصا في قوتها الضروري واليومي وسلاحها الذي تذود به عن أرضها وعرضها ومقومات وجودها، والنظام الإسلامي

<sup>2-</sup>سورة: الكهف، الآية.46.

يرى هنا العمل للدنيا جزءا من الدين، كما يرى عمارة الأرض عبادة، وتتمية المجتمع فريضة، والعمل على اكتفائه اقتصاديا من أفضل القربات إلى الله، وبهذا يمنح النظام الإسلامي الأمة من الحوافز والتوجيهات والمناهج والمحركات المعنوية، ما يدفع عجلة التتمية إلى الأمام بقوة، وما يفجر الطاقات الكامنة في إنسانها، الذي هو هدف التتمية وهو أيضا صانعها.

ونجد النظام الإسلامي قد ضبط مجموع القواعد التي توجه الناس من أفراد وجماعات ومجتمع إلى التصرُّف الأمثل،الذي به يحفظ المال من ناحية كسبه و إنمائه واستثماره، فحث على العمل والكسب الحلال، ورفع من قيمة الإنسان العامل ، وأخبرنا بأنَّه أفضل وأحب إلى الله تعالى من الإنسان المتواكل العالة على غيره .

كما نجد أنَّ الإسلام من خلال النظام الذي جاء به قد جعل لكسب المال شرطان:

أولهما: أن يكون حلالا؛ حيث أنّه لا يجعل من تحصيل المال غاية في حد ذاتها، فيسعى إلى تحقيقها بأي وسيلة كانت، وكأنّه يطبق المبدأ الميكيافلي القائل بأنّ: الغاية تبرر الوسيلة، وبهذا الشرط يكون الإسلام قد منع كل صور الضرر التي قد تلحق بالآخرين، سواء كانوا أفرادا أو جماعات، مثل: تطفيف الكيل ، السرقة...الخ.

ثانيا: أمَّا الشرط الثاني الذي يتعلق بكسب المال فهو: ألاَّ يصرف كسب المال صاحبه عن الله تعالى، ويبعده عن العمل الصالح، فيصبح جمع المال شغله الشاغل، وفي هذا يقول الله تعالى، ويتعده عن العمل الصالح، فيصبح ولاَّ أُولَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ تَعالى: ﴿ يَتَأَيُّنُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أُمُوالُكُمْ وَلَا أُولَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-فوزي خليل مرجع سابق،ص.232.

فَأُولَتِيِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُو وَمِنَ ٱلتِّجَرَةِ ۚ وَاللهُ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴿ مَا اللَّهُ وَمِنَ ٱلتِّجَرَةِ ۚ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴾ .

هذا من ناحية الكسب والتحصيل،أمًا من ناحية الحفظ والإنماء، فنجد في النظام الإسلامي بعض القواعد التي تؤكد واجب المحافظة على المال وتحريم إضاعته، كالاعتدال في الإنفاق، الزكاة والصدقة...الخ.

وفيما يخص الأصل الخامس ألا وهو حفظ الأنساب، فاعتباره من الضروري لأنَّ به يحفظ النوع الإنساني من الفناء، وتستقر به المجتمعات ، وتنمو الروابط والعلاقات الاجتماعية بين الأفراد على أسس سليمة وشرعية ، وفي هذا يقول ابن عاشور: « ولا شكَّ عندي في أنَّ حفظ النسب الراجع إلى صدق انتساب النسل إلى أصله، سائق النسل إلى البر بأصله، والأصل إلى الرأفة والحنو على نسله سوقا جبليا وليس أمرا وهميا، فحرص الشريعة على حفظ النسب وتحقيقه، ورفع الشك عنه ناظرا إلى معنى عظيم نفساني من أسرار التكوين الإلهي، علاوة على ما في ظاهره من إقرار نظام العائلة، ودرء أسباب الخصومات الناشئة عن الغيرة المجبولة عليها النفوس، وعن تطرُق الشك من الأصول في انتساب النسل إليها والعكس...

## 2-المصالح الحاجية:

وهو ما تحتاج الأمة لاقتناء مصالحها، وانتظام أمورها على وجه حسن، بحيث لولا مراعاته لفسد النظام ولكنّه كان على حالة غير منتظمة، فلذلك كان لا يبلغ مبلغ الضروري، كما عرّفه الشاطبي على أنّه هو: « ما يفتقر إليه من حيث التوسعة ورفع الضيق، المؤدي في

<sup>1-</sup>سورة: المنافقون، الآية. 9.

<sup>2-</sup>سورة: الجمعة، الآية.11.

 $<sup>^{3}</sup>$  - محمد الطاهر بن عاشور،مرجع سابق،ص.

الغالب إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب، فلو لم يراع، دخل على المكلفين الحرج والمشقة، ولكنَّه لا يبلغ مبلغ الفساد المتوقع في المصالح العامة  $^1$ .

#### 3-المصالح التحسينية:

وقال ابن عاشور في تعريف التحسيني : « هو ما كان به كمال حال الأمة في نظامها، حتى تعيش آمنة مطمئنة، ولها بهجة منظر المجتمع في مرأى بقية الأمم، فتكون الأمة الإسلامية مرغوبا في الإندماج فيها أو في التقرُّب منها، فإنَّ لمحاسن العادات مدخلا في ذلك  $^2$ ، فالنظام الإسلامي فيه من القواعد ماتهتم بالجانب الجمالي والتحسيني، الذي يرغب الناس في الاندماج في المجتمع بشكل يسير وسهل .

وفي الأخير يجب أن نعلم أنَّ المقصد العام للنظام الإسلامي هو خدمة الإنسان، من خلال تغيير أحوال الناس، والتي لا تتماشى والمكانة التي جعلها الله للإنسان، وتقرير أحوال صالحة قد اتبعها الناس وتعارفوا عليها،كالتعاون وكفالة اليتيم ومساعدة المحتاج والفقير والمسكين وأصحاب الاحتياجات الخاصة.

# <u>ا</u>-مصادر النظام الاسلامي:

للنظام الإسلامي مجموعة من المناهل، التي يستقي منها الأحكام والقواعد المتعلقة بأفعال المكلفين من عبادات ومعاملات، وأهم مصادر النظام: القرآن الكريم، السنَّة النبوية الشريفة، الإجماع، والقياس، وفيما يلي تفصيل لهذه المصادر:

## 1-القرآن الكريم:

هو المصدر الأول للنظام الإسلامي الذي جاء تبيانا لكل شيء، مثلما قال الله: عن ... وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ تِبْيَننًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ هَي اللهُ الله الله الناس

<sup>2-</sup>محمد الحبيب ابن الخوجة :بين علمي أصول الفقه والمقاصد،وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر،2004،ص.141.

<sup>2-</sup>محمد الطاهر بن عاشور، مرجع سابق، ص.243.

وإِرشادهم، ففيه شفاء ورحمة للمؤمنين: ﴿ وَنُنَرِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤمنينَ ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ وَقُولُه : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ وَبِهِ تَطْمِئُنِ الْقَلُوبِ لَأَنَّهُ كَلَّم الله تعالى: ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ عَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ الْقُلُوبُ ﴿ وَهُو فَي أَكْثُر أحكامه لم يكن مفصَّلا، يذكر الوقائع ويتبع الجزئيات لأنَّ الأنظمة العملية تتبع تجدد الحوادث، وتختلف تبعا لاختلاف الزمان والمكان، وهو في نفسه كتاب هداية وإرشاد، لذلك ترك التفصيل إلى السنَّة وأمر باتباع الرسول صلى الله عليه وسلم فقال: ﴿ .. وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدُهُ فَآنتَهُوا ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ وَقَالَ أَيضًا: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ أَن الله على الرسول -صلى الله عليه وسلم- تبيان قوله، فقال عزَّ وجل: وبين الله عليه وسلم- تبيان قوله، فقال عزَّ وجل: نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ أو فقد أثر القرآن الإجمال واكتفى في أغلب الأحيان بالإشارة إلى مقاصد النظام وقواعده الكلية، ثمَّ يترك للمجتهدين فرصة الفهم والاستتباط على ضوء هذه المقاصد.8

<sup>1-</sup>سورة:النحل، الآية.89.

<sup>2-</sup>سورة: الإسراء، الآية.82.

<sup>3-</sup>سورة: يونس، الآية.57.

<sup>4-</sup>سورة: الرعد، الآية.28.

<sup>5-</sup>سورة: الحشر، الآية. 7.

<sup>6-</sup>سورة :النساء، الآية.80.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>-سورة: النحل، الآية.44.

 $<sup>^{8}</sup>$ اسماعيل كوكسال: تغير الأحكام في الشريعة الإسلامية، ط $^{1}$ ، مؤسسة الرسالة، بيروت،  $^{2000}$ ، ص $^{131}$ .

وقد كان هذا الوضع "تفصيل مالا يتغيّر وإجمال ما يتغير" من ضروريات خلود النظام الإسلامي، فليس من المعقول أن يعرض نظام جاء على أساس من الخلود والعموم لتفصيل أحكام الجزئيات التي تقع في حاضره ومستقبله، فإنّها مع كثرتها الناشئة في كثرة التعامل وألوانه متجددة بتجدد الزمن وصور الحياة، لذلك جاء القرآن بالقواعد العامة والمقاصد التي ينشدها للعالم، وحثّ على الاجتهاد واستنباط الأحكام الجزئية 1.

ففي القرآن الكريم نجد أحكام العبادات، أحكام المعاملات، أحكام القضاء والنظام الجنائي، أحكام الأسرة، أحكام الإدارة، أحكام التجارة والديون ... الخ، فهو خطاب إلهي شامل لكل مناحي الحياة كما يدل على ذلك قوله تعالى: في ... وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ هَي مُ .

فالقرآن الكريم هو مصدر النظام الإسلامي الأول كما أسلفنا، ودستور المؤمن ومنهاج حياته، رسم لكل من اتبع هذا الدين سواء كان فردا أو جماعة أو مجتمعا نظام حياة قادر على إمدادهم بالقوة والطاقة، التي تساعدهم على مواجهة كل الصعاب والمشاكل التي تحول دون اندماجهم في الحياة، فمنه يكتسب الإنسان المرونة في مواجهة الواقع، هاته الصفة التي تساعد على توازنه الانفعالي، وتمنع عنه كل صور الاضطراب، فمثلا نجد الله: في ... وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَّكُم مُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ الله عَلَمُ وَالرضا بما قدَّر.

كما نجد أنَّ الأحكام والقواعد التي جاء بها القرآن الكريم تتوافق والفطرة التي جبل عليها الإنسان، لأنَّها تخاطب فيه كل جوانبه ؛العقلية، النفسية، والجسدية، فالقرآن جاء لتنوير

<sup>1-</sup>محمود شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة، دار الشروق، القاهرة، 1974، ص ص.509-510.

<sup>2-</sup>سورة: النحل، الآية.89.

<sup>3-</sup>سورة: البقرة، الآية. 216.

العقل، و إحياء الضمير، وتزكية النَّفس وتهذيبها، وتطهير القلب من كل الشوائب التي تعمي بصيرة المؤمن، فتحول بينه وبين إدراك الحقائق، والسلوك الجيد الذي يراعي فيه حق ربه ونفسه والآخرين، لأنَّ القلب هو السلطان والجوارح جنوده.

# 2-السنَّة النبوية الشريفة:

وهي المصدر الثاني للنظام الإسلامي، وهي كل ماصدر عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أوصفة، فهي جاءت لتبيان ما جاء به القرآن الكريم والترجمة الفعلية له، وهذا مصداقا لقوله تعالى: في ... وَأُنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلدِّحُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْمِ وَلَعَلَّهُمْ وَلَعَلَّهُمْ وَهَذا مصداقا لقوله تعالى: في الله عليه وسلم أمر واجب، وهذا ما يَتَفَكَّرُونَ فَ أَنتَهُوا فَحُدُوهُ وَمَا بَهَكُمْ جَاءت به الآيات القرآنية الكريمة ومنها قوله تعالى: في ... وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا بَهَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ... 2.

ويمكن أيضا أن ننظر إلى تصرفات الرسول- صلى الله عليه وسلم- من جهة الفتوى والإمامة لأن وجوب العمل بالسنَّة مطلقا ينقسم إلى قسمين:3

أ-التزام العمل بمدلولها دون أي تبديل أو تحريف فيه إلى يوم الدين، من غير اعتبار لحكم حاكم أو إذن إمام، وهذا المعنى هو المراعى في الغالب من سنَّة الرسول- صلى الله عليه وسلم- وقد ضبطه العلماء بأنَّه ما تصرف فيه- صلى الله عليه وسلم- بالفتوى والتبليغ، إذ أنَّ عمله في مثل هذا لا يعدوا ترجمة حكم الله تعالى وبيانه التفصيلي للخلائق، وليس له في ذلك من خيرة لأي تغيير أو تبديل .

 $<sup>^{1}</sup>$ -سورة: النحل، الآية. 44.

<sup>2-</sup>سورة الحشر:الآية.7.

 $<sup>^{3}</sup>$ اسماعیل کوکسال، مرجع سابق، ص ص $^{3}$ 

ب—التزام خطته ومبدئه صلى الله عليه وسلم في سياسة الأمور ومعالجة القضايا، وخطته فيهما إنّما هي تحري حكم الله، فيما لا شاهد قاطعا فيه بالوسائل وطرق الحكمة وحسن التدبير، كل ذلك يختلف من حين لآخر ومن بلدة لأخرى، كما أنّ التزام خطته ومنهجه ليس باتباع جزئيات أعماله ووقائع أحواله من حيث هي، وإنّما يكون ذلك بالتزام الأساس الكلي والمبدأ العام الشامل لتلك الجزئيات، فإذا قام الدليل على أنّ ما شرع بها شرع لمصلحة خاصة زمنية دار الحكم مع هذه المصلحة وجودا وعدما، فالنبي صلى الله عليه وسلم راعى طبيعة الفرد وخصوصية البيئة التي يوجد فيها، وهذا لحكمته وعلمه بخبايا النفس البشرية، فالذي يحرك فرد للتغير ولفعل الخير ومساعدة الغير ونصرة الحق، قد لا يحرك غيره، كما أنّ أهمية الأمور تختلف باختلاف الأشخاص وحسب الأحوال، فمثلا عندما سئل عن أفضل الأعمال مرة أجاب بأنّه الإيمان بالله، ومرة قال: الصلاة لوقتها، ومرة قال: الصلاة لوقتها، ومرة قال: الحب في الله، ومرة قال: بر الوالدين ...الخ.

وهذا ما جعل النبي بقوله وفعله خير معلم، وأمته خير أمَّة أخرجت للناس، إذ قال الله عز وجل في محكم تنزيله عن كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ وَتَنَهَوْنَ عَنِ المَنكر، ونصرتها للمظلوم وإعانة المُمنكرِ وَتُوَّمِئُونَ بِٱللَّهِ ... الله الفعل الفير ونهيها عن المنكر، ونصرتها للمظلوم وإعانة المحتاج والمسكين، فالنبي صلى الله عليه وسلم من خلال سنته الشريفة جاء لهداية الإنسان و إصلاحه، و إلى تغير المجتمع من مجتمع ليس للضعيف والمحروم والوضيع حق فيه، إلى مجتمع فيه الناس سواسية لا تفاضل بينهم إلاَّ بالتقوى، و إلى النهوض بالأمة من التخلف والجاهلية بكل مظاهرها فكرا وسلوكا، إلى أمة ذات حضارة شهد لها العدو قبل الصديق، أمة تحترم العلم والعمل وتقدسهما، أمة مكارم الأخلاق والفضائل.

## 3-الإجماع:

<sup>1 -</sup> سورة: آل عمران، الآية. 110.

الإجماع هو اتفاق وإجماع المجتهدين من أمّة محمد - صلى الله عليه وسلم - في عصر على أمر لا نص فيه على وجه من الاستنباط، ويعتبر هذا المصدر كثير الخصب تستطيع الأمة من خلاله أن تواجه المتغيرات التي تحدث في المجتمع، وأن تساير كل ما يطرأ في المجتمع من مستجدات، ومهما تعقدت هذه الأحداث وتشابكت، ومهما اختلفت البيئات التي وجدت فيها، فالنظام الإسلامي من خلال هذا المصدر يحاول أن يضمن مصالحها ويكفلها، بشكل يضع في حسابه الأفراد واختلاف بيئاتهم، حتى يكون صالحا لكل زمان ومكان، ويبتعد عن الجمود والثبات، الذي يعزله عن حياة الناس ومعالجة مشكلاتهم وهمومهم، لأنّ ناموس الكون يقر حقيقة لا جدال فيها أنّ دوام الحال من المحال، وأنّ مصالح الناس وحاجاتهم تتغير بتغير الأحوال، ولمّا كانت مصالح العباد هي المقصد العام من النظام الإسلامي، كان لزاما أن تتصف أحكام هذا النظام بالمرونة، حتى تحقق هذه المصالح.

#### 4-القياس:

القياس يعتمد على مقابلة الأشباه بالأشباه ، اعتمادا على العلل الموجودة في الأحكام الشرعية، وهو يجعل المسلمين دائما قادرين على استنباط الأحكام لكل مسألة تعترضهم، وبهذا يظل النظام الإسلامي متطورا ملبيا لحاجات الناس، دون أن يتأثر بالأهواء، لأنّه يعتمد على القواعد الكلية التي أنزلها الله في القرآن الكريم ووضحتها السنّة، فالأساس ثابت والقاعدة متينة ، فما يبنى على ذلك بواسطة القياس، مضمون النتيجة محقق للمصلحة عادل لا ظلم فيه، والنظام الإسلامي في زمن النبي صلى الله عليه وسلم أرسيت فيه القواعد، ووضحت فيه كيفية حل المشكلات الجزئية، وجاء من بعده أصحابه وقد انتشروا في كل بقعة، واتخذوا من عواصم العالم الإسلامي مراكز للعلم والنظام، فكانوا يجتهدون في كل مسألة طارئة ويبينون حكم الشرع فيها، فخلّفوا كتبا في الفقه كشفوا فيها عن حكم الله في كل مسألة عرضت

لهم،وبيَّنوا فيها تنظيم العلاقة بين الله وعباده، وبين الإنسان ونفسه، وبين الإنسان وأخيه الإنسان، فردا مع فرد وجماعة مع جماعة ودولة مع دولة. 1

# ا اا- خصائص النظام الإسلامي:

إنَّ المشكلات تزداد تفاقما وتعقدا، والمجتمع يزداد ابتعادا وجنوحا واستلابا، كلَّما أقصيت الشريعة الإسلامية أوتأخر تطبيقها، لأنَّها تساهم في إقامة المجتمع المسلم وحمايته في الوقت نفسه، وعلى الأخص إذا عرفنا واستيقنا أنَّ الشريعة لا تعني فقط العقوبات من حدود وتعزيرات – على الرغم من الدور التربوي والبنائي الذي لا يمكن إنكاره لهذه العقوبات وإنَّما تعني شريعة الله الشاملة لحياة الفرد والمجتمع، والتعامل معه من خلال الحالة والاستطاعة التي هو عليها، فإقصاء الشريعة عن واقع الحياة ومعالجة هموم الناس، هو تحييد للدين ليصبح شأنا فرديا، بعيدا عن حكم الواقع. 2

وهذا اليقين بعظمة النظام الإسلامي ودوره في ترشيد الفرد والمجتمع، وما سيؤول إليه المجتمع لو غيبه وأقصى تعاليمه ومعاييره، يعود إلى الخصائص التي يتمتع بها هذا النظام والتي تفرده عن غيره، والمتمثلة في:

# 1<u>-الربانية:</u>

الربانية أولى هذه الخصائص ومصدر باقي الخصائص كذلك، فهي تعني أنَّ هذا النظام محصور في هذا المصدر ولا يستمد من غيره؛ أي أنَّه نظام رباني إلهي، تعهده الله بالتنظيم والحفظ ، فشرَّع لعباده من القواعد والأحكام والمبادئ ما يضمن لهم العيش الكريم في الدارين، وما ينظم حياتهم في العاجل والآجل، ويرشدهم إلى سبل الهداية والرشاد، وينأى بهم

<sup>1-</sup>عبد العزيز الخيّاط:المجتمع المتكافل في الإسلام، ط3، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت،1986، ص.45.

 $<sup>^{2}</sup>$ أ-محد عبادي: الإسلام وهموم الناس، ط $^{1}$ ، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر،  $^{1996}$ ، ص $^{2}$ 

عن طرق الغواية والضلال، والربانية كما فسرها " القرضاوي" تتعلق ب: الغاية والوجهة، و المصدر والمنهج.

أ-ربانية الغاية والوجهة : النظام الإسلامي يجعل غايته الأخيرة وهدفه البعيد هو حسن الصلة بالله، والحصول على مرضاته، فكل ما في النظام الإسلامي من تشريع وتوجيه وإرشاد إنّما يقصد إلى إعداد الإنسان، ليكون عبدا خالصا لله لا لأحد سواه، ولهذا كان روح النظام الإسلامي وجوهره هو التوحيد، ولقد خاطب الله تعالى رسوله محمدا-صلى الله عليه وسلم- بهذه الحقيقة وأمره أن يبلغها للناس، فقال : فل أنّي هَدَائِي رَبِي إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ وينًا قِيَمًا مِلّة إبْرَهِيم حَنِيفًا وَما كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَعَيْاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ فَي لا تَعْرَبُونَ فَي لا تُعْرَبُونَ فَي لا تَعْرَبُونَ فَي لا تُعْرَبُونَ فَي لا أَمْنُ رَبِّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

كما يقرر القرآن الغاية السامية التي خلق من أجلها الإنسان، فيقول الله تبارك وتعالى: وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ إِنَّ ٱللَّه هُوَ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ إِنَّ ٱللَّهُ هُو النَّرُاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ عبل يبين القرآن أنَّ خلق العالم كله لم تكن الغاية منه إلاَّ أن يعرف الناس ربهم، وهو القصد من ربانية الغاية والوجهة. 3

هذه الخاصية في جزئها الأول (ربانية الغاية والوجهة) تجعل الإنسان يشعر أنَّ لحياته معنى وأنَّه لم يخلق عبثا، وهذا أعظم مكسب يشيع في نفسه السكينة، ويطمئنُ لكل ما يطرأ على حياته لأنَّه من عند الله .

<sup>1-</sup>سورة: الأنعام، الآية. 161-164.

<sup>2-</sup>سورة: الذاريات: الآية.56-58.

 $<sup>^{\</sup>text{-}}$  يوسف القرضاوي: الخصائص العامة للإسلام، ط10، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1999، ص-9.11.

ب-ربانية المصدر والمنهج:وهو أنّ المنهج الذي رسمه النظام الإسلامي للوصول إلى غاياته وأهدافه منهج رباني خالص، لأنّ مصدره وحي الله تعالى إلى خاتم رسله، لم يأت هذا المنهج نتيجة لإرادة فرد أوإرادة أسرة أو إرادة شعب، وإنّما جاء نتيجة لإرادة الله، الذي أراد به الهدى والرحمة لعباده، إذن الله تعالى هو صاحب هذا المنهج، ولهذا يضاف إليه فيقال منهج الله أو صراط الله على حد تعبير القرآن الكريم، أمّا الرسول صلى الله عليه وسلم فهو الداعي إلى هذا المنهج أو هذا الصراط، المبين للناس ما اشتبه عليهم من أمره وهذا ما يؤكده الله في قوله : و وكذّ لِك أوحَيْنَا إلينك رُوحًا مِنْ أَمْرِنا ما كُنت تَدْرِى مَا ٱلْكِتبُ وَلا الإيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنهُ نُورًا بُيدِي بِهِ مَن نُشَاءُ مِنْ عِبَادِنا وَإِنّك لَتَهْدِيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ على الله الله عليه وسلم فيه مجرد عبد مأمور تخاطبه سلطة أعلى منه، محيطة به، قادرة عليه، فالحقيقة أنّ القرآن هو كلام الله وحده وتنزيل رب العالمين، وهو ما يعطى صفة الربانية للمصدر . 2

ولأنَّه من عند الله فقد تعهده بالحفظ والرعاية حتى يحفظه من كل زيف وتحريف، ويبقى على خاصيته الربانية، فقال: إِنَّا خَنْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴿ إِنَّا عَلْى اللَّهِ كُن فَرْلُنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ 3.

#### <u>2-الشمول:</u>

والمراد به شمول النظام الإسلامي لكل ما يحتاجه الناس على الإطلاق، لذلك لا يقال للأحكام الشرعية أنَّها خاصة بعصر النبي صلى الله عليه وسلم فقط، فالمعاني التي تضمّنها النظام الإسلامي تعم جميع الحوادث وتسعها إلى يوم القيامة،وهذا مصداقا لقول الله:

 $<sup>^{1}</sup>$ -سورة: الشورى: الآية. 52-53.

<sup>2-</sup>يوسف القرضاوي: المرجع السابق، ص ص.36-37.

<sup>3-</sup>سورة: الحجر، الآية. 9.

تدل هذه الآيات قطعا على شمول النظام الإسلامي لجميع ما تحتاجه البشرية، ففيه نظام حياتي كامل لا يترك مجالا لأي نظام آخر، ولا يدع منفذا للشعور بالحاجة إلى تنظيم جانب من جوانب الحياة، لأنّه بقواعده العامة وبالفقه الذي بني على الأصلين الكبيرين الكبيرين الكاتاب والسنة - شامل مستوعب لكل ما تقتضيه سنة الحياة من نظم وأحكام، وهو ينظر للإنسان من حيث أنّه كل لا يتجزأ.

وهذا أمر بالغ الخطورة في حياة الإنسان، لأنَّه مع التجزئة يأتي تخريب بنية الكائن البشري جسديا، نفسيا وروحيا، وما شقوة الإنسان اليوم إلاَّ بسبب هذه الفجوة الكبيرة.

وفق هذه النظرية الكلية المستقيمة قدم النظام الإسلامي تفصيلاته الكثيرة حول حياة الإنسان، ومعالجة متطلباتها المتعددة من نظام روحي عبادي، إلى نظام اجتماعي متوازن، ومن نظام سياسي شوري إلى نظام اقتصادي جماعي،ومن نظام لأوضاع السلم إلى نظام لظروف الحرب، ومن نظام خاص يضبط علاقة المسلمين ببعضهم، إلى نظام عام يحدد العلاقة بينهم وبين الأمم الأخرى، ومجمل القول لم تترك الشريعة ناحية من نواحي الحياة إلا وأولتها

<sup>1-</sup>سورة: النحل، الآية.89.

<sup>2-</sup>سورة :الأنعام، الآية.38.

 $<sup>^{3}</sup>$ -سورة: المائدة، الآية. 3.

<sup>4-</sup>سورة: الإسراء، الآية.12.

<sup>5 -</sup> اسماعيل كوكسال،مرجع سابق، ص.42.

اهتمامها الكبير وعنايتها الخاصة،ووضعت من الأصول والقواعد والضوابط والأنظمة ما هو كفيل بوضع أسسها، ورسم حياتها بدقة، وحل مشكلاتها ومعضلاتها.  $^{1}$ 

#### 3-الواقعية:

النظام الإسلامي يتعامل مع الحقائق الموضوعية، ذات الوجود الحقيقي والأثر الواقعي الإيجابي، لا مع تصورات عقلية مجردة، ولا مع مثاليات لا وجود لها في عالم الواقع، ثم إنَّ التصميم الذي يضعه للحياة البشرية يحمل طابع الواقعية كذلك، لأنَّه قابل للتحقيق الواقعي في الحياة الإنسانية، ولكنَّها في الوقت ذاته واقعية مثالية أو مثالية واقعية، لأنَّها تهدف إلى أرفع مستوى وأكمل نموذج تملك البشرية أن تصعد إليه، فمن حيث أنَّ النظام الإسلامي يتعامل مع الحقائق الموضوعية ذات الوجود الحقيقي والأثر الواقعي الايجابي،فهو يتعامل مع الحقيقة الإلهية متمثلة في آثارها الإيجابية وفاعليتها الواقعية، ويتعامل مع الحقيقة الكونية متمثلة في مشاهدها المحسوسة، ويتعامل مع الحقيقة الإنسانية متمثلة في الأناسي كماهم في عالم الواقع،والإله الذي يتعامل معه هذا النظام هو الله المتفرد بالألوهية ، إله موجود يدل خلقه على وجوده، فعال لما يريد" تدل حركة هذا الكون وما يجري فيه على إرادته وقدرته. 2 وهناك العديد من الآيات التي تدل على الله- سبحانه وتعالى- وعلى وحدانيته وعجيب صنعه، منها قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ ۗ يُكُرِّجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُحْرِّجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَى ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ ۗ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ۚ ذَ لِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٥ وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَتِ ٱلَّبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيٓ أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيَسِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا

<sup>1-</sup>مرجع نفسه، ص ص.46،45.

 $<sup>^{2}</sup>$  - سيد قطب: حصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق، مصر، 2005، ص ص. 170-170

مِنْهُ خَضِرًا خُنْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّت ِمِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَبِهٍ أَنظُرُواْ إِلَىٰ ثَمَرِهِ ٓ إِذَاۤ أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ۖ إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَاَيَت لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَبِهٍ أَنظُرُواْ إِلَىٰ ثَمَرِهِ ٓ إِذَاۤ أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَاَيَت لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآ اللَّهِ شُرَكَآ اللَّهِ شُرَكآ اللَّهِ شُرَكَآ اللَّهِ شُرَكَآ اللَّهِ شُركَآ اللَّهِ شُركَآ اللَّهُ وَلَلَهُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ تَكُن لَّهُ وَصَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ بَدِيعُ السَّمَوَت وَالْأَرْضِ أَنَّا يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ تَكُن لَّهُ وَصَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ بَدِيعُ السَّمَوَت وَالْأَرْضِ أَلْأَرْضِ أَلْنَ يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَدُ تَكُن لَّهُ وَصَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَعَلَى عُلَا شَيْءٍ وَكِيلٌ هَى ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُم لَا يُعَلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ هَى فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ هَا لَا لَيْهِ اللَّهُ وَلَكُم اللَّهُ وَلَا يَعْفِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَمْ وَيُعْفِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِكُولُونَ اللْمُلْفَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُلِكُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّ

<sup>1-</sup>1-سورة: الأنعام، الآية.95-103.

<sup>.</sup> 175. سيد قطب: خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

وَخَيِلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَسَ ِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ وقوله: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج ١ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ١ تَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُّبَرَّكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَىتٍ لَّمَا طَلْعٌ نَّضِيدٌ ۞ رِّزْقًا لِّلْعِبَادِ ۖ وَأَحْيَيْنَا بِهِ، بَلْدَةً مَّيْتًا ۚ كَذَالِكَ ٱلْخُرُوجُ ۞ ﴿ وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ مَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً ﴿ ثُمَّ قَبَضْنَنهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيرًا ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيّ أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴿ لَيُحْدِي بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقْنَآ أَنْعَامًا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا ﴿ هِ فَاللَّهِ اللَّهِ وَلَكُمْ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَيفِلِينَ ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّنهُ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابِ بِهِـ ا لَقَىدِرُونَ ١ فَرَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُونَ ١ مِن خَيلٍ وَأَعْنَبٍ لَّكُرْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ١ هُ ٩٠٠ لَقَىدِرُونَ ١ هُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّال وقوله أيضا: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ، ثَمَرَتٍ مُخْتَلِفًا أَلُو بُهَا وَمِن ٱلْجِبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآبِ وَٱلْأَنْعَامِ مُخْتَلِفً أَلْوَانُهُ كَذَالِكَ أَإِنَّمَا شَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوا أَلْهِ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُر مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ تَجَّرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأُمْرِهِ - وَيُمْسِكُ ٱلسَّمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا

<sup>1-</sup>سورة :الرعد، الآية.2-4.

<sup>2-</sup>سورة: ق، الآية.6-11.

 $<sup>^{3}</sup>$ -سورة: الفرقان، الآية. 45-49.

<sup>4-</sup>سورة: المؤمنون، الآية.17-19.

<sup>5-</sup>سورة: فاطر، الآية.27-28.

بِإِذْنِهِۦٓ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِئَ أَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِيكُمْ ۖ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَا عَالَكُمْ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ أَنِ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ ﴿ قَالَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

وهكذا يتعامل التصور الإسلامي مع كون له وجود واقعي، ومع إنسان ممثل في هؤلاء البشر كماهم بحقيقتهم الموجودة، مع هذا الإنسان ذي التركيب الخاص، الإنسان من عقل ونفس وروح، الإنسان ذي النوازع والأشواق والرغائب والضرورات، إلى آخر سمات الإنسان وصفاته المميزة، وكينونته الخاصة، وفي هذا نجد قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطَفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿ ثُمَّ خَلَقًا النُّطَفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلمُضْغَة عَطَنَهُ أَحْسَنُ ٱلْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلمُضْغَة عَطَمَا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَيمَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ 2.

أمًّا المدلول الثاني في النظام الإسلامي فيتعلَّق بطبيعة المنهج الذي يقدمه للحياة البشرية، وواقعية هذا المنهج مع طبيعة الإنسان، وطبيعة الظروف التي تحيط بحياته في الكون، ومدى طاقاته الواقعية الحقيقية، فالنظام الإسلامي على كل رفعته وربانيته ومثاليته، هو في الوقت نفسه منهج لهذا الإنسان في حدود طاقاته الواقعية، ونظام لحياة هذا الكائن البشري الذي يعيش على هذه الأرض، والملاحظ للنصوص القرآنية التي تقرر تكاليف الحياة الإسلامية، وتضع حدود النظام الإسلامي للحياة، يلاحظ الواقعية في هذا النظام، وانطباقها على واقعية الفطرة الإنسانية وحدود الاستعدادات المهيأة للعمل والنشاط، فالإسلام دين للواقع، دين للحياة، دين للحركة والعمل والنماء، دين تطابق تكاليفه للإنسان فطرة هذا الإنسان، بحيث تعمل جميع الطاقات الإنسانية عملها الذي خلقت من أجله، وفي الوقت ذاته يبلغ الإنسان

<sup>1-</sup>سورة: الحج، الآية. 65-66.

<sup>2-</sup>سورة: المؤمنون، الآية.12-14.

أقصى كماله الإنساني، المقدر له عن طريق العمل والحركة، ومن ثم تتحقق صفة الواقعية للنظام الإسلامي الموضوع للحياة البشرية. 1

فالنظام الإسلامي لم يغفل الواقع في كل ما أحلً وحرَّم، ولم يهمل هذا الواقع في كل ما وضع من أنظمة وقوانين للفرد والأسرة وللمجتمع، فمن مظاهر هذه الواقعية أنَّه لم يحرم شيئا يحتاج إليه الإنسان، كما أنَّه لم يبح له شيئا يضره، إذ قال الله: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْأَعِيلِ اللهِ الإنسان، كما أنَّه لم يبح له شيئا يضره، إذ قال الله: ﴿ اللَّذِي يَجُدُونَهُ مَ كَنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَنَةِ وَالْإِنْحِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالمَعْرُوفِ وَيَبَّمِهُمْ عَنِ المُنكرِ وَمُحِلُّ لَهُمُ الطّيبَتِ وَمُحْرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيثَ وَيَضَعُ عَنهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلُ النِّي كَانَتَ عَلَيْهِمُ قَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِ الطّيبَ وَمُحْرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيثَ وَيَضَعُ عَنهُمْ إَصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلُ النِّي كَانَتَ عَلَيْهِمُ قَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِ وَعَرَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالنَّبَعُوا النُّورَ الَّذِينَ أُيزِلَ مَعَهُ وَالْأَغْلَلُ النِّي كَانَتَ عَلَيْهِمُ فَا النفور الله وَعَلَيْ اللهِ عَلَيْهُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ وَالْعَالِمُ الفَطرة الفَطرة الفَطرة المنافية الفطرة المنافق المنافق المنافق المنافق المحدودة، وفي هذا النظام ما ومراعاة الظروف الطارئة للإنسان كالمرض وطاقته المحدودة، وفي هذا الدين حقيقته، وهي أنَّه جَعَلَ عَلَيْكُرُ فِي اللّذِينِ مِنْ حَرَجٍ اللهِ في كل مسألة تعترض الناس في كل زمان ومكان. 4

## 4-الإنسانية:

الإسلام دين الإنسان وهذا ما نجده في القرآن،فهو إمَّا حديث عن الإنسان أوحديث موجه الله،وإذا نظرنا في الفقه الإسلامي وجدنا العبادات لا تأخذ إلا نحو الربع أوالثلث من مجموعه، والباقي يتعلق بأحوال الإنسان من أحوال شخصية ومعاملات وجنايات وعقوبات

<sup>. 186،182.</sup> صيد قطب: خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، مرجع سابق، ص-186،182.

<sup>2-</sup>سورة: الأعراف، الآية. 157.

<sup>3-</sup>سورة : الحج، الآية. 78.

<sup>4-</sup>اسماعيل كوكسال، مرجع سابق، ص.118.

وغيرها، على أنّنا إذا تأمّلنا العبادات الكبرى نفسها وجدت إحداها إنسانية في جوهرها وهي عبادة الزكاة، فهي تؤخذ من الإنسان الغني لترد على الإنسان الفقير، هي للأول تزكية وتطهير، وللثاني إغناء وتحرير، والعبادات الأخرى لا تخلو من جانب إنساني تلمحه في تثاياها، فالصلاة عون للإنسان في معركة الحياة، قال الله: في يَتأَيُّها ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱستَعِينُوا بِالصّبرِ وَالصّبرِ وَالصّبرِ في الصبر في بِالصّبرِ وَالصّلاة عون للإنسان على الصبر في مواجهة المصاعب، وتربية لمشاعره على الإحساس بآلام غيره فيسعى إلى مواساته، ولهذا مما النبي حسلى الله عليه وسلم - شهر رمضان شهر المواساة، والحج مؤتمر رباني إنساني دعا الله فيه عباده المؤمنين من أجل: في لِيَشّهَدُوا مَنفعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا ٱسْمَ ٱللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَت وصلى الله عليه وسلم يرفع إلى درجة العبادة كل عمل يؤديه المسلم يترتب عليه نفع مادي وسرور نفسي لإنسان. 3

ولا يكاد مسلم يجهل الأحاديث النبوية التي جاءت بألوان من البر الإنساني، والتي تقرر أن: إماطة الأذى عن الطريق صدقة، وأنَّ أمرك بمعروف صدقة، ونهيك عن منكر صدقة، وحملك الرجل الضعيف على دابته صدقة، وإصلاحك بين اثنين صدقة، وتبسمك في وجه أخيك صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وأكثر من ذلك أنَّ الرسول – صلى الله عليه وسلم يجعل الصلاة هذه الفريضة التي نؤديها كل يوم خمس مرات صدقة على كل مفصل، فعن أبي هريرة – رضي الله عنه –قال: قال رسول الله – صلى الله عليه وسلم –: ﴿ كُلّ سلامي من الذاس عليه وسلم –: ﴿ كُلّ سلامي من الذاس عليه وسلم عليه من الرجل فيي الذاس عليه حدقة، ويعين الرجل فيي الذاس عليه صدقة، ويعين الرجل فيي

<sup>1-</sup>سورة: البقرة، الآية.153.

<sup>2-</sup>سورة: الحج، الآية.28.

 $<sup>^{-3}</sup>$  يوسف القرضاوي: الخصائص العامة للإسلام، مرجع سابق، ص. 71.

حابته فيحمله أو يرفع عليما متاعه حدقة، والكلمة الطيبة حدقة، خطوة يمشيما إلى الطلة حدقة، ويميط الأخى عن الطريق حدقة ها بل إن النبي صلى الله عليه وسلم اليرتفع بهذا اللون من البر والخدمة الإنسانية اليومية إلى درجة الواجب،الذي يؤاخذ من تركه عمدا وهو قادر عليه،فعن أبي موسى الأشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ على كُل مسلم حدقة، فقالوا: يانيي الله فمن له يجد؟قال: يعمل بيحه، فينفع نفسه ويتحدق، قالوا: فإن له يجد؟قال يعين خا المحاجة الملموف، قالوا فإن له يجد؟ قال فليعمل بالمعروف وليمسك عن الشر، فإنها له حدقة ها أي أنهم حسبوا الصدقة محصورة في إعطاء شيء من المال المحتاج،فبين لهم سعة مفهوم الصدقة التي يؤمر بها كل مسلم، حتى من لم يجد ما يتصدق به، وفي بعض الأحيان نجد الأحاديث النبوية الشريفة تعطي قيمة لبعض الأعمال الإنسانية، توفع بها درجتها على الاشتغال بالقربات الدينية، وذلك في الأعمال التي تتسع دائرة النفع بها للخلق، أو يدرأ بسببها شر كثير عن الناس، مثل إصداح ذات البين. 3

#### 5-الاعتدال والتوازن:

في الحقيقة روح الاعتدال تعد من خصائص النظام الإسلامي، فقد وردت آيات كثيرة في القرآن تؤكد هذا المعنى، منها قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا... \* فالإسلام كنظام جاء بالعديد من المبادئ والأحكام التي تدعو إلى الابتعاد عن كل مظاهر الغلو والتطرف، والتحلي بالاعتدال والوسطية، قال الله: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِ والجمع وَلَا تَتَبِعُواْ أَهْوَآءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيرًا وَضَلُّواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَالجمع والجمع والجمع المنافِق عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَالجمع عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ والجمع المنافِق اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>1-</sup>النووي: مرجع سابق ، ص ص.79-80.

<sup>.308،307.</sup> صحر العسقلاني: ج3، كتاب الزكاة، مرجع سابق، ص308،308.

<sup>72-71</sup>. يوسف القرضاوي: الخصائص العامة للإسلام ، مرجع سابق، ص ص-3

<sup>4-</sup>سورة: البقرة، الآية. 143.

<sup>5-</sup>سورة: المائدة، الآية. 77.

بين مصالح الدنيا والآخرة هو أصل من أصول الإسلام فلا فصل بينهما، وهذا ما يجعل النظام الإسلامي نظام متوازن، مثلما يحافظ على مصالح البشر الدنيوية : يَالَيُّا الَّذِينَ النظام الإسلامي نظام متوازن، مثلما يحافظ على مصالح البشر الدنيوية : يَالَّيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَواْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَالِكُمْ خَيِّرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فَي فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ فَانتشرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تَعْلَمُونَ فَي فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ فَانتشرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ تُعْلَمُونَ فَي فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوازن بين الدين والدنيا : وَابْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ تَعْفِ يدعوا إلى النوازن بين الدين والدنيا : وَوَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ اللَّهُ لِكَمُ وَلَا تَسْلَ نَصِيبَكَ مِن الدَّيْنَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْعِ ٱلْمُفْسِدِينَ فَي اللَّهُ وَالْتَعْفِ اللَّهُ لِلْكَ أَوْلَاللَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ فَي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ فَي عَلَيْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الْمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لِلللْكِ اللَّهُ لَا الللهُ لَا اللهُ الللهُ لَا اللهُ ال

والنبي-صلى الله عليه وسلم- كان حريصا على دعوة أصحابه إلى الاعتدال والابتعاد عن الغلو والتطرف، وحديثه للجماعة الذين قرر أحدهم أن يصوم فلا يفطر، والثاني أن يقوم الليل فلا ينام، والثالث أن يعتزل النساء فلا يتزوج أبدا معروف، فقد روى مسلم عن أنسرضي الله عنه- : أن أن نفرا من أحداج النبيي حلي الله عليه وسلم سألوا أزواج النبيي حلي الله عليه وسلم عن أنوا لله عنه عنه عنه عنه عنه المسر، فقال بعضه لا أتزوج النساء، وقال بعضه لا أكل الله، وقال بعضه لا أناء علي فراش، فعمد الله وأثني عليه، فقال: ما بال أقواء قالوا كذا وكذا، لكنيي أحليه وأناء، وأحوء وأفطر، وأتزوج النساء، فمن وعنج عن سنّتي فليس منيي أله أو وفي أحليه وأناء، وأوق وتوازن بين النزعتين الفردية والجماعية، وفي هذا يقول الأستاذ محمد قطب: « والإسلام يوفق بقدرما في طاقة البشر بين النزعتين الأصيلتين المتناقضتين في الظاهر، إنّه بادئ ذي بدء لا يعتبر إحداهما أصيلة وغيرها دخيل، ولا يعتبر أنّ تغذية إحداهما تعني بالضرورة الإساءة إلى الأخرى أو إسقاطها من الحساب، والإسلام دين

<sup>1-</sup>سورة: الجمعة، الآية.9-10.

 $<sup>^{2}</sup>$ -سورة :القصص، الآية. 77.

 $<sup>^{-3}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{-3}$ ، ج $^{-9}$ ، كتاب النكاح، مرجع سابق، ص $^{-3}$ 

الفطرة،وهذه فطرة الإنسان فرد داخل في المجتمع أصيل الفردية، أصيل في الميل للمجموع، وهو دائم التقلب بين نزعتيه المتناقضتين، كما يتقلب في نومه من جنب إلى جنب ليستريح، ولكنّه في كل لحظة شامل لجنبيه معا على اختلاف في النسبة والمقدار، والإسلام يعالج كلتا النزعتين فيغذيهما معا، ويجعلهما متساندتين بدلا من أن تكونا متنازعتين، إنّه يحتاج إليهما معا لأنّ الفطرة لا تستقيم بإحداهما دون الأخرى ». أ

وهذه ظاهرة أخرى فريدة في النظام الإسلامي ألا وهي وجود التناسق والانسجام بين حياة الفرد والجماعة، فالنظام الإسلامي يؤكد وجود الكيان الشخصي للفرد، ويعتبره مسئولا أمام الله وأمام نفسه وأمام المجتمع، مثلما يغرس في النفس الإنسانية شعورها بمسئولية الجماعة، ويربط بين الناس في نطاق الوظيفة الاجتماعية، وحراسة الرأي العام ودعم بناء الدولة، ويأمر كل فرد في المجتمع بمراعاة الصالح العام المشترك، فنجد العبادة في الإسلام تربي المسلم على الاستشعار بالوظيفة الاجتماعية ومراعاة الصالح العام المشترك، فالصلاة في أدائها تقام في جماعة، وهذا ما يغرس الشعور بالنظام الاجتماعي التكافلي في نفس الفرد الواحد، والزكاة فرض على كل من يملك نصابها وهي حق للجماعة، والصوم شعور اجتماعي نبيل يدفع فرض على كل من يملك نصابها وهي حق للجماعة، والصوم شعور اجتماعي نبيل يدفع الصائم ليؤدي حق الفقير والمسكين واليتيم وابن السبيل، والحج تربية اجتماعية كريمة تدفع الحجاج لكي يتعارفوا ويتعاونوا ويتشاوروا ويشهدوا منافع لهم، والتربية الاجتماعية في الإسلام وسيلة إيجابية في مراعاة حقوق الآخرين، كمراعاة حق الأبوين وحق الأرحام، وحق الجار، وحق الرفيق وحق الكبير، ووسيلة عملية في التزام الآداب العامة، كأدب الطعام وأدب السلام، وأدب المجلس، وأدب المجلس، وأدب الحديث، وأدب التهنئة وأدب التعزية... الخ

.36،37. ص ص مرجع سابق، ص ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  -عبد الله ناصح علوان: الإسلام شريعة الزمان والمكان، ط $^{8}$ ، دار السلام، القاهرة،  $^{2008}$ ، ص ص $^{2}$ 

فمن عظمة النظام الإسلامي أنَّه لا يباعد بين المادة والروح، ولا يفصل بين الدنيا والآخرة، بل ينظر إلى الحياة على أنَّها وحدة متكاملة،بين حق الإنسان لربه، وحقه لنفسه، وحقه لغيره وبهذا يتسنى للإنسان أن يمارس الحياة الواقعية بكل طاقاته وأشواقه على أسس من المبادئ الإسلامية،توافق الفطرة وتتلاءم مع واقعية الحياة، فالإسلام بتشريعه المتكامل لا يقرُّ الحرمان ولا العزلة الاجتماعية،وفي الوقت نفسه لا يقرُّ للإنسان أن ينهمك بكليته في الحياة المادية وينسى ربه والدار الآخرة، بل يهيب به أن يتوازن مع هذا وذاك،وأن يعطي حق الله وحق  $^{1}$ . نفسه وحق الناس، دون أن يغلب حقا على حق، أو يهمل واجبا على حساب واجب آخر ومن الأصول التي وضعها القرآن الكريم في هذه الموازنة:ابتغاءالدار الآخرة مع الأخذ بحظوظ الدنيا: ﴿ وَٱبْتَعْ فِيمَآ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ ۖ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَأَحْسِن كَمَآ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۗ وَلَا تَبْغ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ فَي الْأَرْضِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَكَذَا الاستنكار على من يحرم على نفسه الزينة والطيبات: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيٓ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ - وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ۗ كَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ مَا ذَاكَ إِلاَّ ليوازن الإنسان بين الدين والدنيا، ونحن لو تأمَّلنا مواقف رسول الله- صلى الله عليه وسلم- في تحقيق التوازن، ومعالجة ظاهرة العزلة والتخلى عن الدنيا، إلاَّ زدنا يقينا أنَّ هذه المعالجة قائمة على إدراك فطرة الإنسان، ورامية إلى تلبية أشواقه وميوله، حتى لا يتجاوز أي فرد من أفراد المجتمع حدود فطرته، ولا يسلك

<sup>1-</sup>مرجع نفسه،ص.32.

 $<sup>^{2}</sup>$ -سورة :القصص، الآية. 77.

<sup>32.</sup> سورة: الاعراف، الآية. 32.

سبيلا منحرفا يصطدم مع أشواقه،بل يسير على مقتضى المنهج القويم السوي الذي رسمه الإسلام،سيرا طبيعيا متوازنا. 1

ومن الأحاديث الدالة على خاصية التوازن والاعتدال، نجد عن عبد الله بن عمروقال: ﴿ حَدَلَ عَلَيّ رَسُولَ الله حَلّى الله عَلَيْه وسلّه، فقال: ألم أخبر أنّك تقوم الليل وتحوم النمار؟ قلت بلى، قال فلا تفعل، قم ونم ،وحم وأفطر، فإنّ لجسدك عليك حقا، وإنّ لعينك عليك حقا، وإنّ لاورك عليك حقا، وإنّ لاورك عليك حقا، وإنّ لاورك عليك حقا، وإنّ لاورك عليك حقا، وإنّ من المورك عليك حقا، وإنّ من المورك عليك حقا، وإنّ من عليك عليك عليك حقا، وإنّ بكل حسنة عشر أمثالما، فخلك الدمر كلّه ... \$2. فهنا النبي - صلى الله عليه وسلم - يعلم صحابته والأمة الموازنة بين الدين والدنيا.

#### <u>6-الجمع بين الثبات والتغيّر:</u>

حياة البشرية بحاجة إلى عنصر الثبات، ليستقر حالها ويستقيم أمرها، معه تتحقق السكينة والطمأنينة، إلا أنَّ الثبات لوحده يؤدي إلى الجمود وعدم مواكبة كل جديد، لهذا كان لا بد من مساحة من المرونة تسمح بالتطور والتقدم ومسايرة التغير الحاصل، فدوام الأحوال على ماهي من المحال، وتغيرها هي سنة الله في كونه، وكما قال ابن خلدون: «إنَّ أحوال الأمم وعوائدهم ونحلهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقر، و إنَّما هو اختلاف على الأيَّام والأزمنة وانتقال من حال إلى حال، وكما يكون ذلك في الأشخاص والأوقات والأمصار، فكذلك يقع في الآفاق والأقطار والأزمنة والدول  $^{8}$ , وبهذا انفردت الشريعة الإسلامية من بين

<sup>1 -</sup> عبد الله ناصح علوان، مرجع سابق، ص ص.33-34.

<sup>10</sup>-ابن حجر العسقلاني، ج10، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص10

ابن خلدون: العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، الدار التونسية للنشر، تونس، 1993، ص. 59.

الشرائع التي سبقتها باعتبار عنصر الزمن في تشريعها، وبإضفاء صفة المرونة وسهولة التطبيق لأحكامها، وقد جعلت الفقه بقسميه العبادات والمعاملات عنصر حضارة وبناء وتجديد، وجعلته يساير الزمن بفروعه المتنوعة لا بأصوله القارة.

فالنظام الإسلامي يحافظ على خاصية صلاحيته لكل زمان ومكان بجمعه بين الثبات والتغير، والنظام الإسلامي ليس من حق البشر ابتداء،وإنّما هو حق الله تعالى وهذا ما قاله تعالى: ﴿ ... إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلّا لِلّهِ مَ يُقُصُّ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَعِلِينَ ﴾ 2.

وأمًّا الاجتهاد فهو حق للبشر، وذلك حين يسعون إلى تنظيم دائرة المباح ،أو عند السعي لتنفيذ ما وردت لتنظيم الأحكام الظنية التي لم يرد فيها نص قطعي أوإجماع، أو عند السعي لتنفيذ ما وردت به النصوص الشرعية،فتلك جميعها تشريعات تخضع بطبيعتها للتغيير والتعديل في أحكامها، تبعا لظروف البيئات والأزمنة والأعراف،عن طريق القرائن التي عينها الشارع واستهدفتها المقاصد العليا، فلا تصطدم هذه النظامات المستنبطة بأصل حق، وأن تكون الغاية منها وفق المصالح التي لا تخالف نصا من النصوص الشرعية، وأن تكون ملائمة لغايات الشرع ومقاصده،فوق ما يترتب عليها من نفع معقول في نظر العقلاء، حيث تتجه هذه النظامات في شتَّى شعبها إلى المحافظة على الكليات الخمس:الدين، النفس، العقل، النسل والمال. 3 ومنه لا يمكن أن نتحدث عن المرونة بمعزل عن الثبات، فهي من مظاهر الأصل الثابت؛ أي أنَّ الجوهر يتغير على حسب الظروف، مثلما يتغير جوهره، لذلك فمرونة النظام الإسلامي ليست وضع فيه، يمكن أن يتغير شكله لكن لا يتغير جوهره، لذلك فمرونة النظام الإسلامي ليست بمعنى فقدان جوهره، بل هي قابلية تطبيق الحكم على حسب الأحداث ووسعها وتطورها،

<sup>1-</sup>محمد الطاهر الرزقي:الزمن عند علماء الفقه والأصول، منشورات جامعة الزيتونة، تونس، 1994، ص.57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-سورة :الأنعام، الآية. 57.

<sup>3-</sup>سعيد صبحى عبده: الحاكم وأصول الحكم في النظام الإسلامي، دار الفكر العربي، 1985، ص.144،145.

وعدم اقتصاره على شكل واحد، لذلك هو يحتوي على الأسس الحاكمة في كل زمان ومكان، مع قابليتها للتغير على حسب الظروف. 1

وفي النظام الإسلامي نجد الكثير من القواعد الفقهية التي تفيد التغير وعدم الجمود-في غير القطعي من جهة الثبوت والدلالة في نصوص الكتاب والسنة-كما تفيد مرونة النظام الإسلامي، ومواكبته لتغيرات العصر ومتطلبات الوقت، ومسايرته للظروف، وهذا ما يجعل النظام الإسلامي قادر على البقاء، وعلى إشباع حاجات الأفراد، ومن أمثلة هذه القواعد الفقهية نجد: 2

<sup>&</sup>quot; لا ينكر تغيُّر الأحكام بتغيُّر الأزمان ".

<sup>&</sup>quot; العادة محكمة " تفيد تغيُّر الأحكام تبعا لتغير العوائد.

<sup>&</sup>quot; المعروف عرفا كالمشروط شرطا ".

<sup>&</sup>quot; التعيين بالعرف كالتعيين بالنص".

<sup>&</sup>quot; الممتنع عادة كالممتنع حقيقة ".

<sup>&</sup>quot; الحقيقة تترك بدلالة العادة ".

<sup>&</sup>quot; الضرورات تبيح المحظورات ".

<sup>&</sup>quot; الأمور بمقاصدها ".

<sup>&</sup>quot; الحكم يدور مع علته وجودا وعدما ".

اسماعیل کوکسال، مرجع سابق، ص.62.

مرجع نفسه، ص.68. $^{2}$ 

فمصالح العباد هي أساس النظام الإسلامي، والتيسيير غرضه، وهذا مصداقا لقوله تعالى: في أليُّ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ... أَ، وقوله تعالى: في يُرِيدُ ٱللهُ أَن سُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَنُ ضَعِيفًا في في 2، وعن أنس بن مالك وضي الله عنه – قال: قال النبي – صلى الله عليه وسلم –: ﴿ يسروا ولا تعسروا وسكنوا ولا تنفروا ﴾ 3.

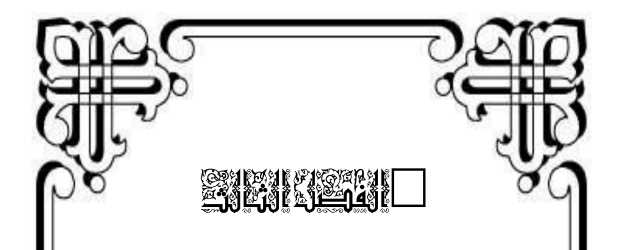
#### خلاصة الفصل:

من خلال هذا الفصل وجدنا أنَّ النظام الإسلامي لم يوجد عبثا، و إنَّما جاء لتحقيق جملة من المقاصد، كلها تعزز دور الإنسان الريادي، واستحقاقه للخلافة في الأرض، و إعمارها بما يخدمه ويخدم غيره، و إلى استدامة نوعه، فقد جاء لحفظ الكليات الخمس: الدين، النفس، العقل، المال والنسب، وكلُها تصب في مقصد عام: صالح الفرد في العاجل والآجل وسعادته في الدارين، وما يدعم هذه المقاصد مصادر النظام الإسلامي التي تمثّلت في القرآن الكريم، السنة النبوية الشريفة، الإجماع والقياس، والتي يستقي منها الأحكام والمبادئ المتعلقة بالفرد أو الجماعة أو المجتمع، كما أنَّ النظام الإسلامي يتمتع بجملة من الخصائص التي تميزه عن سائر الأنظمة الأخرى، وأولى هذه الخصائص ومصدر باقي الخصائص أنَّه من عند الله .

<sup>1-</sup>سورة: البقرة، الآية. 185.

<sup>2-</sup>سورة: النساء، الآية.28.

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن حجر العسقلاني: ج $^{10}$ ، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص. 524.



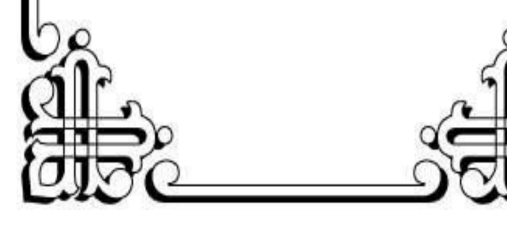
# الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي

#### تمهيد،

I- دواعي الطرح الإسلامي للخدمة الاجتماعية II- الإطار المرجعي للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي

III- فلسفة الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي IV-مقاصد الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي

V-القائم على الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي V- (الأخصائي الاجتماعي)



## للكينان:

انطلاقا من كون النظام الإسلامي هو أحد وأهم مقومات وركائز المجتمع ، بل هو الأساس الأول لبناء الفرد والمجتمع، باعتباره منهج حياة يوجه ويقوم ليحقق في النهاية المقاصد التي وجد من أجلها، توجهت جهود الكثير من العلماء والمفكرين نحو عملية التأصيل الإسلامي، وهناك من يطلق عليها عملية التوجيه الإسلامي للمعرفة ككل، ثم بدأت الجهود بالتخصص حسب مجالات وميادين المعرفة المختلفة، وباعتبار الخدمة الاجتماعية إحدى هذه الميادين، فهذا الفصل يوضح عملية التتاول الإسلامي للخدمة الاجتماعية، وهذا من باب إيجاد تصور إسلامي يحكم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية ويوضح مسارها، فهو يتضمن تحديد الإطار العام للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي؛ إذ هو عبارة عن مدخل للخدمة الاجتماعية في ظل هذا النظام،يتناول دواعي الطرح الإسلامي للخدمة الاجتماعية، والتي دفعت بتناول موضوع الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي،بالإضافة إلى تحديد الإطار المرجعي وفلسفة ومقاصد الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، وكذا القائم على عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية (الأخصائي الاجتماعي ) في ظل هذا النظام .

#### <u>ا</u>- دواعى الطرح الإسلامي للخدمة الاجتماعية :

لقد كانت البداية الأولى للخدمة الاجتماعية مرتبطة بالمؤسسات الدينية (ذات منشأ ديني)، إلا أنه مع مرور الزمن ونظرا لغلبة الطابع المادي على المجتمع الغربي وبالتحديد المجتمع الأمريكي، انفصلت الخدمة الاجتماعية عن الدين، من خلال تبني نظريات علمية تفصل بين العلم والدين وهو ما عرف بالاتجاه العلماني، الذي يرى بأنَّ الدين لا يجب أن يخرج من دور العبادة، فظهرت توجهات فكرية تؤيد هذا الطرح كالتوجهات الماركسية والسلوكية،غير أنَّه مرة أخرى ظهرت أصوات وخاصة في مطلع الثمانينات في هذه المجتمعات الغربية تتادي بعدم تجاهل العوامل الروحية في الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، من أجل فاعلية المهنة، فنجد مثلا bullisوronald k يؤكدان أنَّ: « العوامل الروحية والخدمة كلاهما يخدم البعض، فالعوامل الروحية تمنح الخدمة الاجتماعية الخبرات والتصورات حول المستويات الشخصية والمجتمعية ،التي تعزز التحولات الشخصية والاجتماعية، كما أنَّه لا يوجد مانع لا أخلاقي ولا فلسفي يمنع من التشارك والتمازج بين العوامل الروحية وممارسة الخدمة الاجتماعية.  $^{1}$ بل هناك من ذهب إلى أبعد من ذلك حين اعتبر أنَّ أساس الخدمة الاجتماعية هي القيم والعوامل الروحية أمثال: leola Dyrud و Edward، الذين أكدا أنَّ: «العوامل الروحية هي قلب المساعدة وقلب التعاطف والرعاية ، وهي الإطار الحيوي لممارسة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Ronald k 'Bullis :Spirituality in Social work Practice Taylor and Francis publishing Washington USA '1996 pp.8 9.

الحكمة، وهي الطاقة الدافعة للخدمة، والأخصائيون الاجتماعيون يعلمون أنَّ أدوارهم المهنية، والنظريات والمهارات، تصبح فارغة ومملة وبلا حياة بدون هذه العوامل .» وتزامنا مع هذه الأصوات في المجتمع الغربي، ظهرت أصوات في الوطن العربي تدعوا إلى التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية، من أجل بلورة إطار للممارسة المهنية في ظل النظام الإسلامي، وبهذا جاءت الكثير من الدراسات التي تؤكد هذا المسعى، ومن بينها هذه الدراسة التي تناولت موضوع الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، حيث كانت الحاجة إلى تناول الموضوع من منظور إسلامي بناء على :

أ-أنَّ الخدمة الاجتماعية الحديثة نشأت في مجتمع يختلف تماما عن المجتمع العربي الإسلامي، مجتمع له معتقدات وقيم ومعايير تختلف عن مثيلتها في المجتمع العربي الإسلامي، وبالتالي نظرة المجتمع الغربي للإنسان والوجود تنطلق من هذه المعتقدات والقيم والمعايير، والتي حتما تختلف عن تصور النظام الإسلامي للإنسان والوجود.

ب-هذا التصور لم يبق عند حد التصور، بل بنيت عليه برامج الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية الموجهة لكل من الفرد والجماعة والمجتمع، فإذا كان هذا التصور الغربي مبني على النظرة المادية البحتة للإنسان والوجود، فأكيد هذه البرامج التي نشأت في ظل هذا التصور قائمة على الجانب المادي لا غير، وأبعدت من حسابها البعد الروحي والجانب الغيبي، وإهتمت بكل ماهو ملموس.

د-كما أنَّ هذا التصور ألقى بضلاله على تفسير حاجات ومشكلات كل من الفرد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Leola Dyrud, Edward R: Spiritual Diversity in Social Work Practice" The heart of helping "oxford University Press Canada 2009 p.3.

والجماعة والمجتمع، والتي أرجعها لنقص أو انعدام الجانب المادي، وهذا ما أثر على عملية الممارسة.

ه-الأمر المهم الآخر الذي دعا إلى تناول الموضوع في ظل النظام الإسلامي هو النظام الإسلامي ذاته، هذا النظام الذي يتمتع بجملة من الخصائص (الشمولية، النظام الإسلامي ذاته، هذا النظام الذي يتمتع بجملة من الخصائص (الشمولية، الواقعية،التوازن...الخ)، التي تمكنه من شمولية وواقعية الرؤية لكل من الفرد والجماعة والمجتمع، وتتأى به عن كل تطرف أو تقصير في الممارسة والتناول، وكذلك باعتبار أنَّ النظام الإسلامي ما ترك شاردة ولا واردة إلاَّ وتدخل فيها بالتوجيه والإصلاح، ففيه تبيان لكل شيء، إذ قال الله تعالى في محكم تنزيله: ... وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكَتَبَ يَبْيَناً لِلمُسْلِمِينَ اللهُ اللهُ

وفي هذه النقطة نجد "نبيل محمد صادق"يرى أنّه من مبررات الاتجاه الإسلامي في إطار الخدمة الاجتماعية مبررات تتعلق بطبيعة النظام الإسلامي، والمتمثلة في 2 أولا: شمولية النظام الإسلامي:

ويقصد بها أنَّ النظام الإسلامي منهج شامل، فهو لم يترك أمرا من الأمور التي تتصل بالحياة والمجتمع والإنسان والكون إلاَّ وأوضحه وضوحا غاية في الدقة والتحديد، هذا الإطار الشمولي يعد أمرا هاما بالنسبة للخدمة الاجتماعية، ذلك أنَّ طبيعتها الخاصة تستلزم مثل هذه النظرة الشمولية.

#### ثانيا:تكامل الإطار الإسلامي:

ويعني ذلك أنَّ النظام الإسلامي ينتاول الأمور بنظرة تكاملية أو نظرة نسقية بالتعبير

<sup>1-</sup> سورة: النحل، الآية.89.

<sup>2-</sup>نبيل صادق: نحو مدرسة إسلامية في الخدمة الاجتماعية، القاهرة،1991، ص ص.13،14.

المعاصر ،والخدمة الاجتماعية تحتاج أكثر ما تحتاج -نظريا وتطبيقيا- إلى تلك النظرة الشاملة والتكاملية التي تمنح المهنة فاعلية في العمل وموضوعية في الإنجاز.

#### ثالثا: دقة الإطار الإسلامي:

وصفة الدقة هذه تعود إلى أنَّ مصدر هذا الإطار هو الله-سبحانه وتعالى- وهذه الدقة اللانهائية تجعلنا نعتمد في المهنة على حقائق لا تتغير، وبالتالي تبعدنا عن النظريات التي تتغير كل يوم، ومحصلة ذلك كله يمكن أن تتعكس على فاعلية الممارسة المهنية. كما أنَّ تحبيد الدين عن الحياة الاجتماعية للأفراد يعد قصورا في الطرح الشامل والتناول الايجابي لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، خاصة لما يلعبه الوازع الديني من دور بارز في التأثير على قرارات وسلوكات الفرد، الجماعة والمجتمع، فالدين يؤدي دوره الأخلاقي والتهذيبي أكثر من أية قوة ضبطية أخرى، فهو يؤثر في استقامة السلوك وتعميق العلاقات الانسانية وتنمية الجماعات والمجتمعات أكثر من القانون الوضعى. أ

# 11-الإطار المرجعي للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي:

تقوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي على مجموعة من المصادر،التي تعتبر إطارا مرجعيا لها تستقي منه الأحكام والمبادئ والقواعد،التي توجه عملية الممارسة والتدخل المهني، والتي تؤكد أنَّ النظام الإسلامي يحمل في طياته أصول الخدمة الاجتماعية، وهذه المصادر تتمثل في:

#### 1 القرآن الكريم:

 $<sup>^{-1}</sup>$ إحسان محمد حسن : علم الاجتماع الديني، ط1، دار وائل للنشر، الأردن، 2005، ص $^{-1}$ 

#### الخدمة الاجتماعية هيى النظام

والقرآن الكريم لم يكن في كل أحكامه مفصلا، فقد ترك للسنّة النبوية الشريفة مجالا للشرح والتفسير، كما نجد في القرآن الكريم الكثير من الأحكام التي جاءت لتنظم حياة البشر، وترشدهم للفعل الصحيح والسليم، كأحكام العبادات، أحكام المعاملات، أحكام الأسرة، أحكام التجارة والديون... الخ، كما جاء للدعوة إلى مكارم الأخلاق، فحثّ على التراحم والتعاون، إذ قال الله تعالى: . وتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلتَّقُوا الله أَن الله على الله على التكافل، ليسد الغني حاجة وَالْعُدُونِ وَالَّعُوا الله على التكافل، ليسد الغني حاجة الفقير، فيساعده على التكيف مع الحياة، وعلى رعاية الفقراء والمساكين والمحتاجين وذوي الاحتياجات الخاصة، بل ذهب إلى أبعد من ذلك حين وصف الذين ينفقون أموالهم على الفقراء والمحتاجين من باب التعاون الاجتماعي بأنّهم يمارسون تجارة رابحة دائمة على الفقراء والمحتاجين من باب التعاون الاجتماعي بأنّهم يمارسون تجارة رابحة دائمة

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية.82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: يونس، الآية.57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- سورة: الرعد، الآية. 28.

<sup>4-</sup> سورة: المائدة، الآية.2.

المكسب، وهذا مصدافا لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَنهُمْ سِرًّا وَعَلَائِيَةً يَرْجُونَ تَجِئرَةً لَّن تَبُورَ ﴿ لِيُوقِيِّهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَمَا رَزَقْنَنهُمْ سِرًا وَعَلَائِيَةً يَرْجُونَ تَجِئرةً لَّن تَبُورَ ﴿ لِيُوقِيِّهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَاللّهُ وَيُقَورُ شَكُورٌ ﴿ مَعْ وَجُودِ التكافلُ بِعباده هو وجود التكافلُ بِين أفراد المجتمع المسلم، إذ قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ أَيْمُورَ لَي اللّهُ عَرْدُ وَيُقِيمُونَ وَالْمُؤْمُونَ وَيُؤْمُونَ وَيُولِيعُونَ اللّهُ عَرْدُ وَيُقِيمُونَ السَّلُوٰةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوٰةَ وَيُطِيعُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيُؤْتُونَ اللّهَ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورَسُولَهُ وَيُؤْتُونَ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ وَيُؤْتُونَ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّهُ اللّهُ أَوْلَا اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّه اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّهُ اللّهُ أَوْلَا اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّهُ اللهُ أَنْ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمُ ﴾ ويَنْ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ اللّهُ أَنْ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّهُ اللهُ اللهُ أَنْ اللّهُ عَرِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ورسُولَهُ واللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

وكما هو واضح شمولية الخطاب الإلهي، كما يدل على ذلك قوله تعالى: في ...وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَة وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ هَ هَذه الآية التي فسرها "محمد محمود حجازي"على أنَّ: «هذا الكتاب فيه البيان الشافي، والدواء الناجع، الذي لم يترك صغيرة ولا كبيرة إلاَّ أحصاها، وهو الهداية للناس، والراحة والبشرى التامة للمسلمين خاصة...وهذا القرآن الكريم وروافده من سنَّة وإجماع وقياس قد بيَّنت لنا النظام الإسلامي الدقيق،الشامل لكل نواحي الحياة من دين ودنيا وقيادة وعبادة، فالنظم الاقتصادية والسياسية والحربية والاجتماعية وغيرها تصلح لكل زمان ومكان موجودة في هذا الفيض الإلهي، وبأسلوب مرن يتفق مع أحدث النظريات العلمية »4.

كما نظم القرآن الكريم العلاقة بين الأفراد والجماعات، من خلال مجموع الأحكام والتشريعات والحدود التي جاء بها، حتى يسود النظام حياة الأفراد والجماعات، وتوضعً

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: فاطر، الآية. 29

<sup>2-</sup> سورة: التوبة، الآية. 71.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: النحل، الآية. 89.

<sup>.549.</sup> ص. 1992، بيروت، 1992، ص.  $^{4}$ 

#### الخدمة الاجتماعية فيى النظام

المراكز والأدوار بينهم، وترسم الحدود المفضية للاحترام والتقدير بينهم، وحتى يعرف الأفراد حقوقهم فيلتزموا بها، وواجباتهم فيؤدوها دون إفراط أوتقريط،وحتى يبتعد المجتمع عن الفوضى والاضطراب،ويخلو من كل مظاهر مجتمع الغاب، فنجد فيه مجموعة من الأحكام التي تنظم العلاقة بين الزوجين،والتي سيَّجها بمجموعة من الحقوق والواجبات، التي تضمن استمرار واستقرار الأسرة لأنَّها بنيت على المودة والرحمة، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِمَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَتِمِ لِقَوْمٍ يَتَفَكّرُونَ ﴿ اللهُ لِمَا نظم العلاقة بين الآباء والأبناء، فجعلها علاقة طاعة واحترام،كما قرن طاعته عزَّ وجل بطاعة الوالدين، حين قال: ﴿ فَلَى تَعَالُواْ أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا ثُشْرِكُواْ بِعِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَنَا أَسَى عَلَى الله على عظمة هذين الشخصين، ثمَّ أمر الآباء بالعدل بين الأبناء والعدل في كل شيء، إذ قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ إِلْلَعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرَفَ لَ وَيَعْمُمْ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ ﴾ ... ٤٠

وإجمالا علاقة المؤمن بغيره في من يشاركه المسكن من أفراد عائلاته، وعلاقته برحمه، وفيمن يجاوره في السكن، ومن يعمل معه، إلى علاقته بأفراد وطنه، وصور علاقاته بكل من يشهد لا إله إلا الله؛ أي من علاقة الرحم، إلى علاقة الجوار، إلى علاقة الدين، وسيَّج هذه العلاقات بمجموعة من الآداب التي تصونها، وتحافظ على الاحترام

<sup>1-</sup>سورة: الروم، الآية. 21.

<sup>-2</sup> سورة: الأنعام، الآية. 151.

<sup>3-</sup>سورة: النحل، الآية.90.

بين الأفراد، وعلى استقرار المجتمع، والحول دون انتشار الكثير من الأمراض الاجتماعية التي تهدد أمن واستقرار المجتمع، وبالتالي تحول دون رقيه وتطوره، هذه الأمراض التي سببها تفكك العلاقات الاجتماعية.

بالإضافة إلى أنّ القرآن في كثير من آياته حثّ على فعل الخير والمعروف ، مثل قوله تعالى: ﴿ \* لا حَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَجْوَنهُمْ إلا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلَيْحِ بَيْتَ النّاسِ وَمَن يَفْعُلْ ذَالِكَ آبَتِغَآءَ مَرْضَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيماً ۞ ﴾ وقوله: ﴿ ... وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَاتَّقُوا اللّه اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوا وَاسْتَعْبُوا اللهِ قرض وفعل المعروف وكل ألوان البر قرض، يقرضه الفرد لله تعالى، ويعظم له فيه بالجزاء ؛ أي أنّ صور المستقبل للمعروف قد تكون فردا فقيرا أو مسكينا أو أرملة أو من ذوي عبده على فعله بوافر الجزاء، فالله لا يحتاج منًا قرضا، لكنّه يحتنا على فعل الخير ويرغبنا فيه، عندما يصله به ويجعل له جزاء عظيما، حيث قال الله تعالى: ﴿ إِن عَمْ مُوا اللهُ قَرْضًا حَسَنًا يُضَعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَعْفِر أَلَّهُ شَكُورٌ حَلِيمُ ﴾ ومما سبق نرى أن عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية تستمد شرعيتها، وتحقق أهدافها نرى أن عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية تستمد شرعيتها، وتحقق أهدافها نرى أنَ عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية تستمد شرعيتها، وتحقق أهدافها

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية.  $^{1}$ 

<sup>2-</sup> سورة: المائدة، الآية.2.

<sup>3 -</sup> سورة: الحج، الآية. 77.

<sup>4-</sup> سورة: التغابن، الآية.17.

وتأخذ صفة الشمولية والواقعية والمرونة من خلال اعتمادها على هذا الإطار المرجعي ذلك أنَّ وحدة التعامل للتي من أجلها وجدت مهنة الخدمة الاجتماعية،هي نفسها التي من أجلها نزل القرآن الكريم، الذي جاء للتعامل مع هذه الوحدة (فرد، جماعة، مجتمع) بموضوعية، فجاء ليهدي ويوجه ويعلم وينقل هذه الوحدة من حالة الضلال إلى الهداية، ومن شظف العيش إلى سعة الدنيا، ومن حالة الضنك والضيق واليأس والقنوط إلى حالة التوازن والطمأنينة والسكينة،ومن الفساد إلى الصلاح والاستقامة، فهو جاء ليصلح حال وفكر وعقيدة وسلوك هذه الوحدة، ويحقق لها السعادة في الدارين .

#### 2-السنَّة النبوية الشريفة:

وهي الإطار المرجعي الثاني الذي تعتمد عليه عملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، فهي جاءت لتبيان ما جاء به القرآن الكريم والترجمة الفعلية له،حيث قال الله تعالى: وسوأنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلدِّكْر لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْم وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكّرُونَ ها أَفالنبي صلى الله عليه وسلم بيَّن الأحكام والقواعد التي يستفيد منها المسلم ويسترشد بها في حياته اليومية، فبين كل ألوان البر والإحسان، ولم يكتف بقوله ذلك بل كان يفعله ليقدم لأصحابه النموذج والقدوة، فكان يسعى على الأرملة والمسكين ويطعم الجائع ويغيث اللهفان،كما أنه - صلى الله عليه وسلم - كان يحث صحابته الكرام على فعل ذلك من خلال توضيح الأجر العظيم الذي يعود على فاعلها،فقال صلى الله عليه الذي يعود على فاعلها،فقال صلى الله عليه

<sup>2-</sup>سورة: النحل، الآية.44.

<sup>-</sup>المقصود بوحدة التعامل في كامل البحث هي: الفرد، الجماعة، والمجتمع.

وسلم: ﴿الساعيى على الأرملة والمسكين كالمجاهد فيى سبيل الله ﴾ ، وقال أيضا: ﴿كافِلُ اللهِ عَلَى عَلَى الْمُرَاءِ السَّالِةِ وَالْوَسَطِي ﴾ . اليتيم له أو لغيره، أنا وهو كماتين فيي الجنَّة، وأشار بالسبابة والوسطى ﴾ 2.

كما أنَّ النبي- صلى الله عليه وسلم-وضتَّح أنَّ مساعدة الفرد لأخيه تدخل ضمن واجبات الأخوة التي يفرضها رباط الدين: إلى المسلم أخم المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان فيى حاجة أخيه، كان الله فيى حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه بها كربة من كربات القيامة، ومن ستر مسلما، ستره الله يمم القيامة في ورباط الإنسانية، فأخبرنا أنَّ كل عمل بر ومساعدة يقدمها لغيره له فيها أجر، ولم يوجه الخطاب للمسلمين فقط بل تركه على وجه الإطلاق دون تحديد ، فقال: إلى عمر وفع حدقة في المسلمين فقط بل تركه على وجه الإطلاق دون تحديد ، فقال: إلى معروف حدقة في المسلمين فقط بل تركه على وجه الإطلاق دون تحديد ، فقال: إلى الله المعروف حدقة الله المسلمين فقط بل تركه على وجه الإطلاق دون تحديد ، فقال المعروف مدون تحديد ، فقال المعروف المع

كما أنَّ النبي- صلى الله عليه وسلم-جاء لينبهنا إلى قضية محظورات المساعدة،والتي تتقص من الأجر وقد تبطل العمل، لما فيها من تجريح وإهانة لمن تقدم له هذه المساعدة، كالمن والاستعلاء، والتي تتنافى والقاعدة التي جاء بها النظام الإسلامي والمتمثلة في: كرامة الإنسان ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ... \*

والنظام الإسلامي من خلال هذا الإطار المرجعي لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية يؤصل لعملية المساعدة الاجتماعية وخدمة الغير، بل يرفع من مكانتها ودرجتها، إذ يربطها بالأجر والثواب في الدنيا والآخرة، فكل خدمة أو مساعدة يقدمها

 $<sup>^{1}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{2}$ ، مج $^{3}$ ، كتاب الزهد، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مرجع نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>07.</sup> ابن حجر العسقلاني: ج5، كتاب المظالم، مرجع سابق.ص.

<sup>4-</sup> مرجع نفسه، ج10، كتاب الأدب، ص.447.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- سورة: الإسراء، الآية.70.

الفرد-مخلصا فيها النية - له فيها جزاء وثواب من الله تعالى، وبهذا يعد هذا الإطار المرجعي تفصيل لما جاء به الإطار المرجعي الأول وتبيان له، والذي جاء يحث على الخدمة الاجتماعية، ويحبب فيها العباد سواء كانوا فردا أو جماعة أو مجتمعا، كل حسب قدرته، ويضفي على هذه الممارسة صفة الإنسانية، ويرتفع بها إلى درجة الواجب، بل يجعلها ضربا من ضروب العبادة يتقرب بها الإنسان إلى ربه، وعندما يجعلها عبادة، يجعل أداءها واجبا بإلزام الفرد نفسه بالإيمان بالله وبالوحي ككل، وليس بإكراه الدولة أو من باب المقابل المادي، فعن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: ﴿ علم كُل مسلم صدقة، فقالوا يانيي الله فمن له يجد؟ قال: يعمل بيحه، فينفتح نفسه ويتصدق، قالوا فإن له يجد قال: يعين خا المحاجة الملموف، قالوا فإن له يجد؟ قال الخير ومساعدة الغير في متناول عبن الشر، فإنها له حدقة ﴾ أ، فالنبي هنا يدلنا أنَّ فعل الخير ومساعدة الغير في متناول الجميع، بل هي واجبة عليهم كل حسب استطاعته، وإن عجز المرء عن فعل الخير، فليمنع نفسه عن فعل الشر أو ما يسيئ لغيره، والجميل في الأمر أنَّ هذا اللون من البر يؤجر عليه صاحبه، حتى الإمساك عن الشر يؤجر عليه، والأحاديث كثيرة التي الدير عليه وروب مساعدة الآخرين، وعلى عظيم الجزاء من وراء هذا الفعل.

#### 3 -التراث الاسلامي:

يعد التراث الإسلامي- المبني على فهم المسلمين للإطارين المرجعييين الأول والثاني (القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة)من العهد النبوي إلى يومنا هذا-الإطار المرجعي الثالث الذي تعتمد عليه الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، وخاصة التراث الذي خلفه عهد الرعيل الأول من الصحابة الذي لا يمكن تجاهله، لأنّه

<sup>.308،307</sup> مرجع سابق، ص-3، كتاب الزكاة، مرجع سابق، ص-308،308.

نقل ما جاء في القرآن الكريم من أوامر ونواهي وأحكام، وما جاءت به السنة النبوية الشريفة من جانب التشريع والتقرير، إلى سلوك وواقع ملموس وأفعال مطبقة ومعاشة على أرض الواقع.

وفي هذا نجد السيدة عائشة-رضى الله تعالى عنها- لما سئلت عن خلق النبي- صلى الله عليه وسلم-قالت: كان خلقه القرآن وفي رواية أخرى قالت: كان قرآنا يمشى، للدلالة على مدى تمثل النبي- صلى الله عليه وسلم- لما جاء به القرآن الكريم، وأنَّه ما أمر بفعل أو دل على خير إلا وكان أول القائمين بهذا الفعل أو الخير ،وهكذا كان فعل صحابته الكرام، الذين كانوا يعملون بكل آية نزلت أو حديث سمعوه من النبي- صلى الله عليه وسلم-فكانوا لا ينتقلون إلى تعلم آية ثانية إلاَّ بعد تطبيقهم لما جاءت به الآية الأولى،وهكذا مع باقي الآيات والأحاديث، فكانت حياتهم نموذجا للفهم الصحيح لما جاء به النظام الإسلامي من قواعد وتشريعات وأحكام، هاته الأخيرة التي وجهت حياتهم وضبطت سلوكهم وغيرت من حالهم، فكما نعرف أنَّ كل حقيقة إن لم تجد لها آذانا صاغية وقلوبا واعية، وظلت في إطار التنظير والقيل والقال هي حقيقة ميتة، وفي هذا نجد مالك بن نبي يقول: «... فكل حقيقة لا تؤثر على الثالوث الاجتماعي :الأشخاص والأفكار والأشياء هي حقيقة ميتة...فهي لا تعني شيئا، إذا لم تكن في الواقع وبما تحمل من معنى وسيلة فعالة لتغيير الإنسان، وتعليمه كيف يعيش مع أقرانه، وكيف يكون معهم مجموعة القوى التي تغير شرائط الوجود نحو الأحسن دائما

 $^{-1}$ مالك بن نبي: ميلاد مجتمع، ط $^{-1}$ ، دار الفكر، دمشق، 2000، ص $^{-1}$ 

والتراث الإسلامي عند تفحصه نجده يزخر بكثير من صور البر والإحسان والتكافل والرعاية الاجتماعية في شتى المجالات، فهذا النبي- صلى الله عليه وسلم- يعلمنا البر ويحث أصحابه عليه، فنجد الصحابين الجليلين أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب يتنافسان على خدمة الأرامل والمسنات والمحتاجين، لأنَّهما سمعا النبي-صلى الله عليه وسلم -يقول: ﴿ الساعمي عملى الأرملة والمسكين كالمجاهد فيي سبيل الله ﴾ أ. كما سنًّا في خلافتهما الكثير من القوانين التي تعطى للرعاية الاجتماعية صفة الرسمية، وتمنع التسول والتشرد وكل صور الذل والمهانة عن مستحقي هذه الخدمات الاجتماعية، وتجعل خدمتهم حق مشروع من بيت مال المسلمين، وذلك انطلاقا من نظرة النظام الإسلامي للإنسان كمخلوق ميزه الله تعالى دون سائر المخلوقات، وحباه بمنه وفضله وأولاه رعايته وتكريمه- منذ أن كان جنينا في بطن أمه وحتى الممات، إذ قال الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلَّنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْر وَرَزَقْنَهُم مِّرَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ الله تعام في هذا الرصيد الضخم من الخدمات، التي شملت الجوانب الروحية والعقلية والنفسية والبدنية للإنسان، والتي كانت كفيلة بانتظام حياته، كما جعل من بيت مال المسلمين جزء للصدقة، والتي تتفق في الوجوه الثمانية التي حددها النظام الإسلامي، والتي جاءت في قوله تعالى: ﴿ \* إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلَّهُ قَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱلْعَنمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَيْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبِّنِ ٱلسَّبِيلَ

<sup>.112.</sup> مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج9، ج8ا، كتاب الزهد، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الإسراء، الآية.70.

# فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ ﴿

وفي عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب تجلت مظاهر الخدمة الاجتماعية بكل أبعادها، ولم تقتصر هذه الخدمات على الأسوياء بل تعدتها إلى ذوي الاحتياجات الخاصة، فنجد أنَّ الأمة الإسلامية قد كان لها السبق في العناية بهم ورعايتهم وتكريمهم، وفيمايلي نماذج لخدمة هذه الفئات الخاصة في النظام الإسلامي:

#### أ- اليتيم:

المتأمل التراث الإسلامي نجد أنّ هذه الفئة نالت الحظ الأوفر من الرعاية والاهتمام، وهذا امتثالا للآيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة، التي تحث وتدعوا إلى العناية بهذه الفئة، كقوله تعالى: فأمّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقْهَرُ فَ وَهُوله لعنالى: فأمّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقْهَرُ فَ وَاللّهُ يَعْلَمُ تعالى: في وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَعَمَّ فُل إَصْلاحٌ شُمْ خَيرٌ وَإِن تُحَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ وَلَوْ شَآءَ ٱللّهُ لأَعْنَتَكُمْ إِنَّ ٱللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ في المهنة هه وقال النبي—صلى الله عليه وسلم—: في الهنيه له أو لغيره أنا وهو كهاتين فيه المهنة هه وأب وأشار بالسبابة والوسطى، فأوجد النظام الإسلامي ما يسمى بنظام كفالة اليتيم الذي يراعي فيه الجانب النفسي لليتيم بالدرجة الأولى، لأنّه فاقد لأبيه هذا الأخير الذي يعد رمز الحماية والسند القوي له، ومنه كان الحنو عليه والرفق به مراعاة لطبيعة نفسيته كما اهتم بتنظيم والمالي لليتيم وتنميته، إذ قال الله:

<sup>1 -</sup> سورة :التوبة، الآية. 60.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الضحى، الآية. 9.

<sup>3-</sup> سورة: البقرة، الآية.220.

 $<sup>^{-4}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{9}$ ، ج $^{18}$ ، كتاب الزهد، مرجع سابق، ص $^{-4}$ 

ءَانَسَمُ مِنْهُمْ رُشُدًا فَادَفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُوَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكَبُرُوا وَمَن كَانَ غَيِيًّا فَلْيَسْتَعْفِف وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَ هُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِٱللهِ حَسِيبًا ﴿ وَمَن هذا المنطلق نجد في التراث الإسلامي ما يسمى بتنظيم تركات الإسامى وتتميتها من خلال مشاريع ربحية مختلفة وتتصيب من يتولى على الإشراف المالي لهم، والذي يجب أن يتمتع بالأمانة، وبعدها استحدثت مؤسسات لرعاية الأيتام وتنظيم شؤونهم، كما أوقفت الأحباس العديدة عليهم، وجعل للأسر التي تتكفل بهم نصيبا من بيت مال المسلمين، حتى ينشأ اليتيم في بيئة آمنة تتوفر فيها كل مقومات الصلاح، من تربية وتعليم وتلبية لمختلف احتياجاته المادية والمعنوية .

#### ب-المسن:

تعد رعاية المسن من الواجبات التي فرضت على المجتمع الإسلامي أفرادا وجماعات، فمن باب الرعاية كان توقير واحترام المسن، والتبجيل به وتقديمه في المجلس، واستشارته في كل كبيرة وصغيرة، من باب إشعاره بقيمته وأهميته وبأنّه جزء مهم في المجتمع، فهو أهل المشورة والخبرة، فلا يعد الكبر سببا في التخلي عنه بل داعيا للاهتمام به، ومن هذا نجد نماذج رائعة في العهد الإسلامي تعطي صورة واضحة عن مدى الاهتمام بهذه الفئة، فمثلا يفسح له في المجلس ويقدم على رؤوس القوم في المجلس والكلام، ولا يتكلم في حضرته إلا بعد إذنه، كما يتعاون أفراد المجتمع على قضاء حاجته، ففي عهد عمر بن الخطاب جعل له راتب من بيت مال المسلمين يغطي احتياجاته، كما فرض ليهودي مسن ما يكفي حاجته من بيت مال المسلمين وهذه قمة الإنسانية، كما أنّه من باب رعاية المسنين كان التخفيف عليهم في العبادة، فيحق لهم

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 6.

الصلاة وهم جلوس رغم أنَّ القيام ركن من أركان الصلاة، وأيضا الأمر في الصوم وباقي العبادات، وفي عهد عمر بن عبد العزيز – من شبهه المؤرخون بأمير المؤمنين عمر بن الخطاب في ورعه وزهده وخاصة في عدله – نجد ولايته شهدت بكل صور الرعاية الاجتماعية، إذ أنَّه كان حريصا على رعاية رعيته وخاصة ذوي الاحتياجات الخاصة منهم، وهذا ما أكَّدته زوجته فاطمة بقولها : « دخلت يوما عليه وهو جالس في مصلاه، واضعا يده على خده ودموعه تسيل على خديه، فسألته ما بك ؟ فقال: ويحك يا فاطمة، قد وليت من أمر هذه الأمة ما وليت، فتفكرت في الفقير الجائع، والمريض الضائع، والعاري المجهود، واليتيم المكسور، والأرملة الوحيدة، والمظلوم المقهور، والغريب والأسير، والشيخ الكبير، وذي العيال الكثير والمال القليل، وأشباههم في أقطار الأرض وأطراف البلاد، فعلمت أنَّ ربي – عز وجل – سيسألني عنهم يوم القيامة، وأنَّ خصومة، فرحمت نفسي فبكيت» أن لا يثبت لي حجة عند خصومته، فرحمت نفسي فبكيت» أن

وكانت هذه بعض الملامح عن صور الخدمة الاجتماعية في التراث الإسلامي، والتي انتقلت بالخدمة الاجتماعية من باب البر والإحسان، إلى باب القانون والواجب المحتم الأداء.

1- الحافظ بن كثير: البداية والنهاية، مج5، ج9، المكتب الجامعي الحديث، الاسكندرية، مصر، دت، ص.202.

## ااا- فلسفة الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي:

لكل إنسان الحق في أن يتمتع بإنسانيته، وإذا كانت أنصبة الخلق من مزايا الإنسانية مختلفة، فإنّهم جميعا يتساوون في القيمة البشرية، فإذا نقص إنسان عن غيره نقصا حسيا أو حركيا أوعقليا كذوي الاحتياجات الخاصة،أوماديا كالفقير والغني، أو اختلاف في الطبقة والمكانة الاجتماعية، فإنّ هذا الاختلاف يجب ألا يعوقه عن تمتعه بما فيه من إنسانية،مراعاة لآدميته المكرّمة و له ولقد كرّمنا بَيّ ءَادَم ... وحماية لمصالح المجتمع، وهذا ما جاء به النظام الإسلامي، الذي جعل من حقوق الإنسان مهما كان وكيفما كان فروضا وواجبات شرعية تأخذ حكم الفرض والواجب، ويذهب بعض العلماء إلى القول بأنّها ضرورات، وهي أعلى درجات المصالح على الإطلاق وتحميها حدود، و إلى أنّها حرمات تدخل في حمى الله تعالى، والتي أدّت إلى نتائج ملموسة الأثر في هذا الاتجاه أهمها:

## 1-الفرد يتساوى مع غيره في الحقوق والواجبات:

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ يَ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ يَ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ فهذه الآية تؤكد على أنَّ حق الإنسان في النظام الإسلامي واحد، وأنَّ اختلاف الأجناس في اللون واللغة والدين

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية. 70.

<sup>2-</sup> سورة: الحجرات، الآية .13.

والعرق، وحتى الحالة الصحية للفرد من سلامة الأعضاء أو عدمها كذوي الاحتياجات الخاصة، ليس مدعاة لعدم المساواة، إنّما أساس التمايز هي التقوى، فعن أبي هريرة رضي الله عنه – قال: ﴿ قَيل يا رسول الله هن أكرم الناس؟قال: أتقاهم ﴾ أ؛ أي أنّ ميزان التفاضل بين الناس هو التقوى، نستنتج من هذه النصوص التشريعية من القرآن والسنّة التي أقرت مبدأ المساواة بين البشر جميعا بصفة مطلقة بلا قيود ولا استثناء، فالكل سواء في النظام الإسلامي أمام القانون والعدالة الإسلامية.

## 2-الثقة في إمكانات الفرد وفي قدرته على معاونة نفسه وعلى الإنتاج:

لأنَّ النظر للفرد على أنَّه عاجز لا يستطيع القيام بشيء هي فكرة خاطئة، تساهم في سلبية الفرد، والله سبحانه وتعالى يقول : الربَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ أُ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عِلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

وهذه الآية تقرر مبدأ يقضي بأنَّ القوة اللازمة لحل مشكلة شخص ما تكمن في هذا الشخص، وأنَّ تجاهل هذه القوة و إهمال الإفادة منها يؤدي إلى السلبية والإتكالية، وبالتالي يلقي حملا على المجتمع، وفي نفس الوقت يفقد هذا المجتمع جهد عضو من أعضائه، مهما كان حجم هذا الجهد.

إنَّ من وهنت قدراته على معاونة نفسه، يجب أن يعان بطريقة واعية لاستعادة ما فقده، كما يجب أن يعان على تعديل قيمه وأدواره بطريقة سديدة، يسهم فيها ويشارك مع كل من يهمهم الأمر، وأنَّ من حل به ضرر أو مشكل ما قادر على معونة نفسه إذا أعين

 $<sup>^{1}</sup>$  النووي ، مرجع سابق، ص $^{2}$ .

<sup>1-</sup> بغدادي مولاي ملياني : حقوق الإنسان في الشريعة الإسلامية، قصر الكتاب، الجزائر،1999.ص ص.409،408.

<sup>3-</sup> سورة: الرعد، الآية. 11.

على اكتشاف قدراته، وأفهمناه بصورة واضحة حقيقة مشكلاته، وبمعنى آخر أعنّاه على التغيير، وعلى أن يكون فردا إيجابيا منتجا لا مجرد مستهلك، يتخذ من احتياجه ومشكلاته حجة لسلبيته واتكاله على الغير ،والمثل القديم يقول: "لا تعط المحتاج سمكة بل علمه كيف يصطاد"، لهذا كل ما يقدم للفرد من خدمات الهدف من ورائه تفعيل الفرد بإخراجه من دائرة السلبية والإتكالية، إلى دائرة الاعتماد على النفس والإنتاج.

3-إنَّ المجتمع يعتبر مسؤولا على مساعدة الفرد ليس من جانب الإحسان والشفقة بل واجب قانوني محتم الأداء:

وعن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: ﴿ أَلا كَلْكُو رَاعُ، وَكُلْكُو مُسؤول عَن رَعْيَةُهُ، وَالرَّجِلُ رَاعُ عَلَى عَن رَعْيَةُهُ، وَالرَّجِلُ رَاعُ عَلَى عَن رَعْيَةًهُ، وَالرَّجِلُ رَاعُ عَلَى أَمُلُ بِيتُهُ، وَهُو مُسؤول عَنْهُ، وَالمَرْأَةُ رَاعُيةً عَلَى بِيتَ بَعْلُما وَولَدُهُ، وهِي مُسؤولة عَنْهُ، أَلا فَكَلْكُو مُسؤول، وكَلْكُو مُسؤول عَن معقل والعبد رائح على مال سيده، وهو مسؤول عنه ألا فَكَلْكُو مسؤول، وكَلْكُو مسؤول عَن معقل وعيده أنه أنه المسؤولية قد يحرم الجنّة بسبب تقصيره، فعن معقل وعيده عن معقل المسؤولية قد يحرم الجنّة بسبب تقصيره، فعن معقل

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 71.

 $<sup>^{2}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{6}$ ، ج $^{12}$ ، كتاب الإمارة، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

بن يسار قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ﴿ مَا مَن عَبِدَ يَسْتَرَعُيهُ اللهُ وَسَلَم يقول: ﴿ مَا مَن عَبِدَ يَسْتَرَعُيهُ اللهُ وَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

والراعي هو الحافظ المؤتمن الملتزم صلاح ما قام عليه، وما هو تحت وصايته، ففيه أنَّ كل من كان تحت نظره شيء، فهو مطالب بالحفاظ عليه، ورعايته وإلاَّ كان خائنا لهذه الأمانة التي كلف بها، ومن هذا نستنتج أنَّ خدمة الفرد ورعايته مسؤولية المجتمع وعلى رأسه المسؤول والقائم على رعاية هذا المجتمع،حتى أنَّ الرسول صلى الله عليه وسلم لعظم هذه الأمانة الرعاية – جعل الغاش فيها وهو الذي يتهاون في مصالح الأفراد ولا يؤدي حقهم، جزاءه أن يحرم الله عليه الجنَّة – وما أقساها من عقوبة – وهذا دليل على عظم هذه الأمانة (الرعاية) وأدائها على الوجه المطلوب .

وفي السنّة النبوية الشريفة العديد من الأحاديث التي شبهت رعاية المجتمع لأفراده وتعاونهم مع بعض بالجسد الواحد ، مثل قوله صلى الله عليه وسلم : همثل المهومنين فيى تواحمه وتراحمه وتعاطيمه مثل البسد، إذا اشتكى منه نمخو، تحانمى له سائر البسد بالسمر والعمى في وفي رواية أخرى: المؤمنون كرجل واحد، إن اشتكى رأسه تحانمى له سائر البسد بالعمّى والسمر في وأيضا في رواية أخرى قال صلى الله عليه وسلم : المسلمون كرجل واحد، إن اشتكى كينه، اشتكى كله، وإن اشتكى رأسه اشتكى كله فإن اشتكى رأسه الشتكى كله فإن اشتكى دأسه المتعلى كله في الأحاديث النبوية الشريفة تبين مسؤولية المجتمع على خدمة الفرد ورعايته، وتحته على ذلك من باب التقرب إلى الله عز وجل، فمساعدة الغير هي عبادة لا تقل عن غيرها من العبادات، والنظام الإسلامي بما جاء به من توجيهات

 $<sup>^{-1}</sup>$ مرجع نفسه، مج $^{8}$ ، ج $^{16}$ ، كتاب البر والصلة والآداب، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري ، مج  $^{8}$ ، ج $^{16}$ ، كتاب البر والصلة والآداب، مرجع سابق، ص ص $^{2}$ 

وأحكام فإنّما ليدفع بالمجتمع إلى رعاية أفراده من باب المسؤولية، التي يفرضها عليه الضمير الحي، الذي يأمل صاحبه في جنّة عرضها السموات والأرض، والتي قد يحرم منها لتخليه عن مسؤوليته.

### 4-الأخذ بالأسلوب التكاملي البناء في خدمة الفرد ورعايته:

وبمعنى آخر النظرة الكلية الواعية، ذلك أنَّ التفسيرات والتدابير الجزئية لا تساعد على فهم السلوك الإنساني، وبالتالي تشخيصه ثم تقديم الخدمات اللازمة كعلاج لانحرافاته، إنَّنا من هذه الوجهة نسلم بالمبدأ القائل:أنَّ من ينظر إلى أحوال الناس من زاوية واحدة، ويقدم تفسير لمشكلة أو ظاهرة تتعلق بهم، يبعد عن الصواب،ويكون كمن لم يفسر شيئا هذا من ناحية،ومن ناحية أخرى فإنَّ التأهيل الاجتماعي المعاصر للأفراد الذين يعانون من مشاكل وأزمات يسلم بأهمية الحوافز والرغبات، التي تدفع الأفراد إلى الاحتفاظ بشخصياتهم، ووحدتها مع عمليات التكيف في مواقف الحياة المتغيرة، وواجبنا أن نساعدهم على استمرار علاقاتهم ببيئتهم، وهم-عن طريق المعاونة الواعية-الذين يقررون المجالات المناسبة لهم،المؤدية إلى تخفيف متاعبهم وحل مشكلاتهم، ولقد كان لنا في رسول الله أسوة حسنة، ففي حله للمشكلات الاجتماعية التي تتاولها بحكمته النبوية كان يعمد إلى الأفق الواسع الشامل، وفي قضية السائل الذي جاء يطلب منه المساعدة، فوجهه-بعد الوقوف على حالته-إلى الاحتطاب، قائلا له: أن تقطع خشب وتبيعه وتدبر معاشك خير لك، خير مثال على ما نقول، فلقد أعانه المصطفى صلى الله عليه وسلم على الاحتفاظ بتكامل شخصيته، حتى استعاد ثقته بنفسه، واستعاد الحياة المجتمعية المنتجة. فالنظام الإسلامي نظرته واقعية شاملة وايجابية، فالله تعالى خلق الإنسان من جسد وروح، ولكل واحد منها حاجاته المشروعة، وعلى هذا الأساس يؤكد النظام الإسلامي على تتمية كامل الشخصية الإنسانية، من مختلف النواحي الجسدية والنفسية والعقلية والروحية، بحيث تتكامل الروح مع الجسد، وينسجم العقل مع العاطفة، ويتوازن الفرد مع المجتمع، والله تعالى يقول: و وَابَتَغِ فِيمَا ءَاتَنك الله الدَّارَ الْالْخرة و لا تَسَى نَصِيبَك مِن الدُّنيا و أَحْسِن كَما أَحْسَن الله إلياك و لا تَبْغ الفساد في اللائمة لا تحبُ الله الإنسانية، والاهتمام بمختلف عناصرها من أجل أن تتوافق مع الفطرة والطبيعة، وتمارس دورها في إعمار الكون وفق المخطط الإلهي المرسوم.

### IV-مقاصد الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي:

باعتبار أنَّ النظام الإسلامي هو الإطار العام الذي تنتظم فيه الحياة داخل المجتمع، وتتحدد فيه أشكال التعامل والعلاقات بين الأفراد، وتتوحد فيه النظم المختلفة لتحقق المقاصد التي من أجلها وجد هذا النظام، والتي تتمثل في حفظ الكليات الخمس (النفس، الدين، العقل، العرض، المال)، ومنه نجد أنَّ الخدمة الاجتماعية كممارسة مهنية أوجدها المجتمع تنتظم مع غيرها في ظل هذا النظام لتحقق هذه المقاصد من أجل ضمان الأبعاد التالية :البعد الروحي ، البعد الاجتماعي، البعد المادي .

# 1-مقاصد خدمة الفرد في النظام الإسلامي

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: القصص، الآية. 77.

ففيما يخص خدمة الفرد فمقاصدها في النظام الإسلامي هي حفظ الكليات الخمس للفرد من خلال:

أ-تصحيح المعتقدات الباطلة والمفاهيم الخاطئة، التي تذهب الدين و العقل ، وتعديل الاتجاهات والأفكار وهذا من خلال:

أولا: العودة بالفرد إلى فطرته النقية الصافية، والتي طمسها اتباع الهوي، وأدران الذنوب والمعاصى، والفهم السقيم للأمور، ومشكلات الحياة المختلفة .

ثانيا:تكريس مفهوم الإتباع للنبي صلى الله عليه وسلم والالتزام بدين الله تعالى إمَّا بغرسه في نفس الفرد، أو تصحيح مفهوم الإتباع والالتزام لديه، وتوضيح أنَّ دليل محبته لله هو اتباعه للنبي صلى الله عليه وسلم وما جاء به، وأنَّه سبب محبة الله له وغفرانه لذنوبه: وهذا مصداقا لقوله تعالى : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ ﴿

**ثالثا:** تعريف الفرد بقيمته وأهميته وغايته التي من أجلها وجد؛ أي أن يكون الفرد قادرا على الإجابة على الأسئلة الجوهرية التالية :من هو؟ لماذا خلق ؟ وما ذا يريد ؟ فالمهم ليس أن يملك الفرد على هذه الأسئلة جوابا، بل المهم أن يكون الجواب صوابا .

فالهدف مثلا عندما يعلم من هو أن يشعر بأهميته وعظمته ويعتز بنفسه، فمن أنا لا نعني بها الجواب التقليدي المعروف الإسم واللقب، و إنَّما أن يعلم الفرد أنَّه:

✓ إنسان خلقه الله في أحسن صورة، إذ قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أُحْسَن

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية.  $^{1}$ 

# تَقُوِيمِ ٢

- ✓ يملك قدرات عظيمة وطاقات كامنة أودعها الله تعالى فيه، إذ قال الله تعالى: ﴿ وَفِي لَا يَعْمِرُونَ ﴿ وَطِاقات كامنة أَوْدِعِهَا الله تعالى فيه الله وطاقات كامنة أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ ع
- ✓ مسلم مؤمن غيره يعبد البقر والأوثان والمال، وهو يعبد الواحد الأحد الذي بأمره كل شيء، فهو يقول : ﴿ قُلُ هُو ٱللَّهُ أُحَدُّ ۞ ﴿ .
- ✓ من استخلفه الله في أرضه، إذ قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي
   ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ... ﴾ .
- من أمة الإسلام، التي قال عنها الله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ...
- من أهل القرآن، هذا الكتاب الذي يعد دستور حياته، والذي قال عنه تعالى : إنَّ هَمْ أَجْرًا هَدُا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ هَمْ أَجْرًا هَدَا ٱلْقُرْءَانِ كَبِيرًا ۞ هِ أَ وقال: ﴿ قُل لَإِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَدَا ٱلْقُرْءَانِ

<sup>-1</sup> سورة:التين، الآية.4.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الذاريات، الآية. 21.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: البقرة، الآية.  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> سورة: الإخلاص، الآية.1.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة: البقرة، الآية. 30.

 $<sup>^{-6}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية.110.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة: الإسراء، الآية.  $^{9}$ .

لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

✓ من أتباع النبي صلى الله عليه وسلم الذي قال عنه الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ
 عَظِيمِ ۞ ﴾ <sup>2</sup>.

فلا يحق لمن كان هذا نسبه إلا أن يكون فخورا بنفسه ، فهذا النسب دافع للاعتزاز من جهة ،وللإبداع والعمل الذي يليق بهذا النسب من جهة أخرى، وهذا ما يسعى الأخصائي الاجتماعي في النظام الإسلامي جاهدا إلى غرسه في نفس الفرد بأن يعرفه من يكون.

العسر يسرا  $^1$ .

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية.88.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: القلم، الآية.  $^{2}$ 

ب-تتمية الجانب الروحي للفرد من خلال:

أولا: تقوية الصلة بالله تعالى .

ثانيا: الالتزام بالعبادات .

ج-الاهتمام بالجانب المادي للفرد من خلال:

أولا-مساعدة الفرد ماديا، وتعليمه طرق الكسب وصرف المال وتتميته، وتحذيره من الصور الخاطئة والباطلة لكسب المال، والمتمثلة في:

- √ أكل أموال الناس بالباطل؛ أي عن طريق الغش والخديعة والرشوة والنهب والإحتيال والظلم.
- ◄ الربا:حيث يقول الله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا يَقِى مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن
   كُنتُم مُّوْمِنِينَ ۚ ﴿ \$\limins 2 .
- القمار والمتاجرة بكل مسكر ،وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَنْسِرُ وَٱلْأَرْضَابُ وَٱلْأَرْكُمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَن فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ ﴿ .

<sup>1 -</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كالام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، دار الحديث، القاهرة، 2003، ص.386

<sup>2-</sup> سورة: البقرة، الآية. 278.

<sup>3-</sup> سورة :المائدة، الآية. 90.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة: المطففين، الآية. 1-5.

ومنه نجد أنَّ مقاصد الخدمة الفردية في النظام الإسلامي في الجانب المادي تتعلق بالحفظ والإنماء، ذلك أنَّ كسب واستغلال الأموال بطريقة شرعية وتداولها يعدُّ مقصدا شرعيا، ينتقل بالأفراد من مرحلة الاستهلاك إلى مرحلة الإنتاج، وتحقيق الاكتفاء الذاتي. ج-الاهتمام بالجانب الاجتماعي من خلال:

أولا: تحقيق التكيف الاجتماعي للفرد من خلال ما جاء به النظام الإسلامي من أحكام ومبادئ وقيم أخلاقية وروحية تشبع حاجات الأفراد، ومن خلال خاصية التوازن التي يتمتع بها هذا النظام، التي توازن بين دوافع الفرد ومحفزاته وبين قيم المجتمع ومعاييره. ثانيا: تقوية صلة الفرد بالآخرين من خلال مجموع القواعد التي جاء بها النظام الإسلامي والتي تنظم العلاقات بين الأفراد، والقيم والآداب الأخلاقية التي توجه الأفراد لكيفية التعامل بينهم، كصلة الإبن بأبيه والزوجة بزوجها والجار مع جاره ...الخ.

ثالثا: تعزيز القيم الاجتماعية في نفس الفرد كقيمة التعاون والتكافل والبر ...الخ.

### 2-مقاصد خدمة الجماعة في النظام الإسلامي:

فيما يخص مقاصدة خدمة الجماعة في النظام الإسلامي فتكمن في:

 $<sup>-\</sup>frac{1}{2}$  سورة: المنافقون، الآية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الجمعة، الآية. 11

أ- ترسيخ القيم الاجتماعية الصحيحة المستمدة من الدين الإسلامي ذاته ك:قيمة تحمل المسؤولية وقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسُولُونَ فَي أَ، والتنافس و ... وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ المسؤولية فَي وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسُولُونَ فَي أَنفُسِمْ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوق شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوق شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوق شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمَ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوق شُحَ نَفْسِمِ وَلَوْ كَانَ بِمَ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوق شَعْ وَنَوْ لَتَهِا عَلَى القيم .

ب-تقوية الأفراد بعضهم ببعض في قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ...

ج- إشاعة روح الجماعة من خلال:

أولا- تكريس مبدأ الإخاء ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَة ... ﴿ وَاللَّهُ مِنْوَلَ إِخْوَة ...

ثانيا-وحدة الأمر في وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ... .

ثالثا-التشاور نين ... وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ...

رابعا - التعاون بين أعضاء الجماعة نفي ... وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْتَقُونَ فَا لَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱلْقُواْ ٱللَّهُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾ .

د-نقل الأفراد من دائرة الذات واهتماماتها، إلى دائرة الجماعة وحركيتها، فتحرك فيه الاهتمام بمشاكل وقضايا المسلمين، قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: همثل

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة: الصافات، الآية.  $^{-24}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: المطففين، الآية. 26.

<sup>3-</sup> سورة: الحشر، الآية. 9.

<sup>4-</sup> سورة: القصص، الآية. 35.

<sup>5-</sup> سورة: الحجرات، الآية. 10.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .103.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة: الشورى، الآية. 38.

<sup>8-</sup> سورة: المائدة، الآية. 2.

المؤمنين في تواحمه وتراحمهم وتعاطفهم مثل البسد، إذا اشتكى منه نمضو، تدانمي له سائر البسد بالسمر والحمى 1.

هـاكتساب التقاليد الإسلامية في احترام الرأي الآخر ،والالتزام برأي الأغلبية، وممارسة المعارضة والنصح بالشكل الصحيح، وهذا ما نجده في سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم في مجالسه مع صحابته الكرام، فمثلا عندما جاء ذلك اليهودي للرسول—صلى الله عليه وسلم—وأساء الأدب معه —صلى الله عليه وسلم—فهم عمر بن الخطاب أن يؤذيه، فقال له الرسول—صلى الله عليه وسلم—: مره بحسن الطلب ومرني بحسن الأداء، مع أنَّ الدين لم يحن موعده، وغيرها من القصص التي تعلم منها الصحابة الكرام الكثير من الآداب وهم في جماعة.

و-بناء وتكوين علاقات اجتماعية على أسس سليمة، وهذا ما فعله النبي-صلى الله عليه وسلم-في المدينة عندما آخي بين المهاجرين والأنصار.

#### 3-مقاصد خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي:

فيما يخص مقاصد خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي فتكمن في:

أ-تكوين مجتمع تسوده المساواة والعدل ﴿ \* يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۚ إِن يَكُرِثَ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَىٰ بِمَا لَعَلَىٰ أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَىٰ بِمَا لَعَمْلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَقُولُه تعالَى: اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَقُولُه تعالَى: تعالَى: تعالَى:

 $<sup>^{-1}</sup>$ مسلم بن الحجاج النيسبوري: مج  $^{8}$ ، ج $^{6}$ ، كتاب البر والصلة والآداب، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ -سورة: النساء، الآية. 135.

### V - القائم على الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي (الأخصائي الاجتماعي):

إنَّ الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي ليست مجرد مهنة يتلقى صاحبها أجرا، و إنَّما هي أرقى من ذلك، فهي ممارسة يتقرب بها العبد إلى ربه، وهذا ما يجعل منها مهمة عظيمة وأمانة ثقيلة، تحتاج إلى شخص تتوفر فيه جملة من الخصائص والصفات، تؤهله لأداء هذه المهمة بنجاح وفاعلية، هذا الشخص الذي يعرف على حسب قول أحد المصلحين بأنَّه: « رجل فكرة وعقيدة، يعمل دائما لرقي أمته وسعادتها، ورفعة شأنها وعلو قدرها، ويهتم بها كما يهتم بالعمل لآخرته ولدينه وإسلامه، ورفع لواء دعوة الحق، والانتصار للفضيلة »4.

<sup>1-</sup> سورة: الحديد، الآية. 25.

 $<sup>^{2}</sup>$ -سورة: البقرة، الآية. 21

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 71.

<sup>3-</sup>محمد عبد الله الخطيب ومحمد عبد الحليم حامد: نظرات في رسالة التعاليم، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، 1990، ص.175.

ذلك أنَّ إخراج وحدة التعامل من دائرة الضياع والسلبية، إلى دائرة الحياة الهادفة الفاعلة، يحتاج إلى هذا النوع من الأشخاص- والذي يعرف حاليا بالأخصائي الاجتماعي-.

### 1-صفات الأخصائي الاجتماعي في النظام الإسلامي:

مثلما قلنا أن مهنة الخدمة الاجتماعية مهمة عظيمة وأمانة ثقيلة، تحتاج إلى شخص تتوفر فيه جملة من الخصائص والصفات، والمتمثلة في:

أ-الإيمان العميق.

ب-العلم الدقيق.

ج-الخلق الوثيق.

د-العمل المتواصل.

وفيما يلى تفصيل لهذه الصفات:

أ-الإيمان العميق: ونقصد به أن يتمتع الأخصائي الاجتماعي ب:

أولا: إيمان عميق بفكرة مساعدة وحدة التعامل، فينظر إليها من باب تحقيق العبودية لله. ثانيا: إيمان عميق بقدرته على مساعدة وحدة التعامل، وفي هذا المقام نجد سيدنا عمر بن الخطاب كان يعاقب من فشل في الإصلاح بين الزوجين المتخاصمين، لأنّه فسر قول الله تعالى: "إن يريدا" في الآية الكريمة : وإنّ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُواْ حَكُمًا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ، إِن يُرِيداً إِصْلَكًا يُوفِقِ ٱللهُ بَيْنُهُمَا أَإِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا هَا الله أي أي أَللهُ كان عَلِيمًا خَبِيرًا عَلَى الشاهد أنّ إن كانت لديهما النية الصادقة في الإصلاح، فإنّهما يستطيعا الإصلاح، الشاهد أنّ

\_

<sup>1-</sup>سورة: النساء، الآية. 35.

رابعا: إيمان عميق بأنَّه لا توجد مشكلة من دون حل، ولا موقف يصعب التعامل معه، و إنَّما التوفيق والسداد في الأمر من الله تعالى .

<u>ب-العلم الدقيق</u>: وهذه الصفة المقصود منها أن يكون لدى الأخصائي الاجتماعي: أولا: في مجال الشريعة: علم دقيق ب:

- ❖ كتاب الله تعالى والإلمام بتفسيره وبأسباب النزول، بما يعينه على فهم الإسلام فهما صحيحا، بعيدا عن كل الانحرافات في الفهم والسلوك .
- ❖ العقيدة: أن يكون لدى الأخصائي الاجتماعي علم دقيق بالعقيدة، فوضوح العقيدة وسلامتها لا بد أن يتحقق قبل كل شيء، لأنّه كما هو معلوم السلوك والتصرف السوي هو نتاج الاعتقاد الصحيح، ومن الضروري الإلمام بالأمور الاعتقادية من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وكل ما يتعلق الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وكل ما يتعلق المنافقة وكتبه ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وكل ما يتعلق المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكتبه ورسله وباليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وكل ما يتعلق المنافقة ولي من المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة ولي منافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل منافقة وكل منافقة وكل ما يتعلق المنافقة وكل منافقة وكل من

<sup>1 -</sup> سورة: الرعد، الآية. 11.

بالموت وما يحدث في القبر، وبالجزاء والبعث والحشر والحساب، وبالجنَّة والنار، وما يتعلق بهما من الغيبيات .

- ❖ السنة النبوية الشريفة:أن يكون لدى الأخصائي الاجتماعي علم دقيق بسنة النبي— صلى الله عليه وسلم—وبحياته وما جاء به من هدي،وذلك باعتباره القدوة والنموذج الذي يحتذي به كل مسلم،رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبسيدنا محمد— صلى الله عليه وسلم— نبيا ورسولا، فهو المدرسة التي أخرجت أجيالا من طراز أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، فمعرفة سيرته ليست من باب الترف الفكري،وإنّما حتى يأخذ الأخصائي الاجتماعي بسنّته ويهتدي بهديه، ويقتبس من دراسة أحوال النبي— صلى الله عليه وسلم— في بيته ومع أصحابه، وتعامله مع مواقف الفرح والحزن، وفي حله لمختلف النزاعات والمشاكل التي وقع فيها الأفراد وحتى المجتمع في زمانه، ما يفيده في التعامل مع وحدة التعامل، ففي سنّته الخير كله.
- ❖ الفقه: أن يكون لديه علم دقيق بأمور الطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحج، بالإضافة إلى الإلمام بفقه الأسرة وضوابط المجتمع، ومعرفة مبسطة في المعاملات الإسلامية، كالإنفاق والادخار والدين…الخ.
- ❖ التاريخ الإسلامي:أن يكون لديه علم دقيق بالحضارة الإسلامية، وبالفتوحات الإسلامية، وبالخلافة الإسلامية وعوامل قوتها وضعفها والتي أدت إلى سقوطها، وبحركات التحرر واليقظة في العالم الإسلامي، وبالواقع الفكري والاجتماعي، وأثره في تقدم ورقي الحضارة الإسلامية آنذاك...الخ.

ثانيا: أن يكون لديه علم دقيق بتخصص الخدمة الاجتماعية، فيكون على علم ب:

- ❖ العلوم التي لها علاقة بدراسة الإنسان ك:علم الاجتماع بفروعه المختلفة، علم النفس بفروعه المختلفة، علم الأمراض والأوبئة...الخ.
  - ❖ أن يكون لديه علم دقيق بمهارات التواصل مع وحدة التعامل .
  - ❖ أن يكون لديه علم دقيق بالمداخل المعرفية المختلفة كالمدخل العقلى الذي هو:

« مدخل مباشر توجيهي، يستعمل مهارات معرفية لمساعدة العميل، لتصحيح أفكاره ومعتقداته الخاطئة والغير منطقية، وتحويل هذه الأفكار والمعتقدات - التي يصاحبها خلل انفعالي وسلوكي - إلى معتقدات تتسم بالضبط الانفعاليوالسلوكي  $^1$ ، وهذا من خلال استعمال الأخصائي الاجتماعي للحجة والمنطق، المبنية على المعارف السابقة لتغيير السلوك، اعتمادا على تصحيح المفاهيم والأفكار والمعتقدات الخاطئة، وهو ما يعرف حاليا بالعلاج المعرفي الإدراكي .

وهناك أيضا المدخل السلوكي، الذي يعتمد من خلاله الأخصائي الاجتماعي على تغيير سلوك وحدة التعامل، من خلال التركيز على مجموعة من الأساليب، كأسلوب القدوة الحسنة أوالنموذج الناجح.

- ❖ أن يكون لديه علم دقيق بطبيعة وحدة التعامل .
- ❖ أن يكون لديه علم دقيق بنقاط القوة والضعف لدى وحدة التعامل.
  - ❖ أن يكون لديه علم دقيق بحيثيات الموقف وكل ما يتعلق به .
    - ❖ أن يكون لديه علم دقيق بالعرف السائد لدى وحدة التعامل.
- ♦ أن يكون لديه علم دقيق بالتشريعات والقوانين المختلفة المتعلقة بوحدة التعامل.
- ❖ أن يكون لديه علم دقيق بمؤسسات المجتمع، والخدمات التي تقدمها كل مؤسسة .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Albert Alis: Reason And Emotion In Psychotherapy The Citadel Press New Jersy USA 1981.P.180.

#### 3 الخلق الوثيق:

يتخذ الأخصائي الاجتماعي من الرسول- صلى الله عليه وسلم- قدوة له، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ عَلَيْهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ عَرْبَرًا ﴿ اللَّهُ عَرْبَرًا ﴾ 

آلاً خِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ عَثِيرًا ﴾ 

الْاَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْرًا ﴾ 

الله عليه وسلم- قدوة له، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا لَهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَ

فهذه الآية تقر بأنَّ شخص النبي- صلى الله عليه وسلم- نموذج يحتذى به في كل أطوار حياته لكل فرد يرجو لقاء ربه ورضاه، والأخصائي الاجتماعي باتخاذه الرسول -صلى الله عليه وسلم- قدوة يحتذى بها، فهو يتشبه بأخلاقه، ويحاكي سيرته فيعيشها في حياته بكل جزئياتها فهو بشر مثله،

وهو الذي قال عنه الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ 2.

و"سيد قطب" في تفسيره لهذه الآية قال: « لهذه اللفتة دلالتها على تمجيد العنصر الأخلاقي في ميزان الله، وأصالة هذا العنصر في الحقيقة الإسلامية كأصالة الحقيقة المحمدية، والناظر في هذه العقيدة كالناظر في سيرة رسولها، يجد العنصر الأخلاقي بارزا أصيلا فيها، تقوم عليه أصولها التشريعية وأصولها التهذيبية على السواء...الدعوى الكبرى في هذه العقيدة إلى الطهارة والنظافة، والأمانة والصدق، والعدل والرحمة، والبر وحفظ العهد، ومطابقة القول للفعل ومطابقتهما معا للنية والضمير، والنهي عن الجور والظلم، والخداع والغش وأكل أموال الناس بالباطل، والاعتداء على الحرمات والأعراض، وإشاعة الفاحشة بأية صورة من الصور... والتشريعات في هذه العقيدة لحماية هذه الأسس وصيانة العنصر الأخلاقي

<sup>-1</sup> سورة: الأحزاب، الآية. 21.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: القلم، الآية.  $^{4}$ .

في الشعور والسلوك،وفي أعماق الضمير وفي واقع المجتمع، وفي العلاقات الفردية والجماعية والدولية على السواء، والرسول الكريم يقول: إنّما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق، وتتوارد أحاديثه تترى في الحض على كل خلق كريم، وتقوم سيرته الشخصية مثالا حيا، وصفحة نقية، وصورة رفيعة، تستحق من الله أن يقول عنها في كتابه الخالد:"وإنّك لعلى خلق عظيم"، فيمجد بهذا الثناء نبيه —صلى الله عليه وسلم—كما يمجد به العنصر الأخلاقي في منهجه الذي جاء به هذا النبي الكريم، ويشد به الأرض إلى السماء، ويعلق به قلوب الراغبين إليه سبحانه، وهو يدلهم على ما يحب ويرضى من الخلق القويم »1.

لهذا تعد هذه الصفة من أعظم الصفات التي ينبغي توفرها في الأخصائي الاجتماعي، ذلك أنَّ الأخلاق هي الجسر الواصل بين الأخصائي الاجتماعي وبين وحدة التعامل، وقيل قديما لسان الحال أصدق وأبلغ من المقال، وهي أيضا الأساس الذي يدعم العلاقة بينه وبين وحدة التعامل، والتي من دونها لا معنى لمهنته، ولعظمتها نجد النبي—صلى الله عليه وسلم—حرص كل الحرص على أن تأخذ أمته بمكارم الأخلاق، فعن أبي الدرداء عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ ها هن شيى، أثقل فيي الهيزان هن هس الدرداء عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ ها هن شيه، أثقل فيه الهيزان هن هس المنائم القائم، فعن عائشة— رضي الله تعالى عنها— قالت: ﴿ سمعت رسول الله عليه وسلم يقول : إنَّ المؤمن ليحرك بعس خلقه حربة الصائم القائم القائم، فعن عائشة— رضي الله تعالى عنها قالت؛ ﴿ سمعت رسول الله عليه وسلم يقول : إنَّ المؤمن ليحرك بعسن خلقه حربة الصائم القائم القائم القائم قوسلم يقول الله عليه وسلم مؤلس مجلسا من النبي — صلى الله عليه الله عليه وأنَّ صاحب الخلق الحسن هو أقرب الناس مجلسا من النبي — صلى الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المؤمن المؤمن النبي — صلى الله عليه الله عليه وسلم النه عليه المؤمن النبي — صلى الله عليه الله عليه الله عليه وسلم النبي المؤمن الدين هو أقرب الناس مجلسا من النبي — صلى الله عليه الله عليه المؤمن النبي — صلى الله عليه المؤمن النبي — صلى الله عليه الله عليه النه عليه وسلم الخورات الناس مجلسا من النبي — صلى الله عليه المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن النبي — صلى الله عليه وسلم المؤمن المؤمن المؤمن النبي — صلى الله عليه الله عليه المؤمن ا

<sup>1 -</sup>سيد قطب: في ظلال القرآن، ج6، مرجع سابق، ص.3657.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو داود سليمان بن الأشعث: سنن أبي داود، ج $^{4}$ ، كتاب الأدب، المكتبة العصرية، بيروت، دت، ص $^{2}$ .

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص.252.

وسلم-يوم القيامة، فقد يكون الأخصائي الاجتماعي يملك علما نافعا لكنه دمث الأخلاق، فبالضرورة لن يؤتي علمه نفعا، ولن يجاوز أثر توجيهه لسانه، فقد يستقيم حال شخص بمجرد تأثره بحال من ينصحه أو من يحتك به، ولهذا نجد من عمليات التشئة الاجتماعية التربية بالقدوة والمحاكاة، والأخصائي الاجتماعي عندما يحاكي شخص النبي-صلى الله عليه وسلم-يجده النموذج المثالي للإقتداء والتعلم،فبالنظر إلى الحوادث التي تعرَّض لها النبي- صلى الله عليه وسلم- نجد أخلاقه هي الحكم والفيصل في حل النزاعات والخلافات والتعامل مع الأفراد والجماعات، فبحلمه وصبره وحسن خلقه نال محبة خلق الله جميعا .

ومكارم الأخلاق التي ينبغي على الأخصائي الاجتماعي أن يتحلى بها تتجلى في:

أ-الإخلاص: كما ذكرنا سابقا أنَّ الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية هي من باب
تحقيق العبودية لله تعالى والتقرب إليه، ولهذا كان لزاما على الأخصائي الاجتماعي أن
يخلص العمل لله تعالى، لأنَّه يعلم علم اليقين أن من شروط قبول العمل بالإضافة إلى
صوابه الإخلاص، وتصحيح النية، وهذا الشرط نفسه هو الذي يحرك في نفس
الأخصائي الاجتماعي البواعث والدوافع لخدمة وحدة التعامل، فكل عمل يقدمه يريد به
وجه الله تعالى، فلا يحركه في ذلك عرض زائل، وهذا ما أمرنا به الله تعالى في الكثير
من الآيات، إذ قال: في ... فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ - فَلَيْعَبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفاءَ وَيُقِيمُوا
أَصَد في أَهُ وقوله تعالى: في وَمَا أُمُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفاءَ وَيُقِيمُوا
الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الرَّكُوٰة وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَة في هوله: في ألَا يلَّهِ الدِّينُ الدِّينَ حُنَفاءَ ويُقيمُوا

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: الكهف، الآية. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: البينة، الآية. 5.

ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٓ أُولِيَآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى إِنَّ ٱللَّهَ سَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ

\* خَتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴿ ﴾ .

<u>ب-الصدق: وهو</u> من الصفات الأساسية التي تكشف عن جوهر العباد وبها يتميزون، وهو الذي أمرنا الله أن نكون من أهله، إذ قال : في يَتأَيُّا الَّذِيرَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ الله وَكُونُواْ مَعَ الصّدويرَ في أَلصَّدويرَ في وهو سبب طمأنينة العبد، فعن أبي محمد الحسن بن علي بن أبي طالب-رضي الله عنهما - قال: هم دهظت من رسول الله حلى الله عليه وسلم : دلم ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإنَّ الصدق طمأنينة، والكذيب ويبة ه<sup>3</sup>. كما أنَّه من أعظم أسباب جلب الثقة والاحترام

 $^4$ بين الأخصائي الاجتماعي وبين وحدة التعامل، وهو درجات:

# أولا - صدق اللسان:

# ثانيا-صدق النية والإرادة:

<sup>1-</sup> سورة: الزمر، الآية.3.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 119.

<sup>3-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص.24.

<sup>4-</sup>جمعة أمين عبد العزيز: الدعوة قواعد وأصول، ط2، دار الصديقية للنشر، الجزائر، 1988، ص ص.46،47.

 $<sup>^{5}</sup>$  - سورة: الصف، الآية. $^{2}$ -3.

ويرجع ذلك إلى الإخلاص، وهو أن لا يكون له باعث في الحركات والسكنات إلاً الله تعالى، فإن مازجه شوب من حظوظ النفس بطل بصدق النية؛ أي أنَّ الأخصائي الاجتماعي في مساعدته لوحدة التعامل لا يريد من ذلك إلاَّ وجه الله تعالى .

# ثالثا-صدق العزم:

وهو الحزم بقوة ليس فيها ميل ولا ضعف ولا تردد، إذ قال الله تعالى: ﴿ طَاعَةٌ الصدق وَقَوْل مَّعْرُوفٌ قَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللَّهَ لَكَانَ خَيِّرًا لَّهُمْ ۞ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللَّهَ لَكَانَ خَيِّرًا لَّهُمْ ۞ فَإِذَا النوع من الصدق هو الذي يدفع بالأخصائي الاجتماعي أن يبدع في مجال عمله، ويجتهد بكل ما أوتي من قوة، ليصل إلى النتيجة المرغوبة والى التغيير المنشود .

# رابعا-صدق الوفاء بالعهد:

وفي هذا نجد الكثير من الآيات التي تتكلم عن هذا النوع من الصدق، فنجد قول الله تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ۖ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَتظِرُ ۗ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً ﴿ مَا مَن عَنهُ وَمِنْهُم مَّن اللّهُ عَلَيْهِ ۗ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَتظِرُ ۗ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً ﴾ مَن عَنه مُن قَضَىٰ عَلَيْهِ مَّن قَضَىٰ عَلَيْهِ مَاللّهُ عَلَيْهِ مَا عَنْهُ مُن قَضَىٰ عَلَيْهِ مَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مَا يَدُولُواْ وَمَا بَدُلُواْ تَبْدِيلاً هَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مَا يَدُولُواْ وَمَا بَدُلُواْ تَبْدِيلاً هَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مُن اللّهُ عَلَيْهِ مَا يَعْمَالُوا مُن اللّهُ عَلَيْهِ مَا يَدُولُواْ وَمَا بَدُلُواْ تَبْدِيلاً هَا عَنْهُ مَا مَا عَنْهُ مَا لَا عَنْهُ مَا لَا عَنْهِ مَا لَيْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ مَا يَدُولُواْ تَبْدِيلاً هَا مَا عَنْهُ مَا يَعْلَقُواْ مَا عَنْهُ مَا يَدُولُواْ وَمَا بَدُلُواْ تَبْدِيلاً هَا فَعَلَيْهُمْ مَا يَدُولُواْ مَنْهُ مَا يَدُولُواْ وَاللّهُ عَلَيْهِ مُ اللّهُ عَلَيْهِ مُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا يَدُولُواْ مُنْ مُنْ فَلَا عَلَيْهُ مِنْ مُ مُن قَلْمُ لَا عَلَالْهُ عَلَالُوا لَيْلِا لَهُ عَلَيْهِ مُنْ عَلَيْهُمْ مَا يَعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مُنْ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالْهُ عَلَيْهُ عَلَالْهُ عَلَا عَلَالْهُ عَلَالِهُ عَلَالِهُ عَلَالْهُ عَلَا عَلَا عَلَالْهُ عَلَا عَلَا عَلَالْهُ عَلَالْهُ عَلَالِهُ عَلَا عَلَالْهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَالِهُ عَلَالِهُ عَلَالْهُ عَلَالْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُولُوا عَلَ

# خامسا-الصدق في الأعمال:

وهو أن يجتهد حتى لا تدل أعماله الظاهرة على أمر في باطنه لا يتصف هو به، فمن نصح الناس بكلام جميل ولكنّه في الباطن يراد أن يقال له عالم، فهو كاذب بلسان الحال في عمله غير صادق، فالصدق فيه هو استواء السريرة والعلانية، بأن يكون باطنه مثل ظاهره أو خيرا من ظاهره.

<sup>1-</sup> سورة: محمد، الآية. 21.

<sup>23</sup>. الأحزاب، الآية -2

<sup>3 -</sup> جمعة أمين عبد العزيز: مرجع سابق، ص.47.

# ج-الأمانة:

تتمثل أمانة الأخصائي الاجتماعي في أدائه لعمله بكل أمانة،ويتحقق هذا بحفظ أسرار وحدة التعامل، فالمجالس بالأمانة كما أخبرنا الرسول – صلى الله عليه وسلم – ومن الأمانة الإخلاص في النصيحة،فإن طلب رأيه من الأمانة أن يشير بما يراه صوابا، وإن عدم الوسيلة أحالهم إلى من يرى فيه العلم والخبرة والمقدرة،وأن لا يعتبر ذلك إنقاصا من قيمته بل هو عين الصواب،وأن يحاول البعد عن كل مظاهر الغش في التعامل وإبداء الرأي، ومن الأمانة أداء الحقوق إلى أصحابها، ومن حق الآخرين على الأخصائي الاجتماعي أن يدلهم على الخير، ويأخذ بيدهم ليصلوا إلى بر الأمان.

# د-الصبر والحكمة:

الصبرمن أعظم الأخلاق التي تساعد الأخصائي الاجتماعي على تحمل أعباء المهنة، حتى أنّه اعتبر شطر الإيمان، وأنّه لا إيمان لمن لا صبر له، وكذلك الحكمة التي تزيد من فاعلية الأخصائي الاجتماعي، فبحكم تعامل الأخصائي الاجتماعي مع عقول مختلفة، ونفوس متباينة، وأمزجة متغيرة، فمن الحكمة أن يكون صدره واسعا ولا يذيق ذرعا بمن حوله، وأن يكون حكيما في مهنته صبورا غير متسرع، وفي هذا نجد الكثير من الآيات التي ذكر فيها الصبر، لأهميته البالغة وأثره البارز في حياة الفرد والجماعة والمجتمع، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آستَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوة وَالصَّلُوة وَالصَّلُوة وَالسَّلُوة وَالصَّلُوة وَالسَّلُوة وَالسَّلُوة وعدهم به ربهم، الصبرين وجزاؤهم الذي وعدهم به ربهم،

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 200.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: البقرة، الآية. 153.

منها قوله تعالى: ﴿ الله وَ الله الله وَ الله وَ الله وَ الله و ا

والأخصائي الاجتماعي يصبر على:

أولا - شهوات نفسه وهفواتها:

فيتعلم ضبط نفسه والتحكم فيها من خلال تعليمها الصبر، فليس كل ما تحبه نفسه وتصبوا إليه واجب التحقيق،ومن هذا المنطلق يصبر على إمساك لسانه عن التكلم في

<sup>1-</sup> سورة: النحل، الآية.96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الزمر، الآية.10.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: القصص، الآية. 54.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة: السجدة، الآية. 24.

<sup>5-</sup> النووي: رياض الصالحين، باب الصبر، مرجع سابق، ص.19.

أعراض الناس، وعن إفشاء أسرارهم فيتحلى بكتمان السر، وهو سبب ثقة وحدة التعامل فيه،كما يصبر على غض البصر فلا ينظر إلى ما حرَّم الله، ولا يتتبع عورات الآخرين ومساوئهم،ولا ينظر فقط للسلوك السيء والفعل القبيح من وحدة التعامل، فيتخلص بذلك من عين الذبابة، ويتبنى عين النحل التي لا تقع إلاَّ على طيب، ويصبر على شهوة بطنه فلا يأكل إلاَّ طيبا، ويعلم باقي جوارحه الصبر، فكما يصبر على الطاعة يتعلم أيضا الصبر على المعصية.

# ثانيا-عمله:

فلا يتعجل فيه وإنّما يتقنه، لأنّ عدم الصبر قد يدفعه إلى عدم الإجادة والإتقان، وهو مطالب بالنفس الطويل والصبرالجميل، وأن يؤدي عمله كاملا غير منقوص، ومن الصبرعلى العمل دوام المحافظة عليه .

# ثالثا-نتائج العمل:

فلا يتعجل في طلب النتائج وجني الثمار قبل أوانها، ولا يكن شغله الشاغل تحصيلها. رابعا-المصيبة:

فعند وقوع المصيبة أو أي شيء يحزنه ولا يرضاه، لا ينزعج ولا يسخط ولا يتحسر، وإنّما يتذكر جزاء الصابرين، وذلك لعلمه علم اليقين أنّ الخير كل الخير في الصبر، فعن أبي يحي صهيب بن سنان-رضي الله عنه- قال:قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ﴿ عَجِبًا لأمر المؤمن إنّ أمره كله له خير، وليس خلك لأحد إلاّ للمؤمن : إن أحابته سراء شكر، فكان خيرا له وإن أحابته خراء حبر، فكان خيرا له وان أحابته خراء حبر الله وان أحابته خراء حبر اله وان أحابته خراء حبر الله وان أحابته وان أحابته

خامسا - ردود فعل الآخرين:

<sup>1 -</sup>1 مرجع نفسه، ص.19.

أن يصبر على ما يقوله أو يفعله الآخرون، فمن الحكمة أن يكون صدره واسعا، ولا يذيق ذرعا بمن حوله، وأن يصبر عليهم فيتخلق بالحلم والأناة، ويبتعد عن الغضب والتهور. هالرحمة:

أن يكون رحيما مع وحدة التعامل، فيلجأ دائما إلى التيسير ورفع الحرج، وقدوته في ذلك رسول الله—صلى الله عليه وسلم—إذ قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِّنَ الله عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَمَن الله عليه وسلم— قال: ﴿ الله عليه وسلم— قال: ﴿ الله وَهُينَ يَعْبُمُ الرَّفِينَ يَعْبُمُ الرَّفِقِ، ويعطيي عليه مالا يعطيي على العنه عليه المرفق، ويعطيي عليه مالا يعطيي على العنه عليه عليه المرفق، ويعطيي عليه عليه العنه عليه الموقية .

# و-التواضع:

مهما كان العلم الذي يحمله الأخصائي الاجتماعي، والمكانة التي يتمتع بها لا يسوغ له هذا أن يترفع عن الناس، ويتعامل معهم من فوق أبراج عاجية، بل كلّما ازداد علما وارتقاء، ازداد تواضعا وحياء، لأنّه يسير وفق قاعدة: "من تواضع لله رفعه "، فعن أبي هريرة عن رسول الله—صلى الله عليه وسلم—قال: إلى الله الله وهمه الله الله والأخصائي الاجتماعي يتعامل مع نفوس بشرية جبلت على النفور من الإستعلاء والتكبر والنظرة الدونية لها، والتقرب من كل من يتسم بخلق التواضع، فكلّما كان الأخصائي الاجتماعي قريبا من وحدة التعامل، كلّما سنح له ذلك بكسب ثقتهم وودهم، وبإزالة الحواجز التي تحول دون التقرب منهم ومعرفة أحوالهم عن صدق، ليكون تدخله

<sup>1 -</sup> سورة: التوبة، الآية. 128.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو داود سليمان بن الأشعث: ج $^{3}$  كتاب الأدب، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري: مج $^{8}$ ، ج $^{16}$ ، كتاب البر والصلة والآداب، مرجع سابق، ص $^{-141}$ .

# 4-العمل المتواصل:

أي أن يكون الأخصائي الاجتماعي جادا في عمله، يعمل على استمراره، ويملك عزيمة فولانيه تمنعه من الانقطاع، فلا ظروف العمل وضغوطه، ولا المؤثرات المختلفة سواء كانت تتعلق بالمهنة ذاتها، أو بالبيئة التي يعمل فيها، أو بمن يعمل معهم، تتمكن من إحباطه وتثبيط عزيمته، وتوقفه عن العمل، لأنَّ عمله هذا نوع من العبادة يتقرب بها إلى ربه، والقاعدة العامة التي توجهه في عبادته قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَى يُأْتِيكَ اللّهِ ربه، والقاعدة العامة التي توجهه في عبادته قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَى يُأْتِيكَ اللّهِ عَلَى اللّهِ أَن يتوفاك الله، فهو يعمل للذي : ﴿ يَعْلَمُ خَآبِئَة ٱلْأَعْبُنِ وَمَا لَيْتِيمِنُ فَي الصّدُورُ ﴿ فَي إلى أن يتوفاك الله، فهو يعمل للذي : ﴿ يَعْلَمُ مَآبِئَة ٱلْأَعْبُنِ وَمَا حَبْقُ اللّهُ وَمِن المجهود هذا من جهة، ومن حَبْق المستمر الذي العمل المتواصل على إصلاح وتحسين ذاته ومستواه، من خلال التكوين المستمر الذي يسمح له بمواكبة مستجدات ومتغيرات العصر،حتى يكون : « قوي الجسم، متين الخلق، مثقف الفكر، قادرا على الكسب، سليم العقيدة، صحيح العبادة، مجاهدا لنفسه، حريصا على وقته، منظما في شؤونه، نافعا لغيره » 4 .

فمن خلال العمل المتواصل يستطيع تحقيق ما يصبوا إليه، فما كان مجديا البارجة قد

<sup>1-</sup> سورة:النحل، الآية.23.

<sup>2-</sup> سورة: الحجر، الآية.99.

<sup>3-</sup> سورة: غافر، الآية.19.

<sup>4-</sup> محمد عبد الله الخطيب ومحمد عبد الحليم حامد: مرجع سابق، ص.174.

لا ينفع اليوم، وهذا لأنَّ التغيُّر سنَّة من سنن الكون، ومن بقي بمستواه ومهاراته التي تعلمها في وقت مضى، كمن حكم على نفسه بالموت، أو كمن هو واقف في مكانه لا حراك له.

وبالتالي العمل المتواصل فقط هو السبيل الوحيد للارتقاء بالنفس وبالمهنة ذاتها "مهنة الخدمة الاجتماعية"، ذلك أنَّ الأخصائي الاجتماعي في تصور النظام الإسلامي هو في رباط دائم.

# خلاصة الفصل:

من خلال هذا الفصل رأينا أنَّ تناول الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي دعت إليه مجموعة من الاعتبارات؛ منها اعتبارات تتعلق بالطرح الغربي الذي يتوافق مع طبيعة المجتمع الغربي ،الذي يركز على الجانب المادي في الممارسة ، وأخرى تتعلق بطبيعة النظام الإسلامي ذاته، كما أنَّ الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي تعتمد على مجموعة من المصادر ،المتمثلة في: القرآن الكريم، السنَّة النبوية الشريفة، والتراث الإسلامي، ولها فلسفة خاصة تقوم على مبدأ تكريم الإنسان ووحدة أصله، وهذا من أجل تحقيق جملة من المقاصد للفرد والجماعة والمجتمع، من أجل ضمان البعد الروحي والاجتماعي والمادي لوحدة التعامل، بالإضافة إلى أنَّ القائم على هذه المهنة

(الأخصائي الاجتماعي) في النظام الإسلامي يتمتع بجملة من الخصائص التي تفرده عن غيره، باعتبار أنَّه يؤدي هذه المهنة من باب العبادة التي يتقرب بها إلى ربه ، فهو في رباط دائم .



# للكينان:

باعتبار الإسلام كنظام يدعو إلى الخلقية الإنسانية، ويؤصل تعاليمه من أوامر ونواهي على الضمير الإنساني وحده، يجعل الخدمة الاجتماعية ضربا من ضروب العبادة يتقرب بها الإنسان إلى ربه، وإذ يجعلها عبادة يجعل أداءها واجبا بإلزام الفرد نفسه، بالإيمان بالله وبالوحي ككل وليس بإكراه الدولة، وبهذا يكون التدخل المهني للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي يقوم على أساس احترام كرامة الفرد وإنسانيته، فهو لا يدع ناحية من النواحي إلا ودخل فيها بالتوجيه والتشريع، وبهذا نجد أنَّ الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث في النظام الإسلامي لها مايميزها عن غيرها، حيث أنَّها تقوم على مجموعة من العناصر وتراعي مجموعة من العوامل، التي تحفظ لهل كيانها وتسهم في نجاعتها وفاعليتها، وهذا ما سنعرفه من خلال هذا الفصل تحليل المضمون الجوانب المتعلقة بتحليل مضامين الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام تحليل المضمون لاستخلاص مضامين الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، والمتمثلة في طريقة خدمة الفود، طريقة خدمة الجماعة، وأخيرا طريقة تنظيم المجتمع .

# \*الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي:

للخدمة الاجتماعية ثلاثة أوجه حسب تواجد الفرد، فهو إمًا فرد له كيانه الخاص وما يميزه عن غيره، له مشاكله واحتياجاته الاجتماعية والنفسية والعقلية والروحية، والتي تستدعي الإشباع، أو فرد في جماعة لها مايميزها عن باقي الجماعات، يلعب داخلها أدوار تتاسب عضويته لهذه الجماعة،كجماعة الأسرة،وجماعة المسجد،وجماعة النادي، وجماعة الرفاق...الخ،وإمًا عضو في مجتمع له ملامحه وثقافته، التي تحدده وتصنع هويته، وله موارده واحتياجاته التي يجب مراعاتها.

فالخدمة الاجتماعية تتعامل مع الفرد في كل الحالات كفرد وكعضو في جماعة وكعضو في المجتمع، وأوجدت لهذه الأوجه الثلاث طرق تناسبها، فكانت طريقة خدمة الفرد وطريقة خدمة الجماعة وطريقة تنظيم المجتمع، وهذه الطرق ليست منفصلة عن بعضها البعض وإنّما هي متكاملة ومترابطة، لأئنا لا نستطيع أن نطلب من الفرد أن يكون فردا في فلاة، فلا هو عضو في جماعة، ولا هو عضو في مجتمع، كما لا نستطيع أن نطلب منه أن يتخلى عن فرديته وشخصيته والإطار الذي يميزه كفرد، ليكون عضوا في جماعة أوعضوا في مجتمع، غير أنّه لكل طريقة موضوعها الخاص؛ ففي طريقة خدمة الفرد الفرد هو الموضوع (طبيعته، احتياجاته، مشاكله،اتجاهاته، خبراته الماضية، العوامل البيئية المختلفة التي تواجه الفرد...)، وفي طريقة خدمة الجماعة هي جوهر القضية وليس الفرد (نوعها، علاقاتها، تفاعلاتها،

احتياجاتها، برامجها، مراحل نموها...)،وكذلك في الطريقة الثالثة طريقة تنظيم المجتمع يعتبر المجتمع بما فيه من تنظيمات ومؤسسات هو موضوع الدراسة، ولكل طريقة خصائصها وأهدافها ومبادئها التي تميزها عن الطرق الأخرى.

والنظام الإسلامي لم يغفل هذا الجانب في تعامله مع الفرد، فلم يلغ فرديته من أجل الجماعة،ولم يغلو في ذكر الجماعة على حساب الفرد،ولا المجتمع على حساب الأفراد

والجماعات،فهو حاول خدمة الإنسان بشتى أشكال تواجده، وأعطى لكل شكل إطاره الخاص، لأنَّه يسعى في الأخير إلى بناء فرد سليم داخل جماعة سوية في مجتمع فاضل .

وفيما يلى الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي:

#### <u>ا</u> طريقة خدمة الفرد :

تعد طريقة خدمة الفرد إحدى طرق الخدمة الاجتماعية، تهدف إلى مساعدة الفرد لزيادة أدائه الاجتماعي، وهذا ما أكَّده تعريف المؤتمر السنوي للخدمة الاجتماعية 1964، الذي جاء فيه: « خدمة الفرد طريقة من طرق الخدمة الاجتماعية، تستهدف التدخل الإيجابي للتأثير في أوضاع الفرد الاجتماعية والنفسية، لتدعيم أدائه الاجتماعي. $^{
m L}$ ومن المنظور الإسلامي تعد خدمة الفرد مجموع الأحكام والقواعد التي جاء بها النظام الإسلامي، والتي توافق طبيعة الفرد، وتسعى لتحقيق التكيُّف الإيجابي له مع ذاته والآخرين، وتساعده على تحقيق مهمة الاستخلاف وعمارة الأرض.

وقبل معرفة مبادئ واستراتيجية خدمة الفرد في النظام الإسلامي، يجب التعرف على الطبيعة البشرية للفرد في هذا النظام.

#### 1- الطبيعة البشرية في النظام الاسلامي:

تعتبر معرفة الطبيعة البشرية الأساس الواجب مراعاته لممارسة الخدمة الاجتماعية، فهي المجال الخصب والمهم في عمليات تقديم المساعدة، ذلك أنَّ كل عمل وكل مساعدة الغرض منها خدمة الانسان، إن لم تقم على تصور واضح لهذا الأخير، فلن تؤتى الثمار المرجوة منها،وبالتالي توافق الخدمات الاجتماعية المقدَّمة للإنسان مع ما يحتاجه فعلا لن يكون إلا بمعرفة حقيقة ما يحتاجه الإنسان فعلا،وما هي مكوناته وما يؤثر

 $<sup>^{-1}</sup>$  على الدين السيد محمد: حدمة الفرد المعاصرة برؤية تنموية، ط $^{-3}$ ، القاهرة،  $^{-2005}$ ، ص $^{-3}$ 

فيه، فمثلا عندما أهمل الغرب الجانب الروحي في تعاملهم مع مشكلات الإنسان، وأرجعوا جل هذه المشكلات للعنصر المادي لم يصلوا إلى حل جذري لهذه المشكلات،بل كانت حلول عابرة ومؤقتة كالمسكنات التي تعطى للمريض، فهي لا تقضى على مرضه ولكنُّها تخفف من ألمه، بل بالعكس نرى الانتحار والجريمة والإدمان في تزايد، رغم ما توصلت إليه جل الدراسات إلى أنَّ السبب القائم وراء هذه المشكلات والظواهر هو غياب أو نقص في الخدمات المادية، ومع توفيرها بقيت هذه الظواهر والمشكلات قائمة . إذن تشخيص الشيء لمعرفة مكوناته وحيثياته يساعد على معرفة العوامل المؤثرة فيه، وبالتالي التوصل إلى ما يحتاجه فعلا، والوقوف على علاج جدي وجذري لمشكلاته . والمتأمل للنظام الإسلامي نجده لم يغفل هذا الجانب،بل حرص كل الحرص حتى تكون المبادئ والقوانين التي جاء بها تحاكي فطرة الإنسان،وتتأى بنفسهاعنالمغالاة والتطرف، وبالتالي تبتعد عن مجانبة واقع الناس، وهذا ما لاحظناه في الفصل الثاني خاصة فيما يتعلق بخاصيتي الواقعية والشمولية.

ومن خلال ما جاء في القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة، ومن خلال تفحص سيرة النبي صلى الله عليه وسلم وحياته وما جاء به نصل إلى بلورة التصور الإسلامي للطبيعة البشرية، والذي يختلف عن غيره بطبيعة الحال، لأنَّ الإختلاف حول مفهوم الإنسان، يؤدي بطبيعة الحال إلى الإختلاف في التصور والنظرة وفي التعامل،فمثلا في أوربا التي عرفت بأنَّها جاءت لتحرر عقل وجسم الإنسان، ومجتمعه من التخلف والانحطاط، فقد ساهمت في إعطاء نظرة فلسفية بعيدة كل البعد عن حقيقة مفهوم الإنسان، عندما وصفته بأنَّه كائن تافه تحكمه الغرائز والشهوات، فنجد عند علماء النفس الفسيولوجي يرون الإنسان بأنَّه مجموعة من الوظائف الفسيولوجية، ويرون سلوكه مجموعة من العمليات الفيزيائية والكيميائية، وأصحاب التحليل النفسي والذي يمثلهم" فرويد" يرون الإنسان مجموعة من الغرائز المكبوتة، ويرون سلوكه نتيجة للإشباعات السوية والشاذة لتلك الرغبات، أمَّا السلوكيون وعلى رأسهم "جون واطسون "يرون الإنسان آلة حية، وما سلوكه إلا مجموعة من الاستجابات الآلية لمجموعة من المثيرات.

وهناك الكثير من النظريات التي تناولت الإنسان وحاولت فهمه لكن من جانب واحد، فهؤلاء العلماء سقطوا في فخ التجزئة، حين قسموا الإنسان إلى أجزاء وبنوا علمهم ونظرياتهم على معطيات جزء واحد دون غيره من الأجزاء، ممَّا أعطى في النهاية نظرة قاصرة ومجحفة في حق الإنسان، إلا أنَّه حتى ولو تجمعت كل معطيات هذه الأجزاء معا سيبقى المشكل قائم، لأنَّها اقتصرت على دراسة الجانب المادي وأهملت الجانب الروحى في الإنسان، كما أنَّها اشتغلت بالمحسوسات ولم تؤمن بالغيبيات، فهي إمَّا تعطى تصورا ومفهوما للإنسان يقترب من المفهوم الحيواني الذي تشكل الغريزة جوهره، أومفهوم جديد علمي يرى كل ما هو غيب موضوع فلسفى لا علاقة له بالعلم .

وبالمقابل نجد تصورالنظام الإسلامي للإنسان تصور شامل لكل جوانبه،فهو لا يحلق في أجواء المثالية ،ولايعامل الناس على أنَّهم ملائكة ،بل بشر يصيبون ويخطئون ويستقيمون وينحرفون،وهو يعترف بضعف البشر -وباعترافه بوجود نقاط ضعف في الإنسان، يعتبر هذا الضعف حالة طبيعية فطرية، ناتجة من تكوينه البشري، والذي لا يفقده قدرته على الحركة بحرية واختيار -ووجود الخطأ والشر،ويقول:"ساعة وساعة" ولهذا رغب ورهب، وشرع العقوبات، وفتح باب التوبة، ووضع للضرورات أحكامها، وقدر الأصحاب الأعذار أعذارهم، فشرع الرخص والتخفيفات والاستثناءات في أحوال شتى منها الخطأ والنسيان والإكراه،وأجاز النزول إلى الواقع الأدنى عند تعذر المثل الأعلى، ومن واقعيته أنه يكرم الإنسان ويسمو به، ويعترف بفطرته وكرامته، لا يهبط به إلى درك الحيوان، ولايعلو به إلى درجة التأليه، يعترف بأشواقه الصاعدة وغرائزه الهابطة، يعترف به روحا وجسما وعقلا وعاطفة، ذكرا وأنثى وفردا ومجتمعا .1

والنظام الإسلامي عندما اعترف بضعف الإنسان، وتحدث عن نوازع الضعف لديه يُرِيدُ الله أن مُحَنِّف عَنكُمْ وَخُلِق الإنسان صَعِيفًا ﴿ وقوله تعالى: ﴿ النَّكَانَ خَفَّفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ وَيكُمْ ضَعَفًا \* ... ﴿ لَم يطلب منه الغاءها بل علّمه كيف يتعامل معها،كما أقر أنَّ الإنسان من طبعه الخطأ، ففتح له باب التوبة وحببها إليه، ودعاه إلى ترك القنوط واليأس من رحمة الله، فعن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ قال الله عز وجل الفالم عنه عبد على الله عليه وسلم أفرح بتوبة مميده من أحدكم يجد خالته بالغلة، ومن تقربه إليه شبرا تقربته إليه خرائما، ومن تقربه إليه يمشي أقبلته إليه المولد، ﴾ وفيه ترجيح لجانب الرجاء على الخوف حتى لا يقنط العبد من رحمة ربه أهمول. ﴾ وفيه ترجيح لجانب الرجاء على الخوف حتى لا يقنط العبد من رحمة ربه وعن أبي ذر عن النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنَّ الله مع وجل يبسط يحم بالليل ليتوبه مسيء النهار، ويبسط يحم بالنهار ليتوبه مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها ﴾ كما أنّه لم ينس نوازع القوة التي يملكها الإنسان ، كونه كائن عاقل مميّز ، فقد خلقه الله من ويفخ فيه من روحه، إذ قال الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلّمُلَتِكَة إِنّ خَالِقٌ بَشَرًا مِن من ويفخ فيه من روحه، إذ قال الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَة إِنّ خَالِقٌ بَشَرًا مِن

<sup>-1</sup> يوسف القرضاوي: الاسلام كما نؤمن به، مرجع سابق، ص-1 -62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: النساء، الآية.28.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: الانفال، الآية. 66.

 $<sup>^{-4}</sup>$  أحمد جاد: صحيح الأحاديث القدسية، ط $^{1}$ ، دار الرشيد، الجزائر،  $^{2007}$ ، ص $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- مرجع نفسه، ص.100.

طِينِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ رُّوحِي مِن فَقَعُواْ لَهُ مَسجِدِينَ ﴿ هَالَهُ الروح التي تجعله دائما متصلا بالله، بالقوة العظمى الذي له

ملك السموات والأرض صاحب القدرة المطلقة الذي أمره بين الكاف والنون؛ ﴿ إِنَّمَا أُمْرُهُ، ٓ إِذَآ أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاطمئنان والسكينة، وبالقوة رغم ضعفه، وبأنَّه لواجتمعت الدنيا كلها عليه لتضره بشئ، لن يستطيعوا ذلك مادام صاحب الكون معه على قُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ قُل لِلَّهِ ۚ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ۚ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَهَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ ۚ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓاْ أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۗ \* وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ۚ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ قُلْ أَغَيْرُ ٱللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ ۖ قُلَ إِنِّي ٓ أُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أَنَّ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ ۗ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٢ قُلُ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ ٢ مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَبِنْ فَقَدْ رَحِمَهُ وَ أَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَإِن يَمْسَلْكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَ أَوَإِن يَمْسَلْكَ يِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۦ ۚ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ فَالَّ فَقَالَ فَقَالَ يعجزه ولا حزن يربكه،ولا فشل يحبطه،فتجده في كل الأحوال يتصرف بإيجابية، فصلته بربه هي المناعة من كل مرض نفسي واجتماعي، وهي التي تحث نوازع المقاومة فيه، فلايستسلم لعجزه أولسوء حاله، وإنَّما ينظر إلى هذه الحالة على أساس الاختبار والابتلاء، فيأخذ بالأسباب ليحسن من حاله، دون أن يرضخ للواقع بحجة التسليم بما كتبه الله، فعزته بربه سبب قوته، بالإضافة إلى عزته بنفسه، كونه قد فضله الله على سائر

<sup>1-</sup> سورة: ص، الاية. 71-72.

<sup>2-</sup> سورة: يس، الاية.82.

<sup>3-</sup> سورة: الانعام، الاية.12-18.

الكائنات، فكرَّمه وسخَّر الكون لخدمته ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمْلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُم مِّنَ ٱلطَّيْبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مَا فِي ٱلسَّمَواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ طَهِرَةً وَبَاطِئَةً وَمِنَ ٱللَّهُ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ طَهِرَةً وَبَاطِئَةً وَمِنَ ٱللَّهُ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَاللَّهُ وَبَاطِئَةً وَمِنَ ٱللَّهِ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِتَنبٍ مُّنِيرٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي اللَّهِ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِتَبٍ مُّنِيرٍ ﴾ ثُنير ﴿ اللهُ فَي اللهُ بِعَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِتَب مُنيرٍ ﴾ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ ومِن سُللَةٍ مِّن مَّاءً مُهِينٍ اللهُ عَنْ مَعَ وَالْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا مَا السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا وَسَلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا اللَّهُ مُونِ اللَّهُ مُونِ اللَّهُ مُن اللَّهُ عِن رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَّا السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَٱلْأَقْفِدَةً وَلِيلاً مَا السَّمْعَ وَالْمُونِ فَي اللّهُ وَلَا الْعَلَالَةُ مِن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن رُوحِهِ وَالْمَالِقُولَ الللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللّهُ السَلَّاقِ مِن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

<sup>1 -</sup> سورة: الاسراء، الاية. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: لقمان، الاية. 20.

<sup>-9</sup> - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 - -9 -

<sup>4-</sup> سورة: البقرة، الآية.30.

الشافي: (إِنِّ أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ) على استفسار الملائكة، يدل على ما يملكه هذا الكائن من مؤهلات استحق بها الخلافة في الأرض، ومما سبق نرى أنَّ الإنسان يحوي إلى جانب دواعي الشر –التي أعلنتها الملائكة –دواعي الخير، وهذا يعني أنَّه مركب من جانبين، كما يجب أن نعلم أنَّ الجانب المادي ليس مقصورا على الشر، بل يكون الخير كله إذا استخدم وفق مقتضيات الجانب الروحي، ومعنى هذا أنَّ المادة في حاجة إلى روح، وأنَّ الروح في حاجة إلى مادة؛ أي أنَّهما في حاجة إلى الانسجام، وإلى تعاون متلائم بين معطيات كل منهما، وأنَّ سلامة الإنسان تقاس بحسب ما يتوفر من توازن بين مقتضيات الجانبين لدى الفرد. 1

والمتمعن لآيات القرآن الكريم يجد أن هناك ثلاث أصناف من النفس، والمتمثلة في: أ-النفس المطمئنة:

إِذَ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ يَتَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ﴿ ٱرْجِعِيٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ وَآدْخُلِي جَنَّتِي ﴾ مُ فَآدْخُلِي فِي عِبَىدِي ﴿ وَآدْخُلِي جَنَّتِي ﴾ مُ فَآدْخُلِي فِي عِبَيدِي ﴿ وَآدْخُلِي جَنَّتِي ﴾ مُ

فهي النفس التي سلَّمت أمرها لله وانقادت لأوامره، فلم تعصه ولم تخالف شرعه، فاطمأنَّت لقدره ولم تجزع لقضائه، هي التي تسعى جاهدة لنيل رضا الله في الدنيا والآخرة، إذ قال الله: وَمِرَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ هَ وَمِرَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ وَ وَمِل الله للهُ للهُ الله الله الله عنه الدنيا وغاية وجوده أن لرضا هو سبب اطمئنان وسعادة الإنسان، بلهو جنّته في الدنيا وغاية وجوده أن يرضى الله تعالى عنه أن ورضا الله تعالى عنه يأتي بذكره، وهو سبب اطمئنان الفرد أيضا، إذ قال تعالى: و ٱللهِ تَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللّهِ تَطْمَيِنُ ٱلْقُلُوبُ

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد التومى : نحو بسيكولوجية اسلامية، شركة الشهاب للنشر والتوزيع، الجزائر، دت، ص ص $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الفجر، الآية.27-30.

 $<sup>^{207}</sup>$  سورة: البقرة، الآية. 207.

ا أنَّها النفس التي اتقت ربَّها،فرضي عنها ورضيت عنه، فالتقوى سبب في رضا الله عن عبده وبالتالي في اطمئنانه،وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ \* قُلْ أَوْنَتِكُمْ بِخَيْرِ مِّن ذَالِكُمْ ۚ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجُّ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضُوا بُ مِّرَ لَلَّهِ \* وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَي لَا مَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدِ أُولَتِهِكَ هُرْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجّرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا أَرْضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَٰ لِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴿ ﴾ كما أنَّ العمل الصالح سبب في اطمئنان النفس وراحتها، وهذا مصداقا لقوله تعالى : مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ ۚ حَيَاٰةً ۖ وَلَنَجْزِيَّنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ هَا وَابِن كَثَيْرِ في تفسيره لهذه الآية قال: « هذا وعد من الله تعالى لمن عمل صالحا-وهو العمل المتابع لكتاب الله تعالى وسنَّة نبيه من ذكر أو أنثى من بني آدم، وقلبه مؤمن بالله ورسوله، وإنَّ هذا العمل المأمور به مشروع من عند الله-بأن يحييه الله حياة طيبة في الدنيا، وأن يجزيه بأحسن ما عمله في الدار الآخرة، والحياة الطيبة تشمل وجوه الراحة من أي جهة كانت  $^{5}$ .

ومنه فالنفس المطمئنة هي التي رضيت بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبسيدنا محمد -صلى الله عليه وسلم - رسولا، وهذا مبعث طمأنينتها وسرٌ سعادتها .

# ب-النفس الأمارة بالسوء:

<sup>1-</sup> سورة: الرعد، الآية. 28.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 15.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: البينة، الآية. 7 –8.

<sup>4-</sup> سورة: النحل، الآية.97.

 $<sup>^{-}</sup>$  الحافظ بن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج2، دار الهدى، الجزائر، 1996، ص $^{-}$ 642.

وهو صنف ذكره القرآن الكريم، في قوله تعالى : ﴿ \* وَمَآ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأُمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيٓ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ .

هي نفس لم تملك زمام أمرها فاتبعت شهواتها، ولم تستجب لما جاء به النبي-صلى الله عليه وسلم-ولم تتبع الحق،وأصبحت أسيرة لهواها، فضلَّت،وهذا ما أخبرنا به الله إذ قال : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَهُ مَوَالَهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ ع وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ، غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللهِ أَ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وقوله: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَقُولُهُ تعالى لسيدنا داود عليه السلام: ﴿ يَندَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَٱحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴿ مَا خَسَابِ ﴿ فَالنَّفُسُ الْأَمَارَةُ بِالسَّوَّءُ تَمْنَعُ عَنْ صَاحِبُهَا دخول الجنَّة، لأنَّه أصبح أسيرا لها ولم يعد قادرا على نهيها ، وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ - وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهي النفس التي قد تسول لصاحبها جريمة القتل مثلما حدث مع ابني آدم، إذ قال تعالى: ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ مُ نَفْسُهُ وَقَتْلُ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ وَ فَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ أو تسول له

<sup>1-</sup> سورة: يوسف، الآية.53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الجاثية، الآية. 23.

<sup>50</sup>. سورة: القصص، الآية

<sup>4-</sup> سورة: ص، الآية. 26.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة: النازعات، الآية.40-41.

<sup>6-</sup> سورة: المائدة، الآية.30.

له الكيد للآخرين والكذب عليهم مثلما حدث مع إخوة يوسف، إذ قال الله تعالى: وَجَآءُو أَبَاهُمْ عِشَآءَ يَبْكُورَ فَ قَالُوا يَتَأَبُانَا إِنَّا ذَهَبَنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكِّنَا يُوسُفَعِندَ مَتَعِنا فَأَكُلَهُ الْذِيْبُ وَمَا أَنتَ بِمُوْمِنٍ لِّنَا وَلَوْ كُنَا صَدِقِينَ وَ وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ قَالَ فَأَكُهُ الْذِيْبُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا تَصِفُونَ فَ هَا أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا تَصِفُونَ وَ هَا أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلى الآخرين وظلمهم، مثلما حدث مع زوجة العزيز، إذ قال الله عَامُرُهُ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونًا مِّنَ الصَّغِرِينَ وَلَقَدْ رَوْدَتُهُ عَن نَفْسِهِ فَاسَتَعْصَمَ وَلَيِن لَمْ يَفْعَلُ مَآ مَا عَمُرُكُ بِعَالَى الله الواحد الأحد على الشامري، إذ قال الله: ﴿ قَالَ فَمَا خَطَبُكَ يَسَمِرِي وَ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ مَثَلما حدث مع السامري، إذ قال الله: ﴿ قَالَ فَمَا خَطَبُكَ يَسَمِرِي وَ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ مَثَلما حدث مع السامري، إذ قال الله: ﴿ قَالَ فَمَا خَطَبُكَ يَسَمِرِي وَ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ مَثَلما حدث مع السامري، إذ قال الله: ﴿ قَالَ فَمَا خَطَبُكَ يَسَمِرِي وَ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ مَثَلُو اللّهُ مِن الأَمْرَةُ بِالسُوء مِن خلال هذه الآيات هي التي تسول لصاحبها فعل مالا يرضي الله من قتل واعتداء وظلم وكذب وشرك وزنا وغيرها من الأفعال التي تخالف شرع الله وسنّة نبيه —صلى الله عليه وسلم — .

#### <u>ج-النفس اللوامة:</u>

والتي ذكرها القرآن الكريم في قوله تعالى : ﴿ لاَ أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ ۞ وَلاَ أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ \* ، هي نفس واعية تلوم من باب المحاسبة، حيث أدركت غايتها في الحياة الحياة ألا وهي جنة عرضها السموات والأرض، فأعدت ما يقربها من هذا الهدف، إذ قال الله تعالى: ﴿ سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتُ

<sup>1-</sup> سورة: يوسف، الآية. 16-18.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: يوسف، الآية.  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> سورة: طه، الآية.95-96.

<sup>4-</sup> سورة: القيامة، الآية. 1-2.

لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِۦ ۚ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ۞ ۞ أَ وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ 2، هذه الجنة التي أعدَّت ل: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ هِ أُوْلَتِهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّبِهِمْ وَجَنَّنتٌ تَجَّرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَـٰرُ خَللِدِيرَ فِيهَا ۚ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَيمِلِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّ لا تصر على ما تفعل، بل هي نفس أوَّابة؛ إن شعرت بالذنب والوقوع في المعصية، تعود إلى ربها فتستغفره ليعفو عنها، فجلُّ ما تخافه عذاب ربها، إذ قال الله: ﴿ قُلْ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ، اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

هي نفس علمت أنَّها محاسبة على كل شيء، وأنَّ مرجعها إلى الله، فعملت لذلك اليوم وجعلت من اللوم وسيلة لذلك، إذ قال الله تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ۖ ثُمَّ تُوَفِّىٰ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوِّءِ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥٓ أَمَذًا بَعِيدًا ۗ

<sup>1-</sup> سورة: الحديد، الآية. 21.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 133.

 $<sup>^{3}</sup>$ - سورة: آل عمران، الآية. 135-136.

<sup>4-</sup> سورة: الزمر، الآية.13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- سورة: البقرة، الآية. 281.

وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ وَ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَاللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَاللَّهُ نَفْسِ مَا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ . وقوله أيضا: ﴿ فَيَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ . ثُجُندِلُ عَن نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ .

فالنفس اللوَّامة هي النفس التي أدركت هذه الوقائع، فجعلت من اللوم سلاحها، لمواجهة كل ما يمكنه أن يجرَّها إلى سوء العاقبة .

في الأخير يمكن القول أنَّ الإنسان في النظام الإسلامي كائن عاقل مميَّز مكرَّم، تتنازعه مجموعة من العواطف والمشاعر والرغائب، المحصنة بظوابط شرعية توجهها وتحفظها، كما أنَّ النظام الإسلامي يقر بوجود فروق فردية رغم وحدة الخلقة، فكل نسيج وحده، ما يؤثر فيه قد لا يؤثر في غيره، فهو عقل وروح وجسد ونفس، ولا يمكن الاهتمام بجزء و إهمال بقية الأجزاء، فهذا قصور في الرؤية.

# 2- الحقائق الأساسية التي تعمل طريقة خدمة الفرد في النظام الإسلامي في إطارها:

من معرفتنا للطبيعة البشرية في النظام الإسلامي نستنتج مجموعة من الحقائق الأساسية، التي يجب على الأخصائي الاجتماعي مراعاتها والإيمان بها حتى تؤتي جهوده ثمارها، ولا يكون كالذي يصرخ في واد أو ينفخ في رماد، والمتمثلة فيمايلي:

# أ-كرامة الفرد:

الفرد كتلة من العواطف والمشاعر، التي تميزه عن غيره من الكائنات، معتز بنفسه له كبرياؤه وكرامته،التي يجب على من يسعى لخدمة الفرد مراعاتها، فقد نجد فردا يعيش في ظروف مزرية وفقر مدقع،لكن كرامته وعزة نفسه لا تسمح له بطلب المساعدة، ويسعى جاهدا لإخفاء فقره حتى لا يشعر بالإحراج،وبأنّه محل شفقة من الآخرين، وهذا ما جاء في قوله تعالى: ﴿ لِللّهُ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرّبًا مِا اللّهُ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرّبًا فِي اللّهُ لَا يَسْتَطِيعُونَ النّاسَ فِي الْأَرْضِ مَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أُغْنِيآءَ مِنَ التّعَفّفِ تَعْرفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْعَلُونَ النّاسَ

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية.  $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: النحل، الآية. 111.

إِلْحَافًا وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴿ الْجَاهُلُ بِأَمرهم وحالهم يَحسبهم أغنياء من تعففهم في لباسهم وحالهم ومقالهم »2.

فكل مساعدة يتبعها إشهار أو من أو استعلاء ستتعارض مع هذا العنصر "كرامة الفرد"، ومنه على الأخصائي الاجتماعي أن يتعامل مع هذه الجزئية بحذر وبذكاء شديد، حتى لا يفسد من حيث أراد الإصلاح، ويسيء من حيث أراد المساعدة .

#### ب-خصوصية الفرد:

يجب مراعاة الفروق الفردية بين الأفراد، فكل فرد له ما يميزه عن البقية وله شخصية متكاملة وكيان مستقل،قد أودع الله فيه جملة من الخصائص الجسمية والعقلية والنفسية والروحية، التي تفرده عن غيره وتحدد ملامح شخصيته، كما أنَّ للبيئة والوسط الذي يعيش فيه دور وأثر واضح في صقل شخصيته، ومنه عندما يتعامل الأخصائي الاجتماعي مع الفرد يجب عليه مراعاة هذه الفروق، ووضع بيئة ووسط هذا الفرد في الحسبان، فكما قبل قديما الإنسان ابن بيئته، ولكل بيئة عاداتها وتقاليدها وثقافتها وعرفها، وقد قيل "تزول الجبال عن قواعدها ولا تزول الناس عن عوائدها "، فلا يمكن التكلم عن إنسان بدون واقع ولا واقع بدون إنسان، وهو ما عرف في النظام الإسلامي "بفقه الواقع "، وقد أمرالله نبيه الكريم—صلى الله عليه وسلم— بأن يأخذ بالعرف الذي لا يتعارض مع غاية النظام الإسلامي، إذ قال الله تعالى: ﴿

وهذا ما نجده في سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم الذي كان حريصا جدا على معرفة طبيعة الأشخاص وبيئاتهم، فنجده مثلا سئل مرة أي الأعمال أحب إلى الله فأجاب مرّة: الجهاد في سبيله، ومرّة قال:بر الوالدين، ومرّة قال: الصلاة في وقتها، ومرّة أخرى قال: سرور تدخله على قلب عبد مؤمن، فالنبي صلى الله عليه وسلم راعى طبيعة الأفراد وما

<sup>1-</sup> سورة: البقرة، الآية. 273.

الخافظ بن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج1، مرجع سابق، ص. 359.

<sup>3-</sup> سورة:الأعراف، الآية.199.

يستطيعون القيام به، بالإضافة إلى العرف السائد داخل بيئاتهم،وفي النظام الإسلامي نجد من شروط المفتي أن يكون عالما بأعراف بلده وزمانه وعادات أهله، لأنّه اعتبر أنه من لم يكن عالما بعرف وعادات أهل زمانه جاهل، ذلك أنّ فقه الواقع شرط لسلامة الرؤية وإعطاء النصيحة وتقديم العون بشكل ناجح.

وفي القرآن الكريم الكثيرمن الآيات التي تؤكد وجود فروق فردية بين الأفراد في استعداداتهم، وإمكاناتهم الجسدية والنفسية والعقلية، والتي تعود إلى كل من العاملين الوراثي والبيئي، حيث قال الله تعالى : أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَجَمَتَ رَبِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَهُمْ فِي ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا وَرَجْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًا جَمْعُونَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا وَرَجْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًا جَمْعُونَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا وَرَجْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًا جَمْمَعُونَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِيَتَخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا وَرَبْعَ وَمُنْ عَلَيْهِمِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلِكُ اللهُ وَلِي وَالذي عَبْرِت عنه الآية بمصطلح الختلاف السنتكم"، كما هناك آيات الوائكم وولا فروق فردية تتعلق بالقدرات العقلية،فمثلا نجد قوله تعالى: في ... تَرْفَعُ مَلْ فَيْ وَقُولُ كُلُّ ذِي عِلْمِ عَلِيمٌ في عَلْمِ عَلِيمٌ في عَلْمِ عَلِيمٌ في عَلْم عَلِيمٌ في القدرات العقلية، فمثلا نجد قوله تعالى: في من القول على على عَلْم عَلِيمٌ في عَلْم عَلِيمُ في عَلْم عَ

ج-الفرد كائن حي مميز غير أنَّه لا يتصف بالكمال، وبالتالي قبوله على ماهو عليه وليس ما ينبغي أن يكون عليه.

<sup>1-</sup> سورة: الزخرف، الآية.32.

<sup>.133.</sup> مرجع سابق، ص $^{2}$ -الحافظ بن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج $^{4}$ ، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> سورة: الروم، الآية.22.

<sup>4-</sup> سورة: يوسف، الآية.76.

تكريم الفرد وتمييزه عن باقى الكائنات الأخرى لايعنى تأليهه والنظر إليه على أنه كائن منزه عن الخطأ معصوم عن الزلّات، من هذا المنطلق وجب مراعاة طبيعته وواقعه وظروفه، وعدم النظر إليه نظرة مثالية ترفعه إلى درجة الملائكة، بل نعترف بنوازع الضعف لديه، ونقر بأنَّه كائن يخطئ ويصيب، وتتنازعه قوى الخير والشر.

حتى أنَّ الكثير من المفكريين والعلماء الغربيين عندما نظروا للإنسان نظرة مثالية وقعو في فخ المشكلات الفردية التي استدعتهم لإعادة النظر في توجهاتهم من خلال التوجه نحومعرفة الإنسان أولا، وهذا ما أكدته ماري دوجلاس بقولها:"إذا كنا متجهين صوب مرحلة علمية إنسانية فسوف تكون هذه المرحلة هي مرحلة علم الانسان، فالانسان (الاخصائي الاجتماعي) بوصفه الطرف العارف سوف يدرك أخيرا ذلك الانسان موضوع المعرفة والذي هو مفتاح كل علم طبيعي...إنَّ الانسان هو كل ما يمكننا أن نعرفه" $^{1}$ .

#### د-الإنسان كائن حي قادر:

لا ننظر إليه على أنَّه عاجز ينتظر منَّا أن نشرف على حياته، فنقرر نحن ما يصلح له وما لا يصلح، نجعله خارج دائرة الموقف أو المشكلة، ونجعل منه مشاهدا وكأنَّه غير معنى بهذا الأمر، وبهذا نعطل ما لديه من قدرات ليساعد نفسه، ونورثه صفة الإتكالية والاعتماد على الغير، فبدلا من جعله فردا منتجا قادرا على مساعدة نفسه، وعلى التفكير الإيجابي الذي يجعل منه فاعلا متحكما في واقعه مسيرا له، نجعله عاجزا مستهلكا متكلا معتمدا على غيره، بل الأسوء من ذلك أن نشعره بالعجز، وننقل إليه الإحساس بأنَّه لا يستطيع تغيير حاله إلاَّ بوجود الآخرين، فالفرد قادر، وهذه المقدرة تختلف من شخص لآخر، لوجود المبدأ الثاني وهو الفروق الفردية، والنظام الإسلامي لم يهمل هذا الجانب فلم يكلف كل الأفراد بنفس التكاليف، فتعامله مع الفرد الصحيح يختلف عن تعامله مع المعتل، وتعامله مع المسافر يختلف عن تعامله مع المقيم، وتعامله مع الفرد في حالة السلم يختلف عن تعامله مع الفرد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-douglas mary and others: man in society, patterns of human organisations, doubleday and company inc, new york, 1964.p.15.

في حالة الحرب، وتعامله مع الطفل أو الشاب يختلف عن المسن، وكل ميسر لما خلق له، وكل يكلف حسب قدرته وطاقته مصداقا لقول الله: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ... ﴿ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللللَّهُ الللللَّا الللللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللللَّا اللللل

كما نجد هدي النبي صلى الله عليه وسلم مع أتباعه في إدارة شؤونهم، وفي علاج مشاكلهم، فلم يعط لهم حلولا جاهزة - وله القدرة على ذلك- بل لعب دور المشرف والموجه الذي يأخذ بيد المحتاج لمساعدته بشكل إيجابي، وقصته مع الأعرابي الذي طلب منه أن يساعده ليتجاوز فقره- وكان جل ما يطمع فيه مساعدة مالية-معروفة فالنبي صلى الله عليه وسلم بهديه أرشده إلى حل يحافظ به على تكامل شخصيته ويشعره بالعزة، فلا يمدنَّ يده ليتسول فيريق ماء وجهه، ولا يتَّكل على غيره في كل مرة،فيعطل طاقاته ويظل في دائرة الاستهلاك، بدلا من أن يكون فردا منتجا بل قد يكون سببا في عون غيره، فأمره النبي-صلى الله عليه وسلم-بأن يبيع ما يجده في بيته، ويشتري به فأسا ويعود إليه، فلمَّا عاد إليه قال: له اذهب إلى الغابة واحتطب، والأمثلة كثيرة في هذا المقام.

# ه - من يسعى لخدمة الفرد إنّما يفعل ذلك من باب تحقيق العبودية لله:

فلا يمن ولا يرائي الناس بعمله، لأنه ينطلق من قاعدة: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسْكِي وَعَيْاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﷺ عُمْ فكل مايقع في دائرة حياته من عبادة وعمل الغاية منه وجه الله تعالى، وهذا مايدفعه للإتقان والإخلاص في العمل والى الالتزام الذاتي الذي يضفى على عملية خدمة الفرد صفة القداسة ، ذلك أنَّ الحياة بالمفهوم التعبدي الذي جاء به النظام الإسلامي هي: « تنظيم سلوكي فكري اعتقادي عاطفي مبنى على الصلة الدائمة بالله عز وجل والسير وفق أوامره وشريعته والالتزام بهدي نبيه- صلى الله عليه وسلم- في كل شؤون الحياة الفردية والاجتماعية والمالية والاقتصادية والسياسية  $^{3}$ .

<sup>1-</sup> سورة: البقرة، الآية. 286.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الأنعام، الآية. 162.

<sup>3-</sup> عبد الرحمن نحلاوي: التربية الإسلامية والمشكلات المعاصرة، المكتب الإسلامي، بيروت ،1985،ص.43.

كما أنَّ كونها عبادة تجعل الأخصائي الاجتماعي يستحضر عظيم الأجر من الله تعالى، فيصبر على تعبها، ويتجاوز كل العراقيل والمثبطات بنفس مطمئنة راضية.

# 3-استراتيجية خدمة الفرد في النظام الإسلامي:

راعى النظام الإسلامي في خدمته للفرد الحقائق السابقة الذكر، وهذا من باب تحقيق خدمة اجتماعية شاملة وكاملة، تمس كل جوانب الفرد الجسدية والعقلية والنفسية والروحية، فأوجد استراتيجية رسم من خلالها مجموعة من الخدمات التي تدخل ضمن مقاصد النظام الإسلامي، هذه الخدمات الموجهة للفرد هي التي غيّرت من وجه التاريخ، فأخرجت خير أمَّة للناس، أخرجت أفراد من براثن الجهل والتخلف وهضم الحقوق، إلى دنيا العلم والتقدم واحترام حقوق الآخرين، بل إلى ريادة العالم بذواتهم الواثقة التي تملك عناصر النجاح والريادة، فما فتح هؤلاء الأفراد "الصحابة رضوان الله تعالى عنهم " البلاد وأسروا قلوب العباد، إلاَّ بحسن سلوكهم، وكرم أخلاقهم، واحترامهم للآخرين، وقوة شخصيتهم، التي صقلها النبي-صلى الله عليه وسلم-وهذَّب طباعها، فأنشأ جيلا من الطراز الأوَّل، بناءا على ما نص عليه القرآن الكريم، فقد أنزل الله -سبحانه وتعالى - في محكم تنزيله آيات تحدد وتصف ملامح الشخصية السوية، والتي بها ينالون جنَّة ربهم، فقال الله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَنهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَعُمَا هِ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْعَنَّا عَذَابَ جَهَنَّم اللَّهِ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقّ وَلَا يَزْنُونَ ۗ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَرَ ﴾ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيَّعَاتِهِمْ حَسَنَتٍ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ے وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ لِيَتُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا

مَرُّواْ بِٱللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ، وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَحِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ، وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُرِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيرَ إِمَامًا ﴿ إِمَامًا ﴿ اللَّهُ اللَّ فهذه الآيات حددت معالم الشخصية السويَّة، التي تحمل كل عناصر التوافق النفسي والاجتماعي بين طيَّاتها، والتي حرص النظام الإسلامي على تجسيدها على أرض الواقع ، حتى لا تبقى مجرد آيات تتلى على ألسنة الناس، وذلك من خلال الأحكام والقواعد والتشريعات التي جاء بها، والتي اشتملت على مجموعة من الخدمات التي جاءت الإصلاح الفرد، وتنمية قدراته وتوظيفها فيما يخدم دنياه وآخرته،والتي استنبطناها من مقاصد النظام الإسلامي والمتمثلة في:

#### أ-خدمة حفظ النفس:

تعد خدمة حفظ النفس من كل مايضرها أو يلقى بها إلى التهلكة من مقاصد النظام الإسلامي ، والتي تشتمل على جملة من الخدمات التي جاءت لحفظ النفس البشرية والتي استخرجناها من خلال تحليل مضمون القرآن الكريم والمتمثلة في الوحدات التالية: -توفير الأمن.

-توفير كفاية النفس مما تحتاجه أو مايعرف بحاجات البقاء "وهو ما يعتبر سبق لنظرية أبراهام مازلو (Abraham Maslow)فيما يتعلق بهرم الحاجات خاصة في جزئية حاجات البقاءالتي صنفها كأولى الحاجات أو ما يعرف عنده بالحاجات الفيسيولوجية والتيقال عنها: "الاحتياجات التي تؤخذ عادة كنقطة انطلاق لنظرية الدافع وهي ما تسمى بالمحركات الفسيولوجية، حيث أنَّ هناك توجهين حديثين في الابحاث تجعل من الضروري إعادة النظر في المفاهيمالمعرفية لدينا حول هذه الاحتياجات: أولا، تطوير مفهوم التوازن، والثانية، المتعلقة بعامل الشهية (الخيارات التفضيلية بين الأطعمة)وهما المؤشر الفعال حول الاحتياجات الفعلية أوالتي تفتقر العضوبة لها."2

<sup>1-</sup> سورة: الفرقان، الآية.63-74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Abraham H.Maslow: Motivation And Personality, Second Ed, Harper & Row,

- النظافة وتكريم الانسان.

والجدول التالي يوضح هذه الحاجات بالتفصيل:

جدول رقم 03 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الفرد "حفظ النفس ")

| فئة الموضوع:خدمة الفرد"حفظ النفس" |         |                                       |            |  |
|-----------------------------------|---------|---------------------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية                    | التكرار | وحدات التحليل                         | رقم الوحدة |  |
| %32.08                            | 43      | توفير الأمن(تحريم القتل<br>والاعتداء) | 1          |  |
| %17.91                            | 24      | توفير كفاية النفس(حاجات البقاء)       | 2          |  |
| %10.44                            | 14      | النظافة (الوضوء، الغسل، التيمم)       | 3          |  |
| %39.55                            | 53      | تكريم الانسان                         | 4          |  |
| %100                              | 134     | المجموع                               |            |  |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ وحدة تكريم الإنسان كانت بنسبة 39.55% من مجمل

الآيات التي تتعلق بخدمة حفظ النفس،مقابل خدمة توفير الأمن بنسبة 32.08% وهي ثاني نسبة التليها خدمة توفير كفاية النفس أوما يعرف بحاجات البقاء بنسبة 17.91%، بعدهامباشرة الوحدة الثالثة المتعلقة بالنظافة بنسبة10.44%،ذلك أنَّ النظام الإسلامي-ومنذ الوهلة الأولى-عمل على الرفع من قيمة الإنسان، واحترام إنسانيته وكرامته، فلا يجوز أن يستذل، لأنَّه لم يخلق للذل والهوان والاحتقار، بل لقد كرَّم الله- سبحانه وتعالى- الإنسان وفضَّله على كثير ممَّا خلق،إذ قال تعالى: ﴿ \* وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْر وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً 🐑

ولقد كرَّم الله الإنسان بذاته كجنس بشري، ميَّزه عن باقي الكائنات الحية الأخرى بنعمة العقل، وبأن سخَّر له ما في الكون لخدمته تكريما له، والكرامة في النظام الإسلامي لم تجعل لشخص دون آخر، ولم يميز أي شخص للونه، أو لمستواه العلمي والاقتصادي والاجتماعي، فقيمة الكرامة يتساوى فيها الجميع، لكون في ميزان النظام الإسلامي كلُّ الناس لآدم وآدم من تراب، وبالتالي حق الكرامة محفوظ للجميع، ولا يجوز أن يمَّس بأي شكل كان ولو بكلمة واحدة، فمن باب الكرامة لا يجوز أن يسخر أحد من الفرد ولا أن يستهزأ به، لأنَّ ذلك مخالف لما أمر به الله تعالى، حيث قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِّسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ ۗ وَلَا تَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُم وَلَا تَنابَزُوا بِٱلْأَلْقَبِ بِئُسَ ۗ ٱلِآسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَان وَمَن لَمْ يَتُبَ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلظَّامُونَ ﴿ ﴿ مِنْ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّالِيلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>1 -</sup> سورة: الإسراء، الآية.70.

<sup>2-</sup> سورة: الحجرات، الآية. 11.

ومنه حرص النظام الإسلامي في خدمته للإنسان على احترام كرامة الإنسان وحريته، فلا يمن عليه من باب تقديم المساعدة، ولا يذل ولا يهان، ولا يسخر منه ولا يستهزأ بقدراته، ولا تحجر حريته؛ فلا يسمع لرأيه ولا يشار في أمره.

بعدها مباشرة مثلما توضح نسب الجدول أعلاه حرص النظام الإسلامي على خدمة توفير الأمن بتحريم قتل النفس البشرية التي كرمها والاعتداء عليها والانتحار وكل ما يخل بوحدة الأمن،فلقد جعل الله سبحانه العدوان على حق الحياة عدوان على الناس جميعا، وفي هذا يقول الله تعالى : ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَ وِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَآ أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ۖ ... عَهِمُ أَ لتليها الوحدة الثالثة المتعلقة بتوفير كفاية النفس مما يحتاجه الجسد من طعام وشراب (والأخذ بالرخص للمظطر) ، ولباس، ومسكن، ووقاية من الأمراض السارية والمخاطر التي تودي بالنفس كالحريق والغرق...الخ، وعلاج ما يصيبه من أمراض وحوادث، بنسبة 17.91%، فهذه الجزئية المتعلقة بتوفير كفاية النفس تؤكد ضرورة الاعتناء بالنفس وتلبية احتياجاتها فما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، فإذا كان الغذاء سببا في وجود الإنسان، فيعد توفيره واجب، فقد خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، وهيًّا له ما يكفل له البقاء والاستمرار ،والعناصر الغذائية الضرورية للجسم ثلاثة أنواع، لازمة وضرورية لبناء الجسم وصحته:

- ◄ المواد السكرية، وتسمى ماءات الفحم أو المواد الهيدروكربونية .
  - ◄ المواد البروتينية أو الآزوتية، وتسمى بالزلالية .
    - 🖊 المواد الدهنية .

يضاف إلى هذه المجموعات الثلاث عناصر أخرى، كالماء الضروري لتكوين وسط

<sup>1-</sup> سورة : المائدة، الآية. 32.

للتفاعلات الكيماوية الحيوية في البدن، ولتنحل فيه العناصر اللازمة، والفيتامينات التي تساعد على تمثل المواد الآنفة الذكر، فالغذاء كما قال أبو قراط كلمة ما زالت حية صحيحة بعد آلاف الأعوام التي انقضت عليها :طعامكم دواؤكم، ودواؤكم في طعامكم،  $^{1}$ . "وبعده أكَّد هذا الكشف ابن سينا "شيخ الأطباء" فقال :"اعدل عن الدواء إلى الغذاء $^{1}$ فالغذاء يلعب دور كبير وفعال في بناء جسم الإنسان، وبالتحديد الغذاء المتكامل والمتوازن الذي يحمل العناصر الغذائية الضرورية للجسم، فتكامل وتوازن الغذاء هو أساس الصحة الجيدة والسليمة، و إنَّ سوء التغذية سبب لكثير من الأمراض والعلل، فمن باب التوازن يجب أن يحافظ الفرد على صحته ومجهوده، والرعاية الغذائية السليمة ينبغي أن تشتمل أيضا على اكتساب الفرد للعادات الغذائية والصحية السليمة، التي سنَّها النظام الإسلامي، والمتمثلة في: آداب الأكل كغسل الأيدي قبل وبعد الأكل، البسملة والأكل باليد اليمني وحمد الله عند الانتهاء من الأكل، وفي هذا نجد الرسول -صلى الله عليه وسلم- يقول:عن عمر بن أبي سلمة - رضى الله عنهما - قال: ﴿ كَنْ مَا عَلَاهَا فِي هَجْرُ رُسُولُ الله - حلى الله عَلَيْهُ وَسَلُو-فكانبت يدي تطيش فيي الصعفة، فقال ليي رسول الله - حلى الله عليه وسلو- : يا غلام سميي الله تعالى، وكل بيمينك، وكل مما يليك \$2، وعن أنس بن مالك-رضى الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- : ﴿ إِنَّ لله تعالى ليرضى عن العبد، يأكل الأكلة فيحمده عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها 3.

وفي الأخير نجد من خلال تحليلنا لآيات القرآن الكريم فيما يتعلق بوحدة النظافة الخاصة بحفظ النفس جاءت بنسبة 10.44%، حيث حرص النظام الإسلامي على إشاعة قيمة النظافة بين الأفراد، فلقد جعل الله النظافة شرط أساسى للكثير من العبادات، فمثلا لا تتم الصلاة إلاَّ بها، إذ قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمَّتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغْسِلُواْ

 $<sup>^{-1}</sup>$  صبري القباني: الغذاء لا الدواء، ط $^{-1}$ ، دار العلم للملايين، بيروت، 1977، ص $^{-1}$ 

<sup>1-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، دار الحديث، القاهرة، 2003، ص.221.

<sup>3-</sup> مرجع نفسه، ص.223.

وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَآمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْن ۚ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَٱطَّهَّرُواۚ ۚ وَإِن كُنتُم مَّرْضَيٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَنمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجَدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَّهُ ۚ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَج وَلَكِكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ اوعناية النظام الإسلامي بتجسيد قيمة النظافة من خلال القواعد والأحكام التي جاء بها، كالوضوء والغسل والتيمم في حالة تعذر الحصول على الماء، ما هو إلا دليل على الاهتمام بقوة الفرد الجسدية والعقلية، فنظافة الجسد والثياب وكل ما يحيط بالفرد سبب رئيس في خلو الفرد من مختلف الأمراض، وبالتالي سلامة الفرد الجسدية والعقلية، لأنَّ العقل السليم في الجسم السليم.

## ب-خدمة حفظ العقل:

تعد نعمة العقل أكبر وأعظم النعم التي منَّ بها الله تعالى على الإنسان، وبها ميز على سائر الكائنات، وبها استخلف في الأرض،وتتم هذه الخدمة من خلال جملة من الوحدات التي تعبر عن هذه الخدمة وهذا ما يوضحه الجدول التالي:

جدول رقم 04 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الفرد "حفظ العقل")

| فئة الموضوع:خدمة الفرد"حفظ العقل" |         |                          |            |  |
|-----------------------------------|---------|--------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية                    | التكرار | وحدات التحليل            | رقم الوحدة |  |
| %4.95                             | 5       | الحرص على سلامة العقل    | 1          |  |
| %25.74                            | 26      | الحرص على التعلم (العلم) | 2          |  |
| %26.73                            | 27      | اجتناب السلوكيات المؤدية | 3          |  |
|                                   |         | لتعطيل وظيفة العقل(اتباع |            |  |

<sup>-1</sup> سورة: المائدة، الآية. 6.

التدخل الممني للخدمة الاجتماعية هيى النظام الإسلاميي

الهال الرابع

|        |     | الهوى،الجدال)               |   |
|--------|-----|-----------------------------|---|
| %42.57 | 43  | إعمال العقل بالتفكر والتدبر | 4 |
| %100   | 101 | المجموع                     |   |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ أكبر نسبة كانت عند الوحدة رقم 04 المتعلقة بإعمال العقل بالتفكر والتدبر بنسبة 42.57% من مجمل الآيات المتعلقة بخدمة حفظ العقل ،والتي تعد من الوظائف التي من أجلها وجد العقل والتي بها ميز الانسان وكرم، حيث قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلِّقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَرِي فِي ٱلْبَحْرِيما يَعْمُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَكَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ يَعْمُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴿ فَي النَّبِ لِلْفُولِ ٱللَّهُ وَلَكُ فِيهَا مَن كُلِّ دَابَّةٍ تعالى : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَايَتِ لِلْفُولِ ٱلْأَلْبَ وَقُولُه اللَّهُ وَيَنَعُ مَلَ وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلنَّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَايَّتِ لِلْفُولِ ٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلنِّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَاللَّهُ وَيَنَعُمُ كُونِهِمْ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلْيلِ وَٱلنَّالِ فَي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلنِّيلِ وَٱلنَّالِ فَي خَلْقِ ٱلسَّمَةِ وَاللَّولِ وَلَاللَّالِ وَالنَّالِ فَي خَلْقِ ٱلسَّمَواتِ وَاللَّالِ فَي خَلْقِ ٱلسَّمَواتِ وَاللَّالِي فَي خَلْقِ اللَّالِي وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَاللَّهُ بِمَاءٍ وَوَجِدٍ وَلُقَضِّلُ بَعْضَلَ عَلَى اللَّالِ وَالنَّهُ اللَّالِي وَالْمَالَ فَي ذَلِكَ لَا يَعْضَلُ اللَّالِ وَالنَّهُ اللَّالَةُ وَلَى اللَّالِ وَالنَّهُ اللَّالِ وَالنَّهُ اللَّولَ لَا لَكَ لَا لَكَ لَالُونَ فَي مُلْولَ لَكُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَقُولُه تعالَى: ﴿ وَقُولُه تعالَى: ﴿ وَمُولُو لَكُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ وَلَا لَكُ لَلْكَ لَعُقَلُونَ فَي اللَّهُ وَلَالِكَ لَا لَكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>1 -</sup> سورة:البقرة، الآية. 164.

<sup>2-</sup> سورة: آل عمران، الآية. 190-191.

<sup>3-</sup> سورة:الرعد، الآية.4.

<sup>4-</sup> سورة:المؤمنون، الآية.80.

مًّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَسَوِ لِقَوْمِ يَتَفَكُّرُونَ ۚ وَمِنْ ءَايَسِهِ ٓ أَنْ خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَاۤ أَنتُم بَشَرُّ تَنتَشِرُونَ ۚ وَمِنْ ءَايَسِهِ ٓ أَنْ خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَاۤ أَنتُم بَشَرُّ تَنتَشِرُونَ ۚ وَمِنْ ءَايَسِهِ ٓ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُم أَزْوَا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَسِهِ ٓ فَلْ لَكُم مِن أَنفُسِكُم أَزْوَا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَسِهِ ٓ إِلَّا لَيْ مَن وَالْمَعْوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَيْلِكُ أَلْسِنَتِكُم وَالْوَانِكُمْ وَلَا السَّمَاوِ وَالْمَرْقِ وَالْمَعْوَلِ وَالْمَعْوَاتِ وَالْمَعْوَلِ وَالْمَعْمُ وَلَى وَمَنْ ءَايَسِهِ مِ مَنامُكُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهُ لِكَ الْمَالِولُ وَالْمَعْوَلِ وَالْمَعْ وَلَيْقِ وَمِي يَعْقِلُونَ وَ هَا وَطَمَعًا وَيُمْرِيلُ مِنَ السَّمَاءِ وَالْمَعْوِلِ وَالْمَعْ وَلَيْتِ لِلْمَالِ وَالْمَعْوِلِ وَالْمَعْوِلِ وَالْمَعْولِ وَلَا اللَّهُ مُولِ وَالْمَعْولِ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ لِلْمُ وَاللَّهُ مُولِولُولُ وَالْمَعُولُ وَالْمُعْلِمِ وَالْمَعْ وَلِي وَالْمَوالِ وَالْمَعْمُ وَلَى الْمُؤْلِلُ وَاللَّهُ الْمَالِمُولِ وَالْمُولُولِ مُعْلِمِ وَالْمَالِمُ وَالْمُولِ وَالْمَالِمُولِ وَالْمَعْ وَلَا وَلَوْمُ مِنَا فُولُولُ وَالْمُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ مُولِولُ وَالْمِلْمُولِ وَالْمَعْلِمُ وَلَى الْمُعْلِمُ وَلَى الْمُؤْلِقُ وَلِمُ وَلِهُ وَلِلْمُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ مُولِلُولُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَلِلْمُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَلِهُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَلَمُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَامُ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَلَولِهُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ وَالْم

وفي القرآن الكريم العديد من الآيات التي تدعوا إلى إعمال العقل، بالتفكر والتدبر والنظر في الكون، وفي آيات الله المختلفة، وفيما أنعم الله به على خلقه وما سخّره لهم، ليزدادوا إيمانا وعلما بعظمة الخالق عز وجل، ويشكروه على ما أصبغ عليهم من نعم، بل ذهب القرآن إلى أبعد من التفكير التي جعلها النظام الإسلامي فريضة إسلامية النظروإعمال العقل، إلى جعل العقل سبب النجاة من النار، إذ قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ لَا عَلَى الله عَلَى الله السّعير ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ الْعَقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبُ السّعِير ﴾ 3

ولقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يخصص جزءا من وقته للتأمل والتدبر وكان يقول: ولقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يخصص جزءا من وقته للتأمل والتدبر وكان يقول: ولقد من الموى، فمن سلم عقله من الهوى، يراها على حقائقها، ذلك أنَّ اتباع الهوى لا يجلب إلاَّ الضلال، وهذا

<sup>1-</sup> سورة: الجاثية، الآية. 13.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الروم، الآية.  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> سورة: الملك، الآية. 10.

<sup>4-</sup>سورة: آل عمران، الآية. 191.

مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ ... وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدِّي مِّرَ ۖ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلمِينَ ﴾ أ، بالإضافة إلى الأمور الأخرى التي تعطل تفكير الفرد وتعمي بصيرته كالتقليد الأعمى، الذي يلغى شخصية الفرد ويجعله إمَّعة، وكذا الجدال والعناد والمكابرة التي لا تجلب لصاحبها إلا الشقاء، وتمنعه من رؤية جوهر الحقيقة، وتشخيص واقعه، وحل مشاكله، ومساعدة نفسه وغيره من باب الانتصار للنفس، فقد يخطئ ويصر على خطئه عنادا ومكابرة، وحتى لا يقال عنه أنَّه أخطأ أوفشل،وفي قصص الأوائل من سلفنا الصالح لعبرة، فهذا الإمام الشافعي له مقولة شهيرة "رأيك صواب يحتمل الخطأ، ورأيي خطأ يحتمل الصواب"، وهي قمة التفكير العلمي السليم، الذي يعتبر الكبر والعناد والجدال والمراءاة من أعدائه.

تليها نسبة 25.74% للوحدة رقم02 المتعلقة بالحرص على التعلم واكتساب المعلومات والمهارات اللازمة لتنمية العقل والحفاظ عليه، فالعلم مثلما قال عنه الإمام أحمد بن حنبل: "الناس أحوج إلى العلم منهم إلى الطعام والشراب، لأنَّ الرجل يحتاج إلى الطعام والشراب في اليوم مرة أو مرتين وحاجته إلى العلم بعدد أنفاسه."2 وفي القرآن الكريم الكثيرمن الآيات التي تحث على العلم إذ قال الله تعالى: ﴿ اَقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ ﴿ ،وتؤكد على مكانة أهل العلم لقوله تعالى: ﴿ ... يَرْفَع ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ﴿ وَأَفضلية العالم عن الجاهل إذ قال الله تعالى: ﴿ ... قُلْ هَلْ يَسْتَوى

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: القصص، الآية. 50.

<sup>2-</sup>ابن قيم الجوزية:مدارج السالكين، ج2،دار الكتاب العربي،بيروت،1996،ص.440.

<sup>3-</sup>سورة: العلق، الآية. 1-5.

<sup>4-</sup>سورة: الجحادلة، الآية. 11.

الذين يَعْلَمُون وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُون الْإِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الْأَلْبَبِ الْ الْمَالِي اللَّهِ الْمَالِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّه

فبهذا يكون النظام الإسلامي جاء لحفظ نعمة العقل من الزوال، وممًّا يشوبها ويبعدها عن مسارها الطبيعي الذي من أجله وجدت، كعبادة الأصنام وسائر الكائنات.

# ج -خدمة حفظ التدين:

ومعناه حفظ تدين الفرد، وليس الدين في ذاته، وتأتي خدمة حفظ التدين بعد حفظ النفس والعقل، لأنَّه يجب المحافظة على النفس التي تقوم بها الأفعال، ثمَّ على العقلالذي به التكليف، ثمَّ على التدين، ويكون حفظ التدين ب:3

أولاً – بتأسيس العقيدة السليمة وتقويتها، واجتناب ما يهدمها أو يضعفها، ويكون هذا بالنظر والتفكر والاعتبار، واستيعاب عناصر العقيدة من الكتاب وصحيح السنَّة، وكذلك باجتناب الكبائر المتعلقة بالعقيدة، كالشرك والنفاق والرياء و البدع وغيرها.

ثانيا - بإقامة شعائر العبادات المفروضة، و إتيان الطاعات الواجبة .

ثالثًا-بالتخلق بأخلاق الإسلام الأساسية، كالصدق والإخلاص، والوفاء بالأعمال الصالحة.

<sup>1-</sup>سورة: الزمر، الآية. 09.

<sup>2-</sup>سورة:المائدة،الآية.90.

 $<sup>^{-3}</sup>$  جمال الدين عطية: نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ط1، دار الفكر، دمشق،  $^{-2001}$ ، ص $^{-3}$ 

رابعا-بتقوية الجانب الروحي للفرد، والذي له أهمية بالغة بالنسبة له.

وهذا مايوضحه الجدول التالى:

# جدول رقم 05 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الفرد "حفظ التدين")

| فئة الموضوع:خدمة الفرد"حفظ التدين" |         |                               |            |  |
|------------------------------------|---------|-------------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية                     | التكرار | وحدات التحليل                 | رقم الوحدة |  |
| %77.50                             |         | ترسيخ أسس العقيدة الصحيحة     | 1          |  |
|                                    |         | في ذات الفرد (التوحيد، اجتناب |            |  |
|                                    | 3469    | الكبائر)                      |            |  |
| %7.48                              | 335     | إقامة شعائر العبادات المفروضة | 2          |  |
| %5.47                              | 245     | التخلق بمكارم الأخلاق         | 3          |  |
| %9.54                              | 427     | تقوية الجانب الروحي           | 4          |  |
| %100                               | 4476    | المجموع                       |            |  |

من خلال تحليلنا لمحتوى القرآن الكريم بالاعتماد على الوحدات السابقة الذكر في خدمة حفظ التدين لاحظنا أنَّ الوحدة الأولى المتعلقة بترسيخ أسس العقيدة الصحيحة في ذات الفرد قد حازت على أكبر نسبة من مجمل الآيات القرآنية بل النظام الإسلامي في جزئية حفظ التدين ركز على هذه الوحدة بنسبة 77.50% ،مقابل 9.54% للوحدة رقم 04 ونسبة 7.48% للوحدة رقم 02 ،تليها نسبة 5.47% للوحدة رقم 03 ذلك أنه لا يمكن الحديث عن تقوية الجانب الروحي أو القيام بالعبادات المفروضة أو التخلق بمكارم الأخلاق، إذا كان الأساس لهذه الوحدات غير موجود في ذات الفرد ألا وهو العقيدة الصحيحة التي تعتبر القاعدة الصلبة لكل هذه الوحدات والأرض الخصبة التي تتمو فيها، باعتبارها ترجمة للعقيدة

القرآنية، وتطبيقا للسنَّة النبوية -تحمي الفرد من كل دواعي الشعور بالعجز والنقص والضعف، وتجعله في مناعة مما ينجر عنها من مرض نفسي، والتواء فكري، وانحراف سلوكي، فهي تحث وتحرص كل الحرص على عدم السماح بإيجاد العاملين التاليين:

## العامل الذاتي 🗲

إِنَّ التربية الإسلامية تلزم الفرد المؤمن -بكونه مؤمنا- أن يعيش إيمانه مع نفسه، وأن يلازمه الاعتقاد بأنَّ الله قد أنعم عليه بنعمة الإسلام والإيمان، ومتعة الهداية، وأنَّ إيمانه هذا يجعله في كل المواقف قويا، فإذا أصيب بمرض، واستعصى هذا المرض على الأطباء لم ينقطع أمله في العافية والشفاء، ولسان حاله يقول: ﴿ الَّذِي خُلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ وَالَّذِي مُو يَسْقِينِ ﴾ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وَإلَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ مُحْيِينٍ ﴾ وإذا يقول: ﴿ وَاللّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ مُحْيِينٍ ﴾ وإذا القرآني : ﴿ قُلْ الله يقول ذنبا لم بيأس من المغفرة مهما كان حجم الذنب، وفق الخطاب القرآني : ﴿ قُلْ يَعْبَادِي اللّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى الفَسِهِمُ لا تَقْتَطُوا مِن رَّحُةِ اللّهِ وَإِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ مَيعًا إِنَّهُ هُو المُعْفرة مهما كان حجم الذنب، وفق الخطاب القرآني : ﴿ قُلْ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ مَيعًا إِنَّهُ هُو اللّه المرة الله به أن يقول: ﴿ اللّهُ لِهُ مَا المُعْفرة مُ اللّهُ عَلَى المَعْفرة مهما على واسع الجزاء، حسب الوعد الصادق : ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْمُ صَلَوتُ مِن وَيعِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَةٍ إِنَّ اللّهُ عَلَونَ ﴾ وإذا قابل الحياة قابلها باتخاذ ويسلى نفسه بما أعدًه الله له من واسع الجزاء، حسب الوعد الصادق : ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْمٌ صَلَوَتٌ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَةٍ إِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ وأذا قابل الحياة قابلها باتخاذ الأسباب الموصلة ، فإن حقق ما يريد فلا يقول ما قاله قارون: ﴿ قَالَ إِنَّمَ أُوتِيتُهُمْ عَلَىٰ عِلْمُ عِلْمُ عَلَىٰ عَلَمْ المُوسِلَة ، فإن حقق ما يريد فلا يقول ما قاله قارون: ﴿ قَالَ إِنَّمَ أَنْهُمُ عَلَىٰ عِلْمُ عِلْمُ عَلَىٰ عَلَمْ اللّهُ الْمِيلُونَ اللهُ قارون: ﴿ قَالَ إِنْهَا الْمَوْسُلَةُ وَالْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ وَاللّهُ قَالَ إِنْهُ مَا المُوسِلَةُ مَا يُعْلِمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عِلْمُ عَلَىٰ عَلَمُ اللّهُ وَالْ المَالِهُ قَالَ إِنَّهُ مُنْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَمُ اللّهُ وَالْ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ قَالَ الْمِنْ عَلَىٰ عَلَمُ عَلَىٰ عَلَىٰ وَالْمَا الْمَالِهُ عَلَىٰ الْمَلْمُ الْمَالِهُ اللّهُ عَلَا الْوَلَا الْمَالِهُ قَالُ الْمَالِهُ قَالِهُ عَلَا

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: الشعراء، الآية. 78-81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الزمر، الآية.53.

<sup>3-</sup> سورة: البقرة، الآية.156.

<sup>4-</sup> سورة: البقرة، الآية. 157.

عِندِيَّ " ... هُ أَ، بل يقول : ﴿ ذَالِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ عَلِيمًا ﴿ وَ اللَّهِ اللهِ عَلِيمًا ﴿ وَاللَّهِ عَلِيمًا ﴿ وَاللَّهِ عَلِيمًا ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْمًا اللَّهِ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهِ عَلِيمًا اللَّهُ اللَّهِ عَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللَّهُ عَلَيْمًا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَل يقول: عليم الله عَنْ الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱلله وَاسِعُ عَلِيم اللهِ الله الله عَلْه الله والولاه لكان من الخاسرين، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ ... فَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ ﴿ وَإِن لَم يحقق المبتغى فلسان حاله يقول : الله عَسَى أَن تَكَّرَهُوا شَيُّكَا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴿ وَيَتَقَبَّلُ مَقْتَضِياتَ الْمُواقَفُ بَصِبْرِ وَجِلْد، ليجسد مضمون قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وإن أحابته خراء حبر فكان خيرا له ﴾ .

وبهذه التربية الإيمانية يكون الفرد المؤمن أوسع الناس أملا، وأكثرهم تفاؤلا وأغزرهم استبشارا، وأبعدهم عن التشاؤم، فلا تبرم ولا ضجر، ولا انقباض ولا شعور بالفشل، ولا يأس ولا خيبة أمل، ولا خوف من عدم النجاح، وبالتالي فلا عقد (كعقدة النقص وعقدة الخوف...الخ) ولا ما ينجم عنها من سلوك عدواني تعويضي .

كما أنَّ النظام الإسلامي حرص كل الحرص على توفير أسباب المناعة لأفراده من كل شيء، "فلا إله إلا الله "التي تعد القاعدة الأساسية في النظام الإسلامي، تقتضي ألا نخاف شيء مهما كان نوعه أو شدته، فالفرد يجد في "لا إله إلاَّ الله "عزته وكرامته، التي تمنعه من الذل والهوان والخوف، فهذا الرسول- صلى الله عليه وسلم- يعلم صغار الأمة في شخص ابن عباس، فيقول له: ﴿ يَا عَلَامُ إِنِّي أَعَلَمُكُ كُلُمَاتِم، المَفْظُ الله يَمْفَظُك، المَفْظُ الله تجده تجاهك، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأمة لو اجتمعت على أن ينهعوك بشيء، لم ينهعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: القصص، الآية. 78.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 70.

<sup>3-</sup> سورة: المائدة، الآية.54.

<sup>4-</sup> سورة: البقرة، الآية.64.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 19.

<sup>6-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص.22.

يضروك بشيىء، لو يضروك إلاّ بشيىء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصدف ع. وفي رواية أخرى زيادة ﴿ احفظ الله تجده أمامك، تعرَّف على الله فيي الرخاء يعرفك فيي الشدَّة، واعلم أنَّ ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصابك لم يكن ليخطئك، واعلم ان النصر مع الصبر، وأنَّ الفرج مع الكرب، وأنَّ مع العسر يسرا ألهُ.

إنَّ هذه التربية تجعل كل فرد من أفراد الأمة -رغم ما به، أو ما أصابه من مكروه-يرفض الذل والهوان في أشد الحالات وأحرجها، وتدفعه أيضا إلى أن يتحرر من أي ظروف ضاغطة، سواء أكانت ذاتية أو خارجية، لأنَّ الفرد يعلم بأنَّ عزته في دينه، وهذا ما يمنحه القوة، ولنا في الصحابي الجليل الفاروق عمر بن الخطاب "ثالث الخلفاء" أكبر نموذج حين قال لإخوانه : « لقد كنَّا ولسنا شيئا مذكورا، حتى أعزَّنا الله بالإسلام، فإذا ذهبنا نلتمس العز  $^{3}$ . في غيره، ذللنا  $^{2}$ ، فالفرد بهذه العقيدة الراسخة، لا يحقُّ له إلاَّ أن يكون قويا

### ◄ العامل الاجتماعي:

إذا كان خوف الفرد من الفشل في التماس تقدير الناس، هو من أهم العوامل الأساسية في إنشاء العديد من العقد، كعقدة النقص والإحساس بالعجز والدونية والانتقاص من قيمة الذات وعدم الثقة بالنفس، فإنَّ المؤمن في منطلق العقيدة الإسلامية لا يسعى إلى اكتساب تقدير الآخرين، و إنَّما يعمل جاهدا على نيل رضا الله، فلا يهاب الناس ولا يخشاهم ولا يعيرهم اهتماما، فهذا الرسول الكريم- صلى الله عليه وسلم- يخرج للطائف ليعرض دعوته على القبائل، فيقابل بالإعراض والتكذيب، ويتعرَّض إلى عبث الصبيان، ويرمى بالحجارة ويقذف بالحصى، فيواجه الموقف مواجهة المؤمن الواثق بربه الذي لا يخشى الناس، وهذا ما نلمسه في قوله" إن لم يكن بك غضب عليَّ فلا أبالي"، وهي صورة عملية لما جاءت به المضامين

<sup>1-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.386.

<sup>2-</sup> خالد محمد خالد: خلفاء الرسول، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، 1985، ص.169.

 $<sup>^{3}</sup>$  مرجع سابق، ص ص. 61–65.

التالية في قوله تعالى: في آلله أحق أن تَخْشَنه ألله ألله أحق أن تَخْشَنه ألله ألله ألله ألله ألله ألله أحق أن تَخْشَنه ألله ألله أحق أن ألفرد المؤمن لا يبالي بالناس ولا بتقديرهم، إن لم يكن بالله غضب عليه، فلا اعتبار لغضبهم عليه ولا تأثر على نفسه، ممّا يمكن أن يرمى به ممّا ليس فيه، وبالتالي فلا خوف عليه ممّا لا يسمح الإيمان بأن يتسرب إلى داخل نفسه، من أمراض وعقد "عقدة نقص أو عجز أو احتقار أو سخرية "، وأثارها المقلقة .3

فالأخصائي الاجتماعي من خلال ترسيخه لهذه العقيدة الصحيحة في نفسية الفرد، وتقديمه لهذه الخدمات الروحية التي جاء بها النظام الإسلامي، التي تملأ شخصه أولا، حتى تجد طريقها إلى الفرد بكل يسر ووضوح، يكون قد ساهم في بناء شخصية فذة لا يقهرها شيء، لا العجز الجسدي، ولا العجز المادي، ولا ظروف الحياة المزرية، فهذه العقيدة يجب أن تكون من أول وأبرز الخدمات التي يجب على الأخصائي الاجتماعي أن يقدمها للفرد كسلاح يبارز به حياته، وكله عزم وتحد وقوة و إرادة في التغيير نحو الأحسن، وبهذه العقيدة الصحيحة والسليمة تتم خدمة حفظ التدين، والتي تحفظ الإنسان من الوقوع في العديد من العقد والأمراض النفسية والاجتماعية، التي تشوب تدين الفرد.

وفيما يلي تفصيل كيف عالج النظام الإسلامي بعض المشاكل والعقد، التي تحول دون التكيُّف الايجابي للفرد مع ذاته، ومع غيره، وهي كالتالي:

### أولا:عقدة الخوف

هناك خوف طبيعي فطري مبرر، والذي يدفع بالفرد إلى الحذر والاحتياط والأخذ بالأسباب، التي تقيه من أي خطر يهدد حياته، بينما هناك خوف مرضي مبالغ فيه، ناتج عن نفس يائسة ضعيفة ، يؤدي بصاحبه إلى الشعور بالعجز والإحباط واليأس، والقبول بحاله كما هي دون أن يأخذ بالأسباب ويغير من حاله، بل هو يخاف من التغيير ذاته ، وهذا النوع من

 $<sup>1 - \</sup>frac{1}{2}$  سورة: الأحزاب، الآية. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: البقرة، الآية.150.

 $<sup>^{-3}</sup>$  مرجع سابق، ص ص $^{-64}$ .

الخوف هو الذي يقضى على الفرد ويميت طاقاته الحية، ويصيبه بالعجز ويكبله، فيغدوا مشلولا لا حول له ولا قوة، وهنا كان للعقيدة دور بارز في مقاومة هذا النوع من الخوف، بل كانت كفيلة باجتثاثه من جذوره من حياة الفرد، فكما سبق أنَّ كلمة لا إله إلا الله -أول أركان الإسلام-تقتضي ألاَّ نخاف شيئا مهما كان نوعه أو شدته، فلا يخيف الفرد فقر ولا عجز ولا أحد، ما دام يقينه بأنَّ الأمر كله لله، ولن يحدث له شيء إلاَّ ما كتبه الله له -هذا لا يعني لجوء الفرد إلى الإتكالية والسلبية، التي تجعله عالة على غيره، ينتظر الرزق من الله دون الأخذ بالأسباب، نعم الله هو الرازق والقادر على كل شيء، لكنَّه أمرنا بالجد والعمل بعد التوكل عليه، فكما قال سيدنا عمر بن الخطاب " إنَّ السماء لا تمطر ذهبا ولا فضة "-وفي حديث ابن عباس السابق أفضل علاج جاء به النظام الإسلامي على لسان الرسول الكريم-صلى الله عليه وسلم- للقضاء على هذه العقدة المرضية، فعندما يعلم الفرد بأنَّه في حماية القوي الذي لا يقدر عليه أحد، يزيده هذا اطمئنانا، لأنَّه يشعر بمعيَّة الله سبحانه، فهذا النبي-صلى الله عليه وسلم-يجسد هذا الموقف عندما يريد أن يزيل الخوف عن صاحبه ، مع أنَّه خوف طبيعي من فرد يترصد به عدوه ، فيقول له ما أخبرنا به الله تعالى في كتابه : ﴿ ... تَانِيَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَحِبِهِ عَلَا تَحَزَّنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنا أَفَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ لِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا

وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفْلَىٰ ۗ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلْيَا ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا

كانت هذه الكلمة كفيلة بأن تذهب خوف سيدنا أبي بكر –ثاني الخلفاء الراشدين – لأنّه تربّى على مائدة النبوة، فهو يعرف عظم ومعنى أن يكون الله معه، فالكون كله قد سخر لخدمته، ما دام مالكه معه، وكان النبي – صلى الله عليه وسلم – يفعل هذا مع كل صحابته الكرام في الشدّة والرخاء، فهو الذي أخبرهم أنّه عبد الله ولن يضيعه، فكانت قانونا لهم يسير حياتهم كلّها، ويذهب خوفهم وحزنهم، فإن كان الخوف مما سيصيبهم فقد جاء القرآن ليوجههم ويبدد

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 40.

خوفهم: فَلُ لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَلنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ خوفهم: فَلْ لَن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَلنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ مَا سَيصيبه، أمَّا إِن كَانِ الخوف من مصيبة قد تنزل بالفرد، فلقد جاء النظام الإسلامي ليعالج خوف الفرد من خلال:

✓ ترسیخ أسس العقیدة الصحیحة في ذات الفرد، والتي تعرفه بأنّه مبتلی وممتحن، إذ قال الله تعالى في محكم تنزیله: ﴿ أُحَسِبَ النّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَوَلِه تعالى: ﴿ وَلَا تَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ المُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّبِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُرُ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ اللّٰذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةُ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُرُ أَحْسَنُ عَبَلاً وَهُو الْعَزِيرُ الْفَفُورُ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ اللّٰذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةُ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُرُ أَحْسَنُ عَبَلاً وَهُو الْعَزِيرُ الْفَفُورُ ﴾ وأنّ ما أصابه أو ما سیصیبه لم یکن لیخطئه ﴿...والمله أَنَّ ما أخطأك له یکن لیحیبك، وما أحابك لم یکن لیخطئه ﴿...والمله أَنَّ ما أخطأك لم یکن لیخطئه أَنّ ما أحابك لم یکن اینسان لو الله وما أحابك لم یکن لیخطئك ....﴾ و إنّ ما يستعن بالله ويقول قدَّر الله وماشاء فعل، مثلما علّمه النبي صلى الله علیه وسلم – فعن أبي هریرة – رضي الله عنه –قال: قال رسول الله –صلی الله علیه وسلم – فعن أبي هریرة – رضي الله عنه من المؤمن الضعیف، وفیی کل خیر، الموحی منی ما ینه علی، ما ینه علی، ما ینه علی، ما ینه علی، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أحابك شی، هلا تقل الو أنی فعلت کان کذا وکذا اولکن قل قور الله وماشاء

فعل، فإنَّ لو تفتح عمل الشيطان \$6.

✓ التحلي بالصبر، فمثلا خوف الإنسان من الوحدة عند موت عزيز له، لا يعالجه إلا الصبر والاحتساب، فقد أمرنا النبي—صلى الله عليه وسلم—بالصبر، وأخبرنا بوعد الله سبحانه وتعالى

<sup>1-</sup>سورة: التوبة، الآية. 51.

 $<sup>^{2}</sup>$ - سورة: العنكبوت، الآية.  $^{2}$ 

<sup>31.</sup> سورة: محمد، الآية. 31.

<sup>4-</sup> سورة: الملك، الآية.2.

<sup>5-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.386.

<sup>6-</sup> النووي: رياض الصالحين، باب المجاهدة، مرجع سابق، ص.40.

للصابرين المحتسبين، فعن أبي أمامة عن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ يَقُولُ اللهُ سبحانه :ابن آحم إن حبرت واحتسبت عند الصدمة الأولى، لم أرض لك ثوابا دون وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ ۗ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ے ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْمٌ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةً وَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

✔ عدم القنوط واليأس من رحمة الله، وخاصة إذا كان خوف الفرد من ذنوبه التي تجعله يخاف من لقاء ربه، ومن أن يحرم جنَّته وما أعدَّه لعباده المؤمنين، وفي هذه الحال يقول الله تعالى: ﴿ \* قُلْ يَنعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَهُ قَلْبُ كُلِّ عَلَى قَلْبُ كُلِّ فرد خائف من كثرة ذنوبه، فتذكير العبد برحمة ربه وبأنَّها أعظم من ذنبه، تبدد خوفه، وتدعوه إلى حسن الظن به، فعن أبى هريرة-رضى الله عنه- قال: قال النبي- صلى الله عليه وسلم- : ﴿ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: أَمَّا عُنِدَ ظَنَ عُبِدِي رِي، وأَمَا مُعُمُ إِذَا ذَكُرُنِي، فإن خکرنیی فیی نفسه، خکرته فیی نفسیی، وإن خکرنیی فیی ملأ، خکرته فیی ملأ خیر منه، وإن تقرَّب إليَّ بشبر، تقرَّبت إليه خراعا، وإن تقرَّب إليَّ خراعا، تقرَّب إلياء الله باعا، وإن أتاني يمشي، أتيته مرولة 4، وذلك أنَّ القنوط واليأس من الشيم التي خصَّ بها الله

 $<sup>^{1}</sup>$  - أحمد جاد: مرجع سابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: البقرة، الآية.155-157.

<sup>3 -</sup> سورة: الزمر، الآية.53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- أحمد جاد، مرجع سابق، ص.215.

الذكر والدعاء، فقد جاء في القرآن أنَّ الذكر والدعاء سبب لطرد الخوف، وجلب الاطمئنان، ففي قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطّبَرِ اللَّهِ الْكِرِ اللَّهِ الْاللَّهِ اللَّهِ الذكر باطمئنان النفس وراحتها من كل خوف، فمثلا إذا خاف الفرد من شخص ذو سلطة ونفوذ أن يبطش به أو من شيء آخر، فليقل مثلما علمه النبي صلى الله عليه وسلم - فعن ابن عمر -رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ﴿ إِذَا خَفْتُ سلطانا أو منهم ، فقل ؛ لا إله إلا الله الله المحليم المحكيم، سبحان الله ربيم السموائة السبع وربم العرش العظيم، لا إله إلا أذبت ، ممزّ جارك وجلّ ثناؤك ﴾ وحتى أنَّ النبي - صلى الله عليه وسلم - كان إذا خاف قوما دعا بدعاء خاص، لأنَّه يعلم أنَّه بالذكر يرزق الحماية من الله ، فعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه -أنَّ النبي - صلى الله عليه وسلم - كان إذا خاف قوما قال : ﴿ اللهم إذًا نجعلك فيي نحورهم ونعوذ بك من شرورهم ﴾ .

وبهذه الرعاية الإيمانية التي شملت الجانب الوقائي والعلاجي في تعاملها مع عقدة الخوف، كان الناتج فردا مطمئنا، واثقا من نفسه لا يزعزعه شيء، ولا يخاف من شيء إلاً من خالقه. ثانيا: القلق

النظام الإسلامي لم ينف هذا الانفعال، بل حاول من خلال القرآن الكريم، والسنّة النبوية الشريفة علاج هذا الأمر ومواجهته، من خلال مايلي:

<sup>1-</sup> سورة: يوسف، الآية. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الرعد، الآية. 28.

<sup>3-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرارصلي الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.125.

<sup>4-</sup> مرجع نفسه، ص.125.

√ التوجه إلى الله بالدعاء خاصة في الصلاة، بدل نفث السجائر وشرب الخمر، ودور الذكر والدعاء في علاج القلق هو دورهما في علاج كل الأمراض النفسية، فالشيطان يتدخُّل في الأسباب المثيرة للانفعالات، فيرتب في حياة الشخص أحداثا، أو يثير في نفسه ذكريات تثور عندها انفعالاته، ثم يستغل هذا الانفعال ليوسوس له بأفكار تدفعه إلى سلوكات منحرفة كالقلق، ودور الذكر والدعاء هوالتصدي لهذه الأفكار الشيطانية، وليس إماتة الانفعال واقتلاعه من النفس، إذا فهمنا هذا علمنا أنَّ نسبة القرآن الكريم والسنَّة النبوية الشريفة الانفعالات إلى الشيطان، ليس إلغاء لأسبابها الوراثية والبيئية، فكما هو معلوم هناك محرك داخلي أو خارجي، وهناك استجابة انفعالية، وهناك وساوس تتخذ من هذه الاستجابة فرصة لتجول في النفس وتتلجلج في الصدر، ترجو أن تجد مكانا لتدخل وتتابع مسيرتها حتى تصير إرادات وأفعالا وتصرفات، فالشيطان يثير الانفعالات ليستغل الحالة النفسية الناشئة عنها ، إذ يقول الله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْزُرِكَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَآرِهِمْ شَيًّا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْأَوْ انفعال الحزن بالتشجيع على التتاجي ليلقي خواطر سوء الظن من خلاله، فعندما يلجأ الشخص للذكر والدعاء، يكفُّ عنه تلك الأفكار المتشائمة، فيواجه حينئذ انفعالا طبيعيا غير مثقل بأفكار أخرى غريبة عنه، ثمَّ يكون هذا الذكر والدعاء عونا على تجاوز هذا الانفعال، بعد  $^{2}$ . تجاوز الأفكار التي حاولت أن تتخفّى من ورائه وتتسرَّب من خلاله

وفي السنة النبوية الشريفة أدعية لدفع الهم والغم والحزن، فعن أبي موسى الأشعري-رضي الله عنه-قال:قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- : ﴿ مِن أَحَامِهُ مِمْ أُو مِزْن، فليديم بهذه الكلمائم، يقول:أنا عبدك، ابن عبدك، ابن أمتك، فيي قبختك، ناحيتي بيدك، ماض فيي حكمك، عُدل فيي قضاؤك، أسألك بكل اسم هم لك سميرت به نفسك، أو أنزلته فيي كتابك، أو علمته أحدا من خلقك، أو استأثرت به فيي علم الغيب عندك، أن تجعل

<sup>1 -</sup> سورة: الجحادلة، الآية. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- محمد عز الدين توفيق:التأصيل الإسلامي للدراسات النفسية،ط2،دار السلام،القاهرة،2002،ص ص.393-394.

القرآن نور حدري، وربيع قليي، وجلاء حزيي، وخمايم هميى، فقال رجل من القوم: يارسول الله إنَّ المغبون لمن غبن هؤلاء الكلمات، فقال :أجل فقولومن وعلمومن، فإنَّه من قالمن التماس ما فيمنَّ، أخميم الله تعالى حزنه وأطال فرحه هاً.

### ✓ الصلاة:

للصلاة تأثير عظيم في دفع القلق، لأنَّ فيها تلاوة القرآن، وفيها الذكر، وفيها الدعاء،وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة، وكان يقول لبلال: أرحنا بالصلاة يا بلال، ولا بدَّ أن تكون من الأدوية الروحية التي يشير بها الأخصائي الاجتماعي على الفرد، ولو تأمّلنا مواعيد الصلاة،نجد أنَّ الوقت الفاصل بين صلاة الفجر وصلاة الظهر حوالي سبع ساعات، وهذه أطول فترة لأنّها تأتي بعد راحة النوم في الليل، ثم تأتي صلاة الظهر لتريح الشخص من عناء العمل والإرهاق النفسي والجسمي، ثم تأتي صلاة العصر بعد نصف الفترة السابقة، حيث إنَّ الإنسان يكون مرهقا أكثر، فيحتاج إلى راحة أقرب، ثمَّ تأتي صلاة المغرب بعد فترة أقصر، والعشاء بعد فترة أقصر من ذلك، وهكذا نجد أنَّ مواعيد الصلاة تمشي مع احتياج الإنسان للراحة النفسية، والجسمية طوال اليوم، والدخول في الصلاة والاشتغال بأقوالها وأعمالها، راحة للجسم والروح وتربية للعقل والبدن، فحركات الصلاة من ركوع وسجود، تريح عضلات الجسم وتنشط الدورة الدموية،وخشوع القلب فيها يصل الروح بخالقها حيث السكينة والأمان والصفاء .<sup>2</sup>

فبمجرد أن يكبر الفرد، ويدخل في الصلاة يرمي الدنيا ومشاغلها مع تكبيرة الإحرام وراءه، ويستسلم لخالقه، فيشعر بأنَّ روحه تحلق في السماء، ولا شيء يقلقه ويكدر صفو حياته مادام في حضرة الملك الذي يملك جماع أمره، فلا مشاغل الحياة ولامتاعبها تلهيه عنه، وهذا ما يبعث فيه السكينة والطمأنينة، ويبعد عنه القلق والحيرة. ودعاء الإستخارة الشرعي كلمات نبوية مختارة تناسب الحالة النفسية التي يكون عليها المرء قبل الاستخارة من حيرة وقلق،

<sup>1-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرارصلي الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.124.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد عز الدين توفيق، مرجع سابق، ص ص $^{2}$ 

فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما - قال : ﴿ كَان رسول الله عليه وسلو علم الله عليه وسلو يعلمنا الإستخارة فني الأمور كلما، كالسورة من القرآن، يقول : إذا هم أحدكم بالأمر، فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم ليقل : اللمم إني أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فخلك العظيم، فإنّك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنبت علام الغيوبيم، اللّمم إن كنبت تعلم أن هذا الأمر خير ليى، فيي حينيي ومعاشي وعاقبة أمري، أو قال : عاجل أمري وآجله، فاقدره لي ويسره لي، ثم بارك لي فيه، وإن كنبت تعلم أن مذا الأمر شر ليى، فيي حينيي ومعاشي وعاقبة أمري، أوقال : عاجل أمري وآجله، فاصرفه عني، واقدر لي النير حيث كان، ثم رضني به، قال ويسمي حاجته ها.

ففي دعاء الإستخارة هذا تفويض الأمر لله العليم القدير، ليكون المقدور منه تعالى وباختياره سبحانه، وفي هذا غاية الاطمئنان، وحتى لا يتعلق القلب بهذا الشيء إذا لم يقدر، جاء في نهاية الدعاء "اصرفه عني واصرفني عنه "، وصرفه عن العبد عدم تقديره، وصرف العبد عنه انقطاع علائق القلب به، وارتياحه للاختيار الجديد والرضى به، وحتى لا يتشبث القلب بالاختيار الذي كان يحب ولن يقدَّر، أن يجمع عند التفويض بين أن يكون خيرا في دينه، ومعاشه، وعاقبة أمره، والإحاطة بهذه الثلاثة لا يستطيعه العبد، ولذلك فما قدَّره الله بعد الاستخارة كائنا ما كان هو الخير قطعا، لأنَّه خير بهذه الأبعاد الثلاثة كلها.

وبهذا يبتعد الفرد كل البعد عن كل ما يقلقه في أمر دينه ودنياه، عندما يتوكل ويسلم أمره لخالقه مدبر الأمور والعالم بكل شيء.

### ثالثا: الغضب

الغضب انفعال مثل باقي الانفعالات، تثيره مثيرات داخلية وأخرى خارجية، وما يثير غضب فرد قد لا يثير غضب فرد قد لا يثير غضب فرد آخر، لاعتبار الفروق الفردية الموجودة بين البشر، ويتمثل العلاج الذي جاء به النظام الإسلامي في النقاط التالية:

 $<sup>^{-1}</sup>$  النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> محمد عز الدين توفيق، مرجع سابق، ص .392.

- ✓ تقوية العقيدة في قلب الفرد، فيرضى بقضاء الله، ويعلم أنَّ أمره كله له خير، فلا يغضب،
   وإنَّما يقول كما علَّمه النبي صلى الله عليه وسلم –: قدَّر الله وما شاء فعل.
- ✓ أن يعلم الفرد بأنَّ الشديد ليس الذي لا تصرعه الرجال، و إنَّما الذي يملك نفسه عند الغضب، فعن أبي هريرة رضي الله عنه –أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ ليس الشديد بالصُّر كة، إنَّما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب. ﴾ أ.
- ◄ تعريف الفرد بثواب كاظم الغيظ، والعافي عن الناس عند المقدرة، والذي أخبرنا به الله تعالى: وفي محكم تنزيله، ورسوله الكريم صلى الله عليه وسلم في سنّته، إذ قال الله تعالى: وسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرِّضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ٱللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ النّاسِ أُواللّٰهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلْكَوٰمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنّاسِ وَٱللّٰهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلْكَوْمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنّاسِ وَٱللّٰهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلْكَوْمِينَ الْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنّاسِ وَٱللّٰهُ يَكُبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلْكَوْمِينَ اللّٰهُ عَنْ النّاسِ وَاللّٰهُ عَنْ النّاسِ وَاللّٰهُ عَلْمَ وَهُوسَ المُلاَئِقَ مِنْ عَنِ اللّٰهُ عَلَى مَعْوَلًا اللّٰهِ وَاللّٰهِ عَلْمَ عَنْ اللّٰهُ عَلْمَ وَهُوسَ المَلاَئِقَ مِو اللّٰهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى عَنْ اللّٰهُ عَلَى عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى عَنْ اللّٰهُ عَلَى عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّ

هذا كعلاج وقائي انتهجه النظام الإسلامي قبل وقوع الغضب، أمَّا في حالة الغضب فعلى الفرد أن يفعل الأمور التالية:

<sup>1-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق ، ص.282.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 133-134.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- النووي:الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.282.

<sup>4-</sup> سورة: الأعراف، الآية. 200.

،أخسبت عنه ما يجد، لو قال :أعوذ بالله من الشيطان الرجيه، فقالوا للرجل :ألا تسمع ما يقول رسول الله— حلى الله عليه وسله— قال :إنيى لست بمجنون أن وفي الحديث دليل على أن الغضب من عمل الشيطان،ولهذا كانت الاستعادة مذهبة للغضب، فمن غضب في غير حق ، فليعلم أن الشيطان هو الذي يتلاعب به، وفي هذا ما يزجر عن الغضب، لكل من يود أن لا يكون في يد الشيطان يتلاعب به كيف يشاء .

- ✓ شغل النفس بذكر الله والدعاء حال الغضب، فعن عائشة رضي الله تعالى عنها قالت : ﴿ حنل النبيي – صلى الله عليه وسلو – وأنا غضبي، فأخذ بطرف المفحل من أنفيي فعر كه، ثو قال: يا عويش قولي: اللهو اغفر ليي ذنبي، وأخصب غيظ قلبي، وأجرنيي من الشيطان ٤٠٠.
- ✓ تغيير الوضعية، فإذا كان قائما فليجلس، وإذا كان جالسا فليضطجع وهكذا، وهذا ما أمر به النبي –صلى الله عليه وسلم إدراكا منه لأثر التغيير في الهيئة والمكان في التخفيف من شدة الغضب وتبديده، فعن أبي ذر قال: ﴿ إِنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلو قال لذا: إذا عضب أحدكم وهو قائم فليجلس، فإن ذهب عنه الغضب، وإلا فليضطجع ﴾ 3.
- ✓ الوضوء كعلاج عملي آخر للغضب، فعن عروة بن محمد بن السعدي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنَّ الغضب من الشيطان، وإِنَّ الشيطان خلق من النار ،وإنَّما تطها النار بالماء، فإذا تخب أحدكم فليتوخأ ﴾ .

ومنه لن ينتصر الفرد في الحياة، ما لم ينتصر على نفسه، فلا يندفع ويتهور كلَّما انفعل، ولن يكون له ذلك إلاَّ بوجود عقيدة صحيحة تتجسد ثمارها في واقع حياته.

# د-خدمة حفظ العرض:

 $<sup>^{-1}</sup>$  الشوكاني: تحفة الذاكرين، ط1، دار الجيل، بيروت، 1998، ص. 341.

<sup>2-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.283.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أبو داود سليمان بن الأشعث: ج 4، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص.249.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- مرجع نفسه، ص.249.

العرض جانب الإنسان الذي يصونه من نفسه، وحسبه أن ينتقص سواء كان في نفسه أو سلفه أو من يلزمه أمره، أو موضع المدح والذم منه، أو ما يفتخر به من حسب وشرف، والعرض بهذا المعنى أوسع من أن يقتصر على المساس بالجانب الجنسي، فهو يشمل إلى  $^{1}$ . جانب ذلك ما يتصل بكرامة الإنسان وسمعته  $_{0}$ وحرمة حياته الخاصة

ومن خلال تحليلنا للقرآن الكريم وجدنا أنَّ حفظ العرض من الاعتداء عليه يتم في النظام الإسلامي من خلال جملة من الوحدات التي تعبر عن هذه الخدمة وهذا ما يوضحه الجدول التالي:

جدول رقم 06 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الفرد "حفظ العرض")

| فئة الموضوع:خدمة الفرد"حفظ العرض" |         |                               |            |  |
|-----------------------------------|---------|-------------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية                    | التكرار | وحدات التحليل                 | رقم الوحدة |  |
| %56.92                            | 37      | منع السخرية والاستهزاء بالفرد | 1          |  |
| %10.77                            | 7       | السلامة من الغيبة والنميمة    | 2          |  |
| %29.23                            | 19      | السلامة من القذف              | 3          |  |
| %3.07                             | 2       | غض البصر                      | 4          |  |
| %100                              | 65      | المجموع                       |            |  |

 $<sup>^{-1}</sup>$  جمال الدين عطية، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ وحدة منع السخرية والاستهزاء بالفرد كانت بنسبة 56.92% من مجمل الآيات التي تتعلق بخدمة حفظ العرض،وهيا أكبر نسبة وهذا لما لها من أثر بالغ في نفسية الفرد في الوقت الحاضر وعلى المدى البعيد،لهذا نجد النظام الاسلامي حرص على منع هذا الفعل والنهي عنه، إذ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِّسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنابَرُوا بِٱلْأَلْقَبِ بِنْسَ ٱلِٱسْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَن وَمَن لَّمْ يَتُبَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّامُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوَّعِينَ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ هِ هِ عَنْ أَبِي هُولِهِ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَقُولُهُ عَلَيْكُ لِلَّهُ مُمْزَةٍ لَّهُ مُرَاةٍ ﴿ وَقُولُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لِللَّهُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْك قال : قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- : ﴿ لا تَعاسَدُوا، وَلا تَبَاجِهُوا ،وَلا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخوانا، المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يعذله ولا يعقره، التقوى هاهنا ، ويشير إلى حدره ثلاث مرابت، بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلو، كل المسلو على المسلو حراء، حمم ومالم ونحرضم 🌯.

وهذا الحديث يؤكد حرمة عرض الفرد من المساس به ولو بكلمة، كما أكَّد على حرمته حديث آخر للرسول-صلى الله عليه وسلم- فعن أبي بكرة- رضي الله عنه- أنَّ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال في خطبته يوم النحر بمنى في حجة الوداع : ﴿ إِنَّ حماء كم وأموالكم

<sup>1-</sup> سورة: الحجرات، الآية. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: التوبة، الآية. 79.

<sup>3-</sup> سورة: الهمزة، الآية.1.

 $<sup>^{-4}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري ، مج $^{8}$ ، ج $^{6}$ 1، مرجع سابق، ص ص $^{-2}$ 121.

مقابل وحدة أن يسلم عرض الفرد من القذف بنسبة 29.23% وهي ثاني نسبة في الجدول أعلاه، حيث شدَّ النظام الاسلامي على أفراده من الوقوع في القذف ، واعتبره من أقبح المحرمات ، وغلَّظ العقوبة على المعتدي ، فقد توعَّد الله الذين يقذفون المؤمنات الغافلات المحصنات بالعذاب العظيم، كما لعنهم في الدنيا والاخرة، إذ قال الله تعالى: إنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلمُحْصَنَاتِ ٱلْغَلْفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَحْرَةِ وَهَمُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ هَ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ هَ عَدَابُ عَظِيمٌ هَ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ هَ عَدَابُ عَظِيمٌ هَ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ هَ عَدَابُ

وفيما يخص قذف الفرد بالزنا، فقد جرَّم الله تعالى الفعل، وجعل لمقترفه حدا، حتى يكون هذا القاذف عبرة لغيره، ويعلم الآخرون بأنَّ أعراض الأفراد خطوط حمراء لايجب الاقتراب منها، إذ قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَهَنِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُواْ هُمْ شَهَدَةً أَبدًا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُورُدُنَ اللهُ عَلَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

لهذا أوجب على الفرد أن يحفظ لسانه، ويصونه عن الخوض في أعراض الآخرين، وأن يستشعر بأنّه محاسب على كل كلمة يقولها، وما يلفظ من قول إلاَّ لديه رقيب، وهذا مصداقا لقوله تعالى : ﴿ إِذْ يَتَلَقّى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ إِذْ يَتَلَقّى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَقَولُهُ تَعالَى عَنِيدٌ ﴾ وعن بلال بن الحارث المزني-رضي الله عنه-أنَّ رسول الله-

<sup>1-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة: النور، الآية .23-24.

<sup>4.4.</sup> سورة: النور، الآية.

<sup>4-</sup> سورة: الأحزاب، الآية. 58.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة: ق، الآية. 17–18.

ومقصد النظام الإسلامي من هذه التحذيرات والأحكام كلها، حفظ الأعراض وصونها من النفوس التي يتملَّكها الحقد، ويدفعها الغضب أن تصيب الناس في أعراضهم، وتمس حرماتهم، وتتطاول على شرفهم.

 $<sup>^{-1}</sup>$  النووي: الاذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ مرجع نفسه، ص.313.

<sup>3-</sup> سورة: النور، الآية. 17.

في حين نجد وحدة السلامة من الغيبة والنميمة كانت بنسبة 10.77%، مثلما هو مبين في الجدول رقم 06 وهي الخدمة التي حرص النظام الاسلامي على تفشيها بين افراده من باب حفظ الاعراض ، إذ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنَّ إِثْمُ ۗ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُّ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ﴿ لمَّا عمر ج بي، مررت بقوم لمه أطغار من نحاس يخمشون وجوهمه وحدورهم، فقلت عن هؤلاء يا جبريل ؟قال:هؤلاء الذين يأكلون لموم النَّاس، ويقعون في أغراضهم 3، فالخوض في عرض الفرد بما يكره، أو التشهير بسمعته، يعتبر من المحرَّمات في النظام الإسلامي ، وهذا إن دلَّ على شيء، فإنَّما يدل على المكانة التي يحظى بها الإنسان عند الله تعالى ومنتهى التكريم الذي خصَّه به عن سائر الكائنات الأخرى، فلهذا أمرنا الله تعالى ألاَّ نعتبر الغيبة والنميمة من الأمور الهينة، لأنَّهما تمسا سمعة وحرمة عرض الفرد، حيث قال الله تعالى : ﴿ إِذْ تَلَقُّونَهُ ، بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ مَيّنًا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَظِيمٌ اللَّهِ عَظِيمٌ اللَّهِ

بعدها مباشرة الوحدة الرابعة المتعلقة بغض البصر بنسبة3.07%، وهي من الأحكام والآداب التي جاء بها النظام الإسلامي، حيث أمر به الله تعالى أفراده نساء ورجالا، فقال: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَتَحَفَّظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَالِكَ أَزُكَىٰ لَهُمْ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ ...

<sup>1-</sup> سورة: الحجرات، الآية.12.

<sup>2-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كالام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص .317.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: النور، الآية .15.

<sup>4-</sup> سورة: النور، الآية.30-31.

سيد قطب في تفسيره لهذه الآيات في كتابه "في ظلال القرآن" يقول: « إنَّ الإسلام لا يعتمد على العقوبة في إنشاء مجتمعه النظيف، إنَّما يعتمد قبل كل شيء على الوقاية، وهو لا يحارب الدوافع الفطرية، ولكن ينظمها ويضمن لها الجو النظيف، الخالي من المثيرات المصطنعة، والفكرة السائدة في المنهج التربوي الإسلامي هي تقليص فرص الغواية، وابعاد عوامل الفتتة، وأخذ الطريق على أسباب التهييج والإثارة  $^1$ ، والتي يعد إرسال النظر بدون ضابط شرعى إحداها، ولهذا جاء النظام الإسلامي بهذا الأدب لحفظ الأعراض وصيانة الأنساب، لأنَّه كما هو معلوم أنَّ النظر إذا لم يضبط بضوابط شرعية كغض البصر، يعدُّ باب الشرور ورسول الشهوة، الذي قد يوصل بصاحبه إلى هتك الأعراض ، وقد قال الشاعر قديما:

كل الحوادث مبدؤها من النظر \*\*\* ومعظم النار من مستصغر الشرر والمرء مادام ذا عين يقلبها \*\*\* في أعين الغير موقوف على الخطر كم نظرة فعلت في قلب صاحبها \*\*\* فعل السهام بلا قوس ولا وتر

فحرص النظام الإسلامي على تفشى هذا الأدب بين أفراده، هو حرص على صيانة عرض الفرد من النظرة الحرام، التي لا تراعى الحرمات ولا تقر بالمحظورات.

## ه حدمة حفظ المال:

والمقصود بالمال هنا مال الفرد، والنظام الإسلامي ينطلق من أنَّ المال لله، وأنَّ الإنسان

<sup>.2507.</sup> سيد قطب: في ظلال القرآن، ج4، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

مستخلف فيه، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ۗ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَأَنفَقُواْ أَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ مُ اللَّهِ اللَّهِ النظام الإسلامي للفرد أوجه الإنفاق المشروع وغير المشروع، وكيفية أداء حق الله تعالى في هذا المال ، من خلال مجموع القواعد التي توجه الأفراد إلى التصرُّف الأمثل،والتي بها يحفظ المال من ناحية كسبه وإنمائه ،وهذا مايوضحه الجدول التالي:

جدول رقم07 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الفرد "حفظ المال")

| فئة الموضوع:خدمة الفرد"حفظ المال" |         |                               |            |  |
|-----------------------------------|---------|-------------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية                    | التكرار | وحدات التحليل                 | رقم الوحدة |  |
| %21.87                            | 56      | الكسب الحلال                  | 1          |  |
| %64.84                            | 166     | الإنفاق في الوجه المشروع      | 2          |  |
| %8.59                             | 22      | الانفاق المعتدل "عدم الإسراف" | 3          |  |
| %0.78                             | 2       | الحجر على الذين لا يحسنون     | 4          |  |
|                                   |         | التصرف في المال               |            |  |
| %0.78                             | 2       | كتابة الدين                   | 5          |  |
| %3.12                             | 8       | الوصية                        | 6          |  |
| %100                              | 256     | المجموع                       |            |  |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ النظام الإسلامي يحث على إنفاق المال في الوجه المشروع الذي أمر الله تعالى به بنسبة 64.84% ، لأنَّ من شروط كسبه أن نراعى حق الله

<sup>1 -</sup> سورة: الحديد، الآية. 7.

تعالى فيه، فننفقه فيما أمر لأنّنا مستخلفين فيه، ونعلم أنَّ الرازق هو الله تعالى صاحب المال، وبالمال يمتحن الله عباده ويختبرهم كيف يصنعون، إذ قال: إنّمآ أمّوالُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُولَدُكُمْ وَأُللَّهُ مَا السَّطَعُتُمْ وَاسْمَعُواْ وَأُطِيعُواْ وَأُنفِقُواْ خَيرًا لِأَنفُسِكُمْ وَاللّهُ عِندَهُ وَأَخْرُ عَظِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عِندَهُ وَأَنفِقُواْ مَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ وَأُولَتَهِكَ هُمُ اللّهَ لِحُونَ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ عِندَهُ وَاعْلَمُواْ وَأُولَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَأُن اللّهَ عِندَهُ وَأُخْرَ عَظِيمٌ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ عِندَهُ وَاللّهُ عِندَهُ وَاللّهُ عِندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَظِيمٌ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى اللّهُ عِندَهُ وَأُولَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَأُن اللّهُ عِندَهُ وَأُخْرَا عَظِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَي اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَن اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْولُهُ وَلَا عَلَالًا اللّهُ عَندُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُولُ اللّهُ عَندُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُهُ وَاللّهُ عَندُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندَاهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُولُ اللّهُ عَندُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ عَلَالًا اللّهُ عَلَالَالِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَالَالُولُولُولُهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ عَلَالَالَالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالَالِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ اللّ

ومن أوجه الإنفاق المشروع التي حث الله تعالى عليها نجد الإنفاق على أهل البيت من طرف رب الأسرة، بل جعلها النظام الإسلامي من بين شروط القوامة التي ميز الله بها الرجل،إذ قال الله تعالى: 

الرجل،إذ قال الله تعالى: 
إلَّ الرِّجالُ قَوَّ مُورِ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ ... 
وَبَمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ أَنفَقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الله بِهِ على القرابة الخاصة و الرحم المطلقة، إذ قال الله تعالى: 
وَأَبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللهَ بِهِ عَلِيمٌ اللهِ الزكاة والصدقة، وأبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللهَ بِهِ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ الزكاة والصدقة، فالمال ينمو بالزكاة والصدقة ، إذ قال الله تعالى: 
وَاللهِ عَلْوَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهُرُهُمْ وَتُزَكِيمِم فَالنَا، وبها ينمو المال، وهي صورة من صور التكافل والتضامن بين فالزكاة حق الغير في مالنا، وبها ينمو المال، وهي صورة من صور التكافل والتضامن بين الناس، مقابل نسبة 21.8% للوحدة الأولى المتعلقة بالكسب الحلال ،حيث نجد النظام الإسلامي يحث على العمل والكسب الحلال ، وليس هناك أحبُ إلى الله من الذي يكسب

<sup>1-</sup> سورة: التغابن، الآية. 15-16.

<sup>28.</sup> سورة: الإنفال، الآية

 $<sup>^{3}</sup>$ - سورة: النساء، الآية.  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة: البقرة، الآية .215.

<sup>5-</sup> سورة: التوبة، الآية.103.

<sup>6-</sup> سورة: المعارج، الآية.24-25.

قوته بيده، فعن المقدام بن معد يكرب- رضى الله عنه- عن النبي- صلى الله عليه وسلم-قال : ﴿ مَا أَكُلُ أَحِد طَعَامًا خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلُ مِنْ عُمَلُ يَدِهُ، وَ إِنَّ نَبِي الله حاود عُليه السلام كان يأكل من عمل يده \$1. والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ من مجمل الوحدة رقم  $\mathbf{03}$  المتعلقة بالإنفاق المعتدل بنسبة  $\mathbf{8.59}$  من مجمل  $\mathbf{2}$ الآيات المتعلقة بحفظ المال، أي أن يعتدل الإنسان في إنفاقه، فلا يمسك يده ولا يبسطها كل البسط، وفي هذا نجد الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مُّحْسُورًا ﴿ ﴿ وَقُولُه سَبِحَانَهُ: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبِّنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّر تَبْذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓاْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ ۗ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا 🕝 🎓 •

ومن خلال تحليل مضمون آيات القرآن الكريم فيما يتعلق بالخدمات المقدمة لحفظ المال وجدنا في الجدول رقم 07 أنَّ الوحدة رقم 06 المتعلقة بالوصية كآلية من آليات حفظ المال جاءت بنسبة 3.12% إذ قال الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ مَعَ عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ، ومن حكمها أنها حماية للأموال ورعاية للقصر فلو أن رجلاً مات وترك مالا للورثة وبين هؤلاء الورثة قُصَّر لا يحسنون

<sup>1-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص .151.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الجمعة، الآية  $^{9}$ .

<sup>3-</sup> سورة: الإسراء، الآية.29.

<sup>4-</sup> سورة: الإسراء، الآية.26-27.

التصرف في أموالهم، وقد أوصى هذا الرجل بتولي شخص ما الوصاية على أولاده فإن هذا الوصى يقوم مقام والدهم فيحافظ على أموالهم.

كما نلاحظ من خلال الجدول السابق أنَّ الوحدة رقم 04 المتعلقة بالحجر على الذين لا يحسنون التصرف في المال والوحدة رقم05 المتعلقة بكتابة الدين تساوتا في النسبة ب 0.78% من مجمل الآيات المتعلقة بحفظ المال، وهما من القواعد التي جاءت من باب خدمة حفظ المال وتحريم إضاعته، ففي الوحدة المتعلقة بالحجر على الذين لا يحسنون التصرف في المال سواء كانوا سفهاء، نجد قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَآءَ أُمُوالَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُرْ قِيَدُمًا وَٱرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴿ هِمَا أَنْ يَتَامَى لَم يَبَلَغُوا ولم يرشدوا بعد، لقوله تعالى: ﴿ وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَهَىٰ حَتَّىٰۤ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّنْهُمْ رُشْدًا فَآدَفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَا لَهُمْ أَوَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبدَارًا أَن يَكْبَرُواْ ۚ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِف ۖ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلِّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَ لَكُمْ فَأَشَّهِدُواْ عَلَيْهِمْ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ ﴿ وَكُ أمًّا فيما يتعلق بوحدة كتابة الدين نجد قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْن إِلَىٰ أَجَل مُّسَمَّى فَٱكْتُبُوهُ ۚ وَلْيَكْتُب بَّيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِٱلْعَدْلِ ۚ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ ٱللَّهُ ۚ فَلۡيَكۡتُبُ وَلَيُمۡلِلِ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلۡحَقُّ وَلۡيَتَّقِ ٱللَّهَ رَبَّهُۥ وَلَا يَبۡخَسۡ مِنْهُ شَيَّا ۚ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلُّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ، بِٱلْعَدْلِ ۚ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْن مِن رَّجَالِكُمْ أَ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَٱمْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَضِلَّ إِحْدَالهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنِهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ ۚ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْ ۚ وَلَا تَسْعَمُوۤاْ أَن تَكْتُبُوهُ صَغيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِۦ ۚ ذَٰ لِكُمْ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَدَةِ وَأَدْنَىٰ أَلَّا تَرْتَابُوۤا ۖ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَدرَةً

<sup>-1</sup> سورة: النساء، الآية.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: النساء، الآية.6.

حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَلَّا تَكْتُبُوهَا ۗ وَأَشِّهِدُوٓاْ إِذَا تَبَايَعْتُمْ ۚ وَلَا يُضَآرُ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ۚ وَإِن تَفَعَلُواْ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ۗ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۗ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ۗ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۗ \* وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَرهَن مُقْبُوضَة اللَّهُ فَإِن أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِي ٱؤْتُمِنَ أَمْنِنَتُهُ وَلْيَتَّقِ ٱللَّهَ رَبَّهُ وَ ۗ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَدَةَ ۚ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ ٓ ءَاثِمٌ قَلْبُهُ و ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ 🝙 🗱 .

وأحمد مصطفى المراغى في تفسيره لهاتين الآيتين قال: « بعد أن رغَّب سبحانه في الصدقات والإنفاق في سبيله لما فيهما من الرحمة، ثمَّ أعقب ذلك بالنهي عن الربا لما فيه من القسوة، ذكر هنا ما يحفظ المال الحلال بكتابة الدين، والإشهاد عليه وعلى غيره من المعاوضات، وأخذ الرهن إذ لم يتيسر الإستيثاق بالكتابة والإشهاد عليه، إذ من يؤمر بالإنفاق والصدقة، وينهى عن ترك الربا، لا بدَّ له من كسب ينمي ماله ويحفظه من الضياع، ليتسنَّى له القيام بما طلب الله وحثَّ عليه، وفي هذا دليل على أنَّ المال ليس مبغوضا عند الله ولا مذموما في دين الله، كيف وقد شرع الله لنا الكسب الحلال، وهدانا إلى حفظ المال وعدم تضييعه، والى اختيار الطرق النافعة في إنفاقه، باستعمال عقولنا وتوجيه إرادتنا إلى العمل بخير ما نعرفه منها، وكأنَّه يقول: إنَّا لا نأمركم بإضاعة المال، ولا بترك تثميره، وانَّما نأمركم أن تكسبوه من الطريق الحلال، وتتفقوا منه في وجوه البر والخير  $^{2}$ .

<sup>1-</sup> سورة: البقرة، الآية. 282-283.

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد مصطفى المراغي: تفسير المراغي، ج1، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998، ص $^{2}$ 

### ال-طريقة خدمة الجماعة:

تعد طريقة خدمة الجماعة إحدى طرق الخدمة الاجتماعية الثلاث، والتي عرفت بأنَّها: « طريقة من طرق مهنة الخدمة الاجتماعية، يساعد من خلالها الأفراد في مختلف الجماعات في مؤسسات المجتمع المختلفة، بمعرفة أخصائي اجتماعي يوجه تفاعلهم في أنشطة البرنامج، ليتصل بعضهم ببعض، ولتوفير فرص النمو لهم طبقا لاحتياجاتهم وقدراتهم، بهدف نمو الفرد والجماعة والمجتمع المحلى  $^{1}$ .

كما تعتبر في النظام الإسلامي مجموع الأحكام والقواعد والقيم التي جاء بها هذا النظام للجماعة،كخدمات تمنحها الاعتدال والتوازن وتتأى بها عن التطرف والغلوفي الفهم والسلوك، فهى طريقة تعمل مع الأفراد كأعضاء في الجماعات التي ينتمون إليها من خلال الأنشطة الجماعية الهادفة، قصد إكساب هؤلاء الأفراد القيم والعادات الاجتماعية الصحيحة المستمدة من ديننا الإسلامي الحنيف في إطار جماعي، كالشورى والنظام والجندية والقيادة وتحمل المسؤولية...الخ، وكذا تعديل السلوك السلبي لهم كالتعصب للرأي، ودعم وتثمين السلوك الإيجابي كالإيثار، ذلك أنَّ الجماعة تعد الوسط المناسب الذي يتيح للفرد إشباع هواياته وممارستها بشكل إيجابي وفعّال.

## 1-طبيعة الجماعة في النظام الاسلامي

النظام الإسلامي هو نظام الجماعة، فلو تأملنا قليلا مجمل العبادات التي يمارسها الأفراد نرى أنَّها لا تكون إلاَّ في جماعة، وإن كانت تأخذ الصفتين الفردية والجماعية، فنجده يعظم من أجرها وثوابها إذا كانت في جماعة، ليحثُّ أفراده على تأديتها في جماعة ويحرصوا عليها كلالحرص،وخير دليل على ذلك الصلاة هاته الفريضة التي يؤديها الفرد في اليوم خمس مرات، نجد أجرها في جماعة يفوق أجر صلاة الفرد بسبعة وعشرين درجة، فعن عبد الله بن عمر أنَّ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ حلاة المِما عَمْ تَعْضُلُ حلاة العَذْ بَسْبِعِ

<sup>1-</sup> محمود مصطفى: حدمة الجماعة، القاهرة، 1998، ص.140.

1

وممشرين حربة أو المقصود بكلمة صلاة الفذ صلاة الإنسان المنفرد، فصلاة الجماعة تتكرر خمس مرات في اليوم، يلتقي فيها المسلم مع إخوانه، فينشأ التعارف، وتتكون روابط وعلاقات الأخوة بينهم ، كما يصبح الفرد جزء من هذه الجماعة، يحزنه ما يحزنها، ويسره ما يسرها، وهذا ما يعزز التعاون والتكافل الحقيقي بين الأفراد، فتتوحد المشاعر وتتكتل الجهود، ويشعر كل فرد أنّه ليس وحده إن وقع في مشكلة، أو ألمّت به مصيبة وجد الدعم والتعاطف من إخوانه، فإن مرض عادوه، وإن غاب افتقدوه، وإن أشكل عليه أمر أعانوه، وهكذا يندمج الفرد المسلم في الجماعة آليا، ويساهم في أعمالها التي تهدف إلى الصالح العام، وبمرور الوقت يصبح هذا السلوك الجماعي من طباع الفرد، ومن سمات شخصيته البارزة والتي يعرف بها .

وصلاة الجماعة تكسب الفرد الكثير من القيم الاجتماعية،التي تساهم في النمو الاجتماعي له، وفي التوافق والتكيف مع مواقف الحياة المختلفة، ونجد من بين هذه القيم التي تحييها صلاة الجماعة في نفوس الأفراد التواضع، بالإضافة إلى المساواة، فليس في المسجد فرق بين الغني والفقير، ولا بين رب العمل والعمال، فالكل سواسية كأسنان المشط، الكتف للكتف صفا واحدا، لا تمييز بين أفراده.

كما تعلم الفرد النظام والطاعة لقائد الجماعة، لأنّه من شروط أدائه لصلاة الجماعة، وتعطيه الحق في تصويب الإمام إن أخطأ، وعزله إن لم يكن أهلا للإمامة، وإن بدر منه ما ينافي هذه المكانة التي منحت له، وهذا ما يعلمه في حياته الاجتماعية التغيير الإيجابي، والمشاركة في اختيار القائد والمسؤول، والمساهمة في عزله إن أساء التسيير ولم يكن أهلا للقيادة.

فحرص النظام الإسلامي على وجود الجماعة يرجع إلى طبيعة هذه الأخيرة فيه، فهي ليست كيان جامد لا يتغير، ولا جهاز الكل فيه لا يتفاعلون مع بعضهم البعض، فنجد الجفاء

 $<sup>^{-1}</sup>$  مالك بن أنس: الموطأ، ط2، دار إحياء العلوم، بيروت، 1990، ص. 108.

والتسلُّط وغيرها من الأمراض الاجتماعية،التي تفتك بوحدة الجماعة وتماسكها فالجماعة في النظام الإسلامي كيان يتصف بالحركية الدائمة، والوسط الحيوي للأفراد،هي عبارة عن

مجموعة من العلاقات التبادلية السلوكية، والتي تقوم على أساس: 1

## أ-التقوى (الإلتزام بأحكام النظام الإسلامي ):

ويصدر عنها كل الوحدات البنائية الأخلاقية الأخرى، ولها صور عديدة بديلة في كل أنظمة العلاقات التبادلية، بل هي أساس ضروري لشبكة العلاقات التبادلية في الجماعة، ونستطيع أن نعتبرها الأساس لنمط العلاقات الأخلاقية، ونمط العلاقات الاجتماعية، وأنماط العلاقات الأخرى من سياسية وقضائية وعائلية،حيث تعبر الوحدة البنائية "تقوى الله"عن الوظيفة الاجتماعية التي خلق الله الجماعة من أجلها، وهي الخلافة في الأرض والعبادة؛ أي أنَّها أحد الأسس التي نشأت الجماعة الإنسانية من أجلها،إذ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﷺ .

#### ب-الصدق:

من أهم عوامل استقرار وثبات الجماعة، فهو كفيل بأن يشيع جوا من الثقة يتخلل كل أبنية الجماعة،ومن أهم الوظائف السوسيولوجية للصدق أن تتم المواقف الاجتماعية بين الأفراد في بساطة ويسر، دون تعقيدات أو ضمانات كثيرة.

## ج-الإيثار:

والوظيفة السوسيولوجية للإيثار:خلق شبكة من العلاقات التبادلية داخل الجماعة، يسودها روح الحب والرحمة، وترتبط برباط وثيق من المودة والتعاون، إذ قال الله: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد علوان : مفهوم إسلامي جديد لعلم الاجتماع، ط $^{-1}$ ، دار الشروق، جدَّة، 1983، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 102.

وَٱلْإِيمَـٰنَ مِن قَتْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰٓ أَنفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بهمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِۦ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﷺ •

بالإضافة إلى كل ما سبق نجد أنَّ الجماعة في النظام الإسلامي أداة لتحقيق التوازن بين النزعتين الفردية والجماعية، فيتعلم الفرد من خلال الجماعة كيف يعطى كل نزعة حقها من الإشباع، ولا يغلب نزعة عن أخرى، و إلاَّ نتج عن ذلك انحرافات سلوكية وأمراض نفسية كالأنانية والتسلُّط وحب الذات والإنفراد بالرأي، أو أن يكون الشخص إمَّعة يلغي شخصيته ليرضي الآخرين، ومن خلال عملية التوازن يصل الفرد إلى مرحلة من الرضا والطمأنينة والإستقرار النفسي، لأنَّه وازن بين ما يريد وبين ما تريده الجماعة، ونتيجة لهذا التناسق والإتفاق، لا يوجد صراع ولا اغتراب بين الفرد والجماعة، وهذا راجع لأنَّ المعايير التي تتبعها الجماعة والقيم التي تتبنَّاها تتسجم مع الفطرة التي جبل عليها الفرد، والعلاقات التي تقوم داخل الجماعة كما ذكرنا سابقا تقوم على التقوى والايثار والصدق، وهي أسس تعرز التصالح والتوافق بين النزعتين الفردية والجماعية، وبما أنَّ أساس قيام الجماعة هو النظام الإسلامي، فالتوازن بين النزعتين يحدث بشكل آلى لا يحتاج إلى قهر أو إجبار.

# 2-الحقائق الأساسية التي تعمل طريقة خدمة الجماعة في النظام الإسلامي في إطارها:

تعد خدمة الجماعة في النظام الإسلامي من الطرق المهمة، وهذا راجع لأهمية موضوع المعالجة ألا وهو الجماعة، التي لها أهمية بالغة في حياة الفرد، من خلال المزايا والقيم والتعاليم التي تكسبها له، فمن خلال تتبع سيرة المصطفى عليه الصلاة والسلام-خاصة في المدينة حين آخى بين المهاجرين والأنصار -وفي تعامله مع مختلف الوفود التي كانت تأتيه لتسلم أوالتي كان يدعوها للإسلام، وفي غزواته ورسائله إلى الملوك والقبائل، نستنتج مجموعة من الحقائق التي حرص عليها المصطفى -عليه الصلاة والسلام- والتي على الأخصائي الاجتماعي عند تعامله مع الجماعة أن يضعها في حسبانه والمتمثلة في:

<sup>1-</sup>1- سورة: الحشر، الآية .9.

أ-كل جماعة متفردة عن باقي الجماعات، فلكل جماعة خصائصها وأهدافها، بالإضافة إلى أنشطتها التي تميزها عن باقي الجماعات، ووضع هذه الأنشطة في إطارها الصحيح والسليم من خلال البعد الإسلامي.

وهذه الحقيقة كانت بارزة خاصة في توجيه النبي-صلى الله عليه وسلم-لمن كان يرسله من الصحابة لدعوة الجماعات الأخرى للإسلام، فنجد توجيهه كل مرة يختلف حسب طبيعة الجماعة وخصائصها التي تقردها عن البقية، فعن ابن عباس-رضي الله عنه-قال: أنَّ النبي-صلى الله عليه وسلم- لما بعث معاذا إلى اليمن قال له: " إنَّك ستأتيى فوها أهل كتابه..." وكأنه ينبهه لهذه الخاصية التي تتميز بها هذه الجماعة حتى يضعها في حسبانه حين تعامله معها، وحتى تؤتي جهوده ثمارها، وابن حجر في شرحه لهذا الحديث قال: « وهي كالتوطئة للوصية، لتستجمع همته عليها لكون أهل الكتاب أهل علم في الجملة، فلا تكون العناية في مخاطبتهم كمخاطبة الجهال من عبدة الأوثان... » 2.

ب-الأخذ بعين الاعتبار الخبرات الجماعية، ودورها البارز في إرشاد وتوجيه سلوك الأفراد وإكسابهم قيم إيجابية في الحياة، وزيادة نموهم الاجتماعي، وتكينهم وتوافقهم مع مواقف الحياة المختلفة، فمن خلال تفاعل الأفراد مع بعضهم البعض، ومن خلال الأنشطة الممارسة داخل الجماعة تكتسب هذه الخبرات، والتي تعينهم كذلك على حل المشكلات المختلفة بشكل إيجابي، فالمؤمن كما أخبرنا النبي- صلى الله عليه وسلم- لا يلدغ من جحر مرتين، ومثال على ذلك ما مر به الصحابة في غزوة أحد من تجارب وأخطاء، استفادو منها في معاركهم اللاحقة، وهذا دلالة على أنَّ الخبرة لها دور بارز في نضج الجماعة ونموها الاجتماعي، وتمنعها من السلوك بنفس الطريقة مع مشكلات من ذات النوع.

ج-قيم ومبادئ المجتمع: ذلك أنَّ الجماعة تعمل في نطاق هذه المبادئ والقيم، وإن شذَّت على هذه المبادئ والقيم، خلقت نوع من الغربة، وسمحت لنفسها بأن تكون على هامش المجتمع، باعتبار أنَّ المجتمع هو الوسط الذي تتشط فيه الجماعة.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن حجر العسقلاني، ج $^{-3}$ ، كتاب الزكاة، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ مرجع نفسه، ص.358.

## 3- استراتيجية خدمة الجماعة في النظام الإسلامي:

راعى النظام الإسلامي في خدمته للجماعة الحقائق السابقة الذكر، وهذا من باب تحقيق خدمة اجتماعية شاملة وكاملة، ولهذا أوجد إستراتيجية رسم من خلالها مجموعة من الخدمات تتمثل في: 1

أ-التتشئة الاجتماعية الإسلامية السليمة في إطار الجماعة، وتنمية روح الجماعة، والانتماء إلى الإسلام والمجتمع الإسلامي .

ب-تكوين الاتجاهات الإسلامية من خلال الاهتمام بمشاكل وقضايا المسلمين.

ج-تعويد الأفراد على تحمل المسؤولية، والقيام بدور يسمح لهم باكتشاف طاقاتهم واهتماماتهم، ومهاراتهم في القيادة والجندية، وأيضا تعويدهم على الطاعة وتحديد الهدف والتخطيط، للوصول إليه بأساليب واقعية ومن خلال الممارسة العملية.

د-ممارسة الحوار والشورى كأسلوب إسلامي في الحياة الاجتماعية، واكتساب التقاليد الإسلامية الصحيحة والسليمة.

**ه**-اكتساب العقيدة الإسلامية الصحيحة، وضبط العادات والقيم الدخيلة، وكما هو معروف فإنَّ تعديل السلوك من خلال الجماعة أجدى من غيره من الأساليب.

بالإضافة إلى أنَّه من خلال تحليل نصوص القرآن الكريم نجد أنه فيما يتعلق بخدمة الجماعة فهو يحرص على ثلاث جزئيات مهمة تتمثل في:

<sup>1-</sup> محمد أحمد عبد الهادي: مقدمة في الخدمة الاجتماعية، القاهرة، 1999، ص.306.

-ترسيخ أسس العقيدة السليمة ( التقوى، التوكل على الله في كل شيء،الاستقامة في العمل). -الدعوة إلى العمل الصالح مع توضيح العمل المفضي إلى البر والنجاح.

-غرس وتعزيز القيم الاسلامية في نفوس أفراد الجماعة.

وهذا ما يوضحه الجدول التالي:

جدول رقم 08: تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة الجماعة)

| فئة الموضوع:خدمة الجماعة |         |                            |            |  |
|--------------------------|---------|----------------------------|------------|--|
| النسبة المئوية           | التكرار | وحدات التحليل              | رقم الوحدة |  |
| %19.72                   | 100     | ترسيخ أسس العقيدة السليمة  | 1          |  |
| %48.32                   | 245     | الدعوة إلى العمل الصالح    | 2          |  |
| %31.95                   | 162     | غرس وتعزيز القيم الاسلامية | 3          |  |
| %100                     | 507     | المجموع                    |            |  |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ وحدة الدعوة إلى العمل الصالح حازت على أكبر نسبة ب48.32% من مجمل آيات القرآن الكريم وهو الهدف الأساسي الذي وجدت من أجله الجماعة في النظام الإسلامي: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ... ﴿ مَقَابِلُ وحدة غرس وتعزيز القيم الإسلامية بنسبة 31.95%،وتليها وحدة ترسيخ أسس العقيدة السليمة بنسبة 19.72%، ذلك أنَّ النظام الإسلامي حرص على تقديم هذه الخدمة عند الفرد كنقطة انطلاق قبل تواجده في الجماعة، بينما في خدمة الجماعة ركز على غرس وتعزيز القيم

<sup>1 -</sup> سورة: آل عمران، الآية .104.

الاسلامية باعتبار الجماعة الوسط الحيوي الذي يشجع على وجود واستمرار هذه القيم بقوة، وكنموذج على بعض القيم التي حرصت خدمة الجماعة في النظام الإسلامي على وجودها في الجماعة والتي تعتبر سببا في قيام الجماعة واستمرارها - نجد:

## أ-قيمة النظام والدقة:

الدقة والنظام والتخطيط كلُّها أدوات تساعد على تضافر الطاقات والجهود، وحسن استغلالها وتوجيهها توجيها فعًالا ومثمرا داخل الجماعة، وبالتالي تساهم في تطور الجماعة وتزيد من فرص نجاحها وارتقائها، ومنه نجاعتها في تحقيق أهدافها.

ولا يمكن تصور الحياة بدون نظام، فالكون كله قائم على النظام والدقة، وبدونهما قد تتبعثر الجهود ويسود الاضطراب والفوضى حياة الأفراد، ويتعثر السير ويكون على غير هدى، وعندئذ تكون الجماعة وما تسعى إليه قاب قوسين أو أدنى من الفشل، لهذا يعتبر النظام والدقة رأس مال الجماعة.

ولقد حثّ النظام الإسلامي على الدقة و النظام في كل شيء، ومن أمثلة ذلك دعوة النبي—
صلى الله عليه وسلم-لأصحابه-وهي دعوة موجهة أيضا لأتباعه-إذا كانوا في سفر وكانوا
ثلاثة-أي جماعة-أن يؤمروا عليهم أميرا حتى لا يختلفوا في الطريق، ويحافظوا على وحدة
صفهم وتضافر جهودهم، فعملية التنظيم واختيار القائد تجعل الجماعة كالبنيان المرصوص،
وتساهم في تماسك الأفراد ووحدتهم في كل النواحي (وحدة الصف، وحدة الفكرة، ووحدة
الهدف) في الجماعة، وصمودهم أمام التحديات التي تواجههم مهما كان نوعها وحجمها،
فالنظام يعود النفس على الإنضباط والإلتزام، ولو لاحظنا مواقيت العبادات، لوجدناها في قمة
الدقة والنظام، فالله سبحانه وتعالى لم يأمر أفراده بتأدية العبادات وحسب، بل جعل لها
مواقيت محددة ونظام دقيق، ليحافظ على وحدة الجماعة، ويعزز قيمة النظام في نفوس
أفرادها، وحتى لا تتداخل العبادات مع بعضها البعض، وحتى لا يثقل كاهل الأفراد داخل
الجماعة فيكلوًا ويملوًا، فجعل لكل صلاة وقتا معينا، وشدًد على المحافظة على أدائها في

وقتها، إذ قال الله تعالى : على الصَّلَوة كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنبًا مَّوْقُوتًا عَلَى الله وجعل الله الصوم المفروض في شهر معلوم، إذ قال: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُّ عِيلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ۚ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۗ يُريدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَائُمُ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَالِمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى مضبوط، إذ قال تعالى: ﴿ ٱلْحَبُّ أَشَّهُرٌ مَّعَلُومَتُ ... ﴿ كَمَا عَلَمَ الْأَفْرَادِ الْكَثْيَرِ مِن الآداب التي تحكم حياتهم، وجعلها نظاما يسيرون عليه، فمثلا لحفظ نظام البيوت أمر بمجموعة من الآداب الواجب إنباعها، إذ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴿ فَإِن لَّمْ تَجَدُواْ فِيهَا ٓ أَحَدًا فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّىٰ يُؤْذَنَ لَكُمْ ۖ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ هُوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ ۖ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ مَا مُولِ اللهِ الاستئذان والمحافظة على الحرمات ،أمر الله تعالى في محكم تنزيله ب : عِنْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَننكُمْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْخُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّتٍ مِن قَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ۚ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ ۚ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ ۚ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ۚ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَاتِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَغْذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۚ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِۦ ۗ

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: البقرة، الآية. 185.

<sup>3-</sup> سورة: البقرة، الآية. 197.

<sup>4-</sup> سورة: النور، الآية. 27-28.

وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَهِمَاعَةُ الأسرةُ بَهَذَهُ الآدابُ وغيرها كثير، ترسخ قيمة النظام والدقة والانضباط في نفوس أفرادها .

#### <u>ب -قيمة التعاون :</u>

ومحمد محمود حجازي في تفسيره لهذا الجزء منالآية قال: « وتعاونوا على البر، وهو ما تطمئن إليه القلوب، وتسكن من كل خير، وطلب الشرع الشريف على سبيل الأمر أو النهي ولا تتعاونوا على الإثم، وهو ما حاك في الصدور، وخفت أن يطلع عليه غيرك من كل ذنب ومعصية لله، ولا تعاونوا على العدوان على حق الغير، وهذا من جوامع الكلم الشامل لكل معروف ومنكر، وكل خيروشر، فالقرآن يأمرنا بالتعاون على كل ما ينفع الأمّة في دينها ودنياها، ولا شك أنّ هذا مبدأ اجتماعي خير، فالأمم وقد تكاثرت أفرادها، وتشعّبت اتجاهاتها، وتعدّدت مصالحها أصبح لا يؤثر فيها مجهود الفرد مهما كان قويا، بل لا بد من تعاون غيره وتسانده معه » 3.

والنبي- صلى الله عليه وسلم-حثنا على التعاون ، فقال: مثل المؤمنين في تواحمه وتراحمهم وتعاطفهم مثل البسد ،إذا اشتكى منه نمضو، تدانمي له سائر البسد بالسمر والحمي 4.

والتعاون لا يقتصر على الجانب المادي فقط، بل يتعداه إلى الجانب المعنوي، الذي يسمح بإشاعة الحب بين أعضاء الجماعة، وإفشاء روح الأخوة بينهم، حيث قال الله تعالى:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة: النور، الآية. 58-59.

<sup>2</sup>. سورة: المائدة، الآية -2

<sup>-</sup>محمد محمود حجازي: مرجع سابق، ص.210.

 $<sup>^{-4}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري: ج16، مرجع سابق، ص $^{-4}$ 

وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضٍ عَيْاًمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُلْمِيمُونَ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ وَيَوْلِيكُ سَيَرْ مَهُ لُهُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزً وَيُقِيمُونَ ٱللَّهُ عَزِيزً عَنَا ٱللَّهُ أَوْلَتَهِكَ سَيَرْ مَهُ لُهُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزً وَيُعِيمُ وَيُعِيمُ وَلَياء بعض، بالنصرة والمعونة والمعونة والمساعدة في السرّاء والضرّاء، والوقوف بجانب بعض في الشدائد والمكروه، بعضهم أولياء بعض، ولاية أخوة ومودَّة ومحبَّة وصداقة »2.

وقوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ لَعَلّكُمْ تُرّحَمُونَ ۞ ﴿ وَالنبي – صلى الله عليه وسلم – بيّن أنّ من الإيمان أن يحب المرء لأخيه ما يحبه لنفسه، فعن أنس عن النبي – صلى الله عليه وسلم – قال: ﴿ لا يؤمن أحدكم، حتى يحب لأخيه ما يحبم لأخيه ما يحبم لنفسه ﴾ فالحب والتعاون بين أعضاء الجماعة وجهان لعملة واحدة، فالحب هو الأرضية الخصبة التي تسمح بتفشي قيمة التعاون وانتشارها بينهم، والتعاون يشيع روح المحبة والتماسك بين أعضاء الجماعة، بالإضافة إلى القدرة على تكوين علاقات طيبة، والتواصل مع الآخرين، والإتزان الانفعالي، وغيرها من السمات السلوكية الإيجابية، التي تزيد من الأداء الاجتماعي لأعضاء الجماعة.

## ج-قيمة حب التنافس:

الجماعة تعد مصدر رئيس لترسيخ وإشاعة قيمة حب التنافس بين أعضائها، حيث حثّ النظام الإسلامي على التنافس في الخير وعلى معالي الأمور، إذ قال الله تعالى: خِتَنمُهُ وَلَى ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنفِسُونَ ﴿ وَعَلَى مِنْ أَجِلَ هَذَا فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنفِسُونَ ﴿ وَعَلَى مِنْ أَجِلَ هَذَا فَلْيَتَنافَسِ المتنافسون، من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سورة: التوبة، الاية .71.

<sup>2-</sup>محمد محمود حجازي، مرجع سابق، ص.396.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: الحجرات، الآية. 10.

<sup>4-</sup> مسلم بن الحجاج النيسبوري: ج12، مرجع سابق .ص.16.

 $<sup>^{-5}</sup>$  سورة: المطففين، الآية .26.

أجل جنَّة عرضها السموات والأرض، من أجل ما يقرب الأفراد منها من فعل الخير ومساعدة الغير، فليتنافس المتنافسون، ويعتبر التنافس دافع الإتقان والاجتهاد، والسعى إلى تحسين المستوى في شتى الجوانب، سواء كان التنافس في الطاعة والتقرب إلى الله تعالى، أوفى أمور الدنيا كتحسين المركز داخل الجماعة.

وهذا التتافس يجب أن يكون أولا في الإطار المشروع؛ أي فيما يرضي الله تعالى ، وثانيا أن يكون بالوسائل المشروعة؛ أي بما يرضى الله تعالى .

وتعدُّ هذه القيمة من الأسباب الرئيسة المؤدية إلى تقدم الجماعة وارتقائها، والنظام الإسلامي بما فيه من قواعد وتوجيهات تضبط الجماعة وتوجهها، وبالتربية الإيمانية التي نشأ عليها الأفراد،والتي تستند على عقيدة صحيحة وسليمة،صان الجماعة ومنع عنها ظهور الانفعالات السلبية، التي قد تصاحب قيمة التنافس كالصراع الذي يولده التنافس، والغيرة المرضية، وانفعالات أخرى كالبغضوالكراهية والحقد،وغيرها من الانفعالات السلبية التي تدمر الجماعة، وتشتت كلمتها، وتبعثر جهودها.

#### د-قيمة المسؤولية:

الجماعة من خلال الأنشطة والبرامج الهادفة داخلها تكسب الفرد صفة المسؤولية وتجعله قادرا على تحملها، كما تدربه على القيادة أثناء ممارسته للنشاط الجمعي، ذلك أنَّ القيادة وتحمُّل المسؤولية شكل من أشكال المحافظة على النظام والطاعة داخل الجماعة، فالفرد من خلال الأدوار التي يمكن أن يلعبها داخل الجماعة، يتحتم عليه القيام بمسؤوليات محددة يفرضها عليه الدور، وتحددها مكانته داخل الجماعة، ومنه فالجماعة تتمي روح المسؤولية لدى أعضائها، وتدربهم على أدائها بشكل جيد وسليم، فجماعة الأسرة مثلا تحدد لأفرادها المسؤوليات المنوطة بهم كل حسب دوره، فمسؤولية الأب تختلف عن مسؤولية الأم، كما تختلف عن مسؤولية الإبن أو الإبنة وهكذا، وقد جاء النظام الإسلامي ليحفظ لكل عضو داخل جماعة الأسرة مثلا حقوقه وواجباته، بما يحفظ كيان الأسرة ويساهم في استقرارها، وحتى لا تتداخل المسؤوليات، ويختل التوازن داخل الأسرة، فجعلت القوامة بيد الرجل، إذ قال الله تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْض وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أُمُوالِهِم على الله المسؤولية (القوامة) التي سلَّمها الله للرجل والتي تعرف بمصطلح القيادة أيضا، لم تعط له حبا فيه ولا تشريفا له، و إنَّما للخصائص التي حباه الله بها، والتي تجعله قادرا على قيادة الأسرة، وعلى رعاية أفرادها، وتحتم عليه من خلال هذا الدور جملة من المسؤوليات، كمسؤولية النفقة ومسؤولية الرعاية والتوجيه والمراقبة وغيرها من المسؤوليات، وما كان ليعرفها أو يكتسبها ما لم يكن داخل جماعة الأسرة، التي جعلت منه أبا وحمَّلته مسؤوليات هذا الدور، ونفس الشيء بالنسبة للأعضاء الآخرين، فالكل مسؤول والكل سيسأل عن عمله: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَلَّنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ألهذا تعد الجماعة وسط حيوي وفعَّال لتعلُّم المسؤولية وتحمُّلها.

# <u>||</u> -طريقة تنظيم المجتمع:

تعتبر طريقة تنظيم المجتمع إحدى طرق الخدمة الاجتماعية، والتي عرَّفها "آرثر دانهام" بأنَّها: « تلك العملية الواعية من التفاعل الاجتماعي، وطريقة من طرق الخدمة الاجتماعية، تهدف إلى مقابلة الحاجات المتسعة، والمحافظة على حالة من المواءمة أو التوافق بين الحاجات والموارد في المجتمع، ومساعدة الناس على التعامل بفاعلية مع مشكلاتهم وأهدافهم بجماعتهم، على النمو و إيجاد مستوى من المشاركة والتوجيه الذاتي والتعاوني.  $^{8}$ .

ومن المنظور الإسلامي تعتبر طريقة تنظيم المجتمع، الطريقة التي تعتمد على مجموع الأحكام والقواعد التي جاء بها النظام الإسلامي، والتي تهدف إلى تنمية وتنظيم المجتمع وبنائه، بشكل يأخذ فيه بعين الاعتبار حاجات وموارد المجتمع، من أجل إقامة الحياة المتوازية التي تتجلى فيها خصائص الفطرة.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية .34.

<sup>2-</sup> سورة: الحجر، الآية. 92-93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- سوسن عثمان عبد اللطيف وأخريات: تنظيم المجتمع"أسس الممارسة المهنية"، القاهرة، 2008، ص.88،87.

# 1-طبيعة المجتمع في النظام الإسلامي:

المجتمع في النظام الإسلامي مجتمع متميز خصَّه الله بالرعاية والحفظ من كل ما يمكن أن يهدم كيانه، فهو كما قال عنه سيد قطب: « مجتمع متميز متفرد بنظامه الخاص، فهو مجتمع من صنع شريعة خاصة جاءت من لدن إله، فهذه الشريعة التي وجدت كاملة منذ نشأتها، غير متدرجة تدرُّجا تاريخيا، هذه الشريعة هي التي أوجدت هذا المجتمع، وأقامته على أسسه التي أرادها الله لعباده، وفي ظل هذه الشريعة تمَّ نمو المجتمع الإسلامي، ووجدت ارتباطات العمل والإنتاج والحكم، وقواعد الآداب الفردية والاجتماعية، ومبادئ السلوك وقوانين التعامل، وسائر مقومات المجتمع الخاصة، التي تحدد نوعه وترسم له طريق النمو والتطور .  $^{
m I}$  . وهو مجتمع يقوم على مجموعة من الأسس التي تحدد ملامحه وتصنع هويته، وتصون وحدته، وتعزز تماسكه، والتي تتمثل في:

#### أ-العقيدة الإسلامية:

العقيدة الإسلامية من الدعائم والمقومات ، التي وحدَّت أفراد المجتمع في السابق خاصة في عهد النبي-صلى الله عليه وسلم-، وجعلت الشرع الرباني يتغلُّب على الطبع الإنساني، "فلا إله إلاَّ الله " التي تعد القاعدة الأساسية في العقيدة الإسلامية، تقتضي عدم الخوف من أي شيء مهما كان نوعه أو شدته، فأفراد المجتمع يجدون في "لا إله إلا الله "عزتهم وكرامتهم التي تمنعهم من الذل والهوان والخوف،كما أنَّ هذه العقيدة قدَّمت الأفراد المجتمع تصورات ومفاهيم عن الكون والإنسان والحياة، والعلاقات التي تربط أفراد المجتمع بعضهم ببعض، والعادات والأعراف المنبثقة من فطرة الإنسان، فالعقيدة الإسلامية هي المحرك والمسير والموجه لحركة المجتمع، بها نجد مجتمعا آمنا خاليا من الجريمة ومن كل مظاهر الانحراف السلوكي التي تهدد استقرار وتقدم أي مجتمع،مجتمعا متماسكا متين الروابط، يسوده الحب والتعاون والإيثار ، مجتمعا لا يحقُّ له إلاَّ أن يكون موحدا، فغايته واحدة حدَّدتها عقيدته:

<sup>1-</sup> سيد قطب: نحو مجتمع إسلامي، مرجع سابق، ص.54.

وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاحْدُ، ورسوله واحد، ورسالته واحدة، وقبلته واحدة، فكانت النتيجة حتما أمة واحدة، إذ قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَندِهِ مَ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَناْ رَبُّكُمْ فَٱتَّقُونِ ﴿ إِنَّ هَا إِنَّ هَا ذِهِ ۚ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَاْ رَبُّكُمْ فَآعَبُدُونِ <sup>3</sup> **4 3** 

#### ب-العرف السليم:

تعتبر عادات وأعراف المجتمع إحدى السمات البارزة والمفردة له عن سائر المجتمعات،غير أنَّ هذه العادات والأعراف في المجتمع الإسلامي تتماشى مع العقيدة الإسلامية، وتحكمها الأحكام والتعاليم والضوابط الشرعية، التي تحددها وتضبطها، وتبعد الفاسد منها وتحاربه، وتثمن الصحيح والسليم منها، والذي لا يتعارض مع ما جاء به النظام الإسلامي، ذلك أنَّه إذا تركت هذه العادات والأعراف لأهواء الناس ورغباتهم، لنتج عن ذلك مجتمعا متباين الإتجاهات مختلف العادات، ليس فيه ما يميزه وما يعطيه الطابع الخاص به،أو ما يعرف بالعرف العام، والأصل في اعتبار العرف قوله تعالى : ﴿ خُدِ ٱلْعَفَّو وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرضَ عَن ٱلجَهِلِينَ ﴾ و "وهبة الزحيلي" في تفسيره لهذه الآية قال: « العرف وهو كل ماعرف شرعا وعقلا وعادة، من جميل الأفعال، وألوان الخير، وهذا النوع من الحقوق لا يقبل التسامح والتساهل، ويشمل كل ما أمر به الشرع، وكل ما نهى عنه من الأقوال والأفعال، والمأمورات والمنهيات معروف حكمها، مستقر في الشريعة موضعها، والقلوب متفقة على العلم بها، والفرد والجماعة مطالبان بمقتضى هذا الأمر.»5.

<sup>1-</sup> سورة: الذاريات، الآية. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: المؤمنون، الآية.52.

 $<sup>^{2}</sup>$ - سورة: الأنبياء، الآية.92.

<sup>4-</sup> سورة: الأعراف، الآية. 199.

 $<sup>^{2}</sup>$ وهبة الزحيلي: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ج $^{9}$ ، ط $^{1}$ ،دار الفكر المعاصر، بيروت، 1991، ص $^{2}$ .

فنجد الكثير من المصطلحات التي عرفت في الفقه الإسلامي مثل: "العادة محكّمة" والمراد منها: « الاستمرار على شيء مقبول للطبع السليم والمعاودة إليه مرة بعد أخرى، وهي المراد بالعرف العملي وهو مالا يكون مغايرا لما عليه أهل الدين والعقل المستقيم ولا منكرا في نظرهم.»1، وغيرها من العبارات التي تؤكد أنَّ العرف السليم المتماشي مع العقيدة الإسلامية والأحكام والتعاليم الإسلامية يؤخذ به،ويحكُّم في حياة الأفراد وشؤونهم، ويصبح الإلتزام بهذا العرف كالإلتزام بالقانون، والخارج عنه كالخارج عن القانون أيضا، ومن العادات والأعراف السائدة نجد التشديد على الاحتشام، وهذا ما جاء به القرآن الكريم إذ قال الله تعالى : وقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَّنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ الْحُنُمُرهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِينَ ۖ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِرِ ۚ أَوْ أَبْنَآيِهِرِ ۗ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِرِ ۗ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخْوَانِهِرِ ۗ أَوْ بَنِي أَخَوَاتِهِنَّ أَوْ نِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُّهُنَّ أَوِ ٱلتَّنبِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرّجَالِ أَو ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِّسَآءِ ۗ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ وكذا إلقاء التحية و إفشاء السلام ، وفي هذا نجد قول الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿ ﴿ وَأَيضًا نَجِدُ مِنَ الْعَرِفُ السَّائِدُ فِي الْمَجْتَمِعُ الْإِسْلَامِي إِكْرَام الجار والضيف وجعل لذلك ضوابط، فعن أبي شريح الكعبي أنَّ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليقل خيرا أو ليحمت، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليكرم جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليكرم خيفه،

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد الزرقا: شرح القواعد الفقهية، ط2، دار القلم، دمشق، 1989، ص.  $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: النور، الآية .31.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 86.

جائزته يوم وليلة، وخيافته ثلاثة أيام، فما كان بعد ذلك فمو حدقة ولا يعل له أن يثوي غنده حتى يحرجه 🌯 .

وهذه العادات والأعراف هي التي تصقل شخصية المجتمع الإسلامي، وتحدد ملامحه وتمنعه من الذوبان والتحلل في شخصيات غيره، فيتقمصها ويتخذ عاداتها وأعرافها نموذجا يحتذي به، فينسلخ عن ذاته وكينونته، التي جعلت منه خير مجتمع عرفته البشرية قاطبة، إذ قال الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن ٱلْمُنكَر وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ \* وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم \* مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتُرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

# ج- الأخلاق الكريمة والفضائل:

المجتمع في النظام الإسلامي مجتمع يقوم على الأخلاق، فكل الأخلاق الفاضلة التي تعرفها الفطر والعقول، ويسعد بسيادتها الأفراد والجماعات، قد أقرَّها النظام الإسلامي وأمر بها وحثُّ عليها، والذي يتلو كتاب الله تعالى، أو يقرأ أحاديث رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يرى أنَّ هذه الأخلاق والفضائل من المقومات الذاتية للمجتمع المسلم، وليست من الأعراض الطارئة عليه، ولا من الأمور الهامشية في حياته، فهي في القرآن من الصفات الأساسية للمؤمنين والمتقين،الذين لا يدخل الجنَّة غيرهم، ولا ينجو من النار غيرهم، ولا يسعد بالحياة الدنيا غيرهم، وهي في السنَّة من شعب الإيمان، لا يتم الإيمان إلاَّ بالتحلي بها. 3

ومادام الأساس الأول للمجتمع في النظام الإسلامي (العقيدة) ثابت، فهذه الأخلاق والفضائل ثابتة لا المصلحة ولا المنفعة تحركها وتسيرها، وبالتالي ليست آنية ولا صورية، والأفراد الذين

 $<sup>^{-1}</sup>$  مالك بن أنس، مرجع سابق، ص.710.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 110.

 $<sup>^{-1}</sup>$ يوسف القرضاوي: ملامح المجتمع المسلم الذي ننشده، ط $^{-1}$ ، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2001،  $^{-1}$ ، ص $^{-1}$ 

يتصفون بهذه الأخلاق لا يعرفون ما يعرف بالسلوك الإدعائي، كما أنَّ هذه الأخلاق والفضائل التي ذاع صيتها في الأفق وظهرت آثارها في السلوك والمعاملات، هي التي جعلت الكثير من المجتمعات في عهد الفتوحات الإسلامية تدخل في الإسلام دون قتال أو حرب.

وهذه الأسس والمقومات هي التي جعلت المجتمع في النظام الإسلامي يتميز بأنَّه: 1

## أ:مجتمع متكافل ومتعاون:

يتميز بالتكافل الذي يقوم على أساس أنَّ أفراده وحدة واحدة متعاونون ومتحابون، يساند بعضهم بعضاعلى مصاعب الحياة وفي مواجهة الأزمات.

## <u>ب:مجتمع التناصح:</u>

كذلك يتميز بخاصية التناصح، فكل فرد يؤمن أنَّ من تمام الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وأنَّ المسلم مرآة أخيه، وأنَّ من صفات المؤمن التناصح، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لقوله تعالى: و وَالمُوْمِنُونَ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَلَنهي عَن المنكر، لقوله تعالى: و وَالمُولِمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَلَيْهُونَ عَنِ المُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَ أُولَتِبِكَ سَيْرَحُمُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَا مَن عَن اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَا اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَا اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَا اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَاللهُ اللهُ ال

## <u>ج-مجتمع عالمي:</u>

من المميزات التي تميز المجتمع في النظام الإسلامي عن سائر المجتمعات الأخرى أنّه مفتوح لكل البشر، فهو مجتمع يؤمن أنَّ دعوته عالمية جاءت رحمة إلى الناس كافة، قال تعالى: في قُل يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَيْ مُسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَنه إِلَا هُو يُحْي ويُمِيتُ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِي ٱلْأُمِّي ٱلْأُمِّي ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِه عَلَيْ إِلَيْهُ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِي ٱلْأُمِّي ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ عَلَيْ إِلَيْهُ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِي ٱلْأُمِّي ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ عَلَيْ إِلَيْهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِي ٱلْأُمِّي ٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ عَلَيْ اللَّهُ وَكَلْمَتِهِ اللهِ اللَّهُ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِ اللَّهُ وَلَسُولِهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَكَلْمَتِهِ اللَّهُ وَكُلْمَتِهِ اللَّهُ وَلَسُولِهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّيِ اللَّهُ وَلَسُولِهِ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللّهِ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَلَسُولِهِ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

 $<sup>^{1}</sup>$  حمد نجيب أحمد أبو عجوة: المحتمع الإسلامي دعائمه وآدابه في ضوء القرآن الكريم، ط1، مكتبة مدبولي، القاهرة،  $^{1}$  عمد  $^{1}$  مل  $^{1}$  مكتبة مدبولي، القاهرة،  $^{1}$  1999، ص. 34.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 71.

وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَّتَدُونَ ﴿ ﴿ ﴾ دون وضع للاعتبارات العارضة أوالجانبية كالجنس أو اللون أو اللغة .

## 2-الحقائق الأساسية التي تعمل طريقة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي في إطارها:

من يقرأ سيرة النبي-صلى الله عليه وسلم-يجد أنّه كان يراعي طبيعة المجتمع الذي يدعو إليه، فمن باب الفقه بالواقع كان يوصي صحابته الكرام قبل بعثهم إلى مختلف الأمصار بوصايا مختلفة عن بعضهم البعض، وهذا لاختلاف المناطق التي سيرسلون إليها، ولمراعاته-صلى الله عليه وسلم-لخصوصية تلك المجتمعات، ولعلمه بإمكاناتها ومواردها وتقديرا لواقعها، كما كان النبي-صلى الله عليه وسلم-يخاطب الناس على حسب أفهامهم ودرجات وعيهم، ويكلفهم حسب استطاعتهم وحالتهم في المنشط والمكره، وكان يراعي طبيعة المجتمع في دعوته، فنجده-عليه الصلاة والسلام-مراعاة منه لطبيعة المجتمع المكي الذي يعظم أمر الكعبة، لم يعد بناء الكعبة من جديد، فعن عائشة-رضي الله عنها-قالت: قال النبي-صلى الله عليه وسلم-: إيا كما يشه لولا قومك محديث محدهم بكفر (وفيي رواية بجاهلية) لنقضت المكعبة فبعلت لها بابين: بابم يحدل الناس، وبابم يخرجون في. فكلمة الولا قومك" خير دليل على مراعاته صلى الله عليه وسلم-لخصوصية المجتمع، وغيرها من الأحاديث التي نستنتج منها الحقائق الأساسية التي يجب مراعاتها في طريقة تنظيم المجتمع، والمحتمع، والمحتمع، والمحتمع، والمحتملة في:

## أ-خصوصية المجتمع:

ويتم مراعاة هذا العنصر من خلال اعتبار المجتمع كيان متميز له خصائصه وهويته ومقوماته،التي تحافظ على وجوده وتسهم في بقائه متفردا، والتي ذكرت بالتفصيل في عنصر طبيعة المجتمع في النظام الإسلامي، والمتمثلة في العقيدة الإسلامية، والعرف السليم الذي يتماشى مع هذه العقيدة والأحكام الإسلامية، وأيضا الأخلاق الإسلامية، فهذه المقومات هي

<sup>1 -</sup> سورة: الأعراف، الآية. 158.

<sup>2-</sup> ابن حجر العسقلاني، ج1، كتاب العلم، مرجع سابق، ص. 224.

التي تكون شخصية المجتمع، أوما يعرف في القانون بالشخصية المعنوية، والتي تحول دون ذوبان وانصهار المجتمع في قوالب أخرى لا تحاكي هويته، وذلك حتى في أحلك الظروف كالإحتلال والغزو مثلا، فما حافظ على هوية المجتمع ووحدته وتماسك أفراده إلا هذه المقومات، التي إن فقدت، فقد المجتمع ككيان مستقل متميز.

#### ب-إمكانات المجتمع:

وذلك من خلال حصر الإمكانات المتاحة والكامنة للمجتمع، لأنَّ معرفة إمكانات المجتمع وما يستطيع فعله، يعدُّ جزء مهم في نجاعة الخدمات المقدمة، وفي إحداث التغيير المنشود في المجتمع، وهذا لايتم إلاَّ من خلال تقبل المجتمع من طرف المنظم الاجتماعي بالصورة التي هو عليها، وبما يملكه من إمكانات، وليس بما يجب أن يكون عليه، أوبما من المفروض أن يملكه من إمكانات.

#### ج-موارد المجتمع الفعلية:

تنظيم المجتمع والعمل على حل مشكلاته، يعتمد على تحديد موارده بالضبط، وهذا لا يتم إلاً من خلال الدراسة الجادة والمتعمقة للمجتمع، التي تضمن لنا حلول واقعية، وإجراءات ميدانية فعلية، بعيدة كل البعد عن التزييف والوعود الخيالية التي لا يمكن لها أن تتحقّق، لأنّها لم تأخذ موارد المجتمع بعين الحسبان.

## 3- استراتيجية خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي:

من خلال مراعاة خصوصية و إمكانات وموارد المجتمع حرص النظام الإسلامي على تقديم خدمة اجتماعية شاملة ومثمرة، بعيدة عن العشوائية والارتجال، تتعلق بتنظيم المجتمع، والمتمثلة في مجموعة الخدمات التالية التي أوجد لها آليات تحقيقها، وهذا ما يوضحه الجدول التالى:

# جدول رقم 09 تحليل محتوى القرآن الكريم (خدمة تنظيم المجتمع)

## فئة الموضوع: خدمة تنظيم المجتمع

الغطل الرابع التدخل المصني للخدمة الاجتماعية فيي النظام الإسلاميي

| النسبة المئوية | التكرار | وحدات التحليل                                 | رقم الوحدة |
|----------------|---------|-----------------------------------------------|------------|
| %20.06         | 62      | حفظ الأمن                                     | 1          |
| %27.83         | 86      | التعاون والتكافل                              | 2          |
| %13.91         | 43      | التنظيم المؤسسي للمجتمع                       | 3          |
| %21.68         | 67      | تنظيم العلاقات داخل المجتمع                   | 4          |
| %16.50         | 51      | خلق مناخ عام صالح(الأمر<br>بالمعروف والنهي عن | 5          |
|                |         | المنكر ،سد الذرائع)                           |            |
| %100           | 309     | المجموع                                       |            |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أن أكبر نسبة تتواجد عند الوحدة رقم 02 المتعلقة بالتعاون والتكافل وذلك بنسبة 27.83 % ، مقابل الوحدة رقم 04 المتعلقة بتنظيم العلاقات داخل المجتمع بنسبة 21.68% وهيا نسبة مساوية للوحدة رقم 01 المتعلقة بحفظ الأمن (20.06%) التأتي في الأخير الوحدة رقم 03 المتعلقة بالتنظيم المؤسسي للمجتمع بنسبة 13.91%.

فمن خلال هذا الجدول نلاحظ انَّ النظام الإسلامي حرص من باب تنظيم المجتمع على تواجد التعاون والتكافل في المجتمع في المقام الأول باعتباره الأرض الخصبة لباقي الوحدات الأخرى، فلقد أقام المجتمع على أساس التكافل، ونظَّم علاقاته بناء على المودة والتراحم، فأشاع بين أفراده روح الإيثار والأخوة الإنسانية، التي تعتبر القاعدة الصلبة لانتشار التكافل والتعاون بين أفراد المجتمع، وقد أمر الله سبحانه وتعالى بالتكافل في الكثير من الآيات، فمثلا نجد قوله تعالى : ﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلا تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْعاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً وَبِذِى القُرْبَى فمثلا نجد قوله تعالى : ﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهُ وَلا تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْعاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً وَبِذِى الْقُرْبَى

وَٱلْيَتَنِمَىٰ وَٱلْمَسَاكِين وَٱلْجَارِ ذِي ٱلْقُرْيَىٰ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱبْن ٱلسَّبِيل وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ أُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَحِبُ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَقُولُه اللَّهُ لَا يَعْفُونُ اللَّهُ لَا تَعْفُولًا اللَّهُ لَا تَعْفُولًا اللَّهُ لَا تَعْفُولًا اللَّهُ لَا يَعْفُولُوا لَهُ إِنَّا لَا عَلَا لَا تَعْفُولًا لَهُ إِنَّا لَا عَلَا لَهُ عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَمُ إِنَّ اللَّهُ لَا عَلَيْكُمُ أَلَّ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَّا إِلَّا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِهُ عَلَا عَلَّا عَلَا إِسْرَ عِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنِمَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاس حُسْنًا وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنكُمْ وَأَنتُم مُّعْرضُونَ ﷺ 2، وقوله أيضا: ﴿ ... وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴿ وَفِي السنَّةِ النبويةِ الشريفةِ نجد أيضًا الكثير من الأحاديث التي تدعوا إلى التكافل والتعاون، مثل قول النبي- صلى الله عليه وسلم- : ﴿ المسلم أخم المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه، من كان فيى حاجة أخيه، كان الله فيى حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه بما كربة من كربد يوم القيامة 4.

وجعل النظام الإسلامي للتكافل مجموعة من الروافد، منها ما كان على وجه الإلزام والحق كالزكاة، إذ قال الله: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ هُ وأيضا قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أُمُواهِمْ حَقٌّ مَّعْلُومٌ ﴾ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ۞ ۞ ، ومنها ما كان من باب النطوع كالصدقة، إذ قال الله: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَٱللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ عَلَى أَن وقوله:

<sup>1-</sup> سورة: النساء، الآية. 36.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: البقرة، الآية. 83.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: المائدة، الآية. 2.

 $<sup>^{-4}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، ج $^{-1}$ ، مرجع سابق، ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة: النور، الآية. 56.

<sup>6-</sup> سورة: المعارج، الآية.24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- سورة: البقرة، الآية. 245.

وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُّوالَهُمُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةِ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَعَاتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَّمْ يُصِبَّهَا وَابِلٌ فَطَلُّ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عِلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ ع

والتكافل في النظام الإسلامي ليس قاصرا على أحوال المعيشة المادية فقط، بل عاما شاملا يدخل في المجالات التالية: 2:

أولا:المجال الخلقي:ففي المجال الخلقي اعتبر المجتمع الإسلامي مسئولا عن صيانة الأخلاق العامة، وأوجب على من يرى المنكر أن يبذل جهده في إزالته، والحيلولة دون وقوعه، وطالب أن يأخذ الناس على العابثين والمخربين، لأنَّهم إذا تركوهم وما أرادوا، هلكوا جميعا، ولم يعتبر ذلك تدخلا في الحريات الشخصية، لأنَّ الفساد الخلقي يأتي على بنيان الأمة من القواعد، بل جعل ذلك رقابة واعية للحفاظ على المجتمع، وحديث السفينة الذي أخبرنا عنه النبي- صلى الله عليه وسلم- خير دليل على هذا النوع من التكافل.

<u>ثانيا:مجال العبادات:</u>في مجال العبادة شرع طاعات وعبادات يقوم بها المجتمع ويحافظ عليها بمجموعه-فروض الكفاية وسننها- مثل صلاة الجنازة، فإنَّ الميت إذا مات وجب على المجتمع غسله وتكفينه والصلاة عليه ودفنه، بحيث لو تخلَّى الناس عن ميت ولم يقم عليه أحد بما ذكر، أثم الجميع، ومثل ذلك إقامة الجماعة في الصلوات الخمس، و إقامة الجمعة كل أسبوع، وصلاة العيد، وغير ذلك من التشريعات التي جعلها على المجتمع، يتكافل فيها ويقوم بأدائها كأي عمل من أعمال الحياة الاجتماعية، والتي تزيد من تماسك المجتمع، وتقوي العلاقات بين أفراده، وتساهم في وحدته -وحدة الشعور والهدف والمصير -وتكاتفه. ثالثا: مجال السياسة والمسؤوليات: وفي مجال السياسة والمسؤوليات، قرَّر أنَّ لكل فرد مقيم على أرض الدولة حقه السياسي، وأعطاه حق المراقبة والنصح لكل فرد وليا كان أم مولى، حاكما أو محكوما، وما ذلك إلاّ لأنَّ كل فرد مسئول عن مستقبل الأمة، لعموم قول النبي-

<sup>1-</sup> سورة: البقرة، الآية. 265.

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد العال أحمد عبد العال:التكافل الاجتماعي في الاسلام،هبة النيل العربية،القاهرة، 2002،ص ص $^{-1}$ 

صلى الله عليه وسلم- : ﴿ أَلَا كَلَكُم رَاعِ وَكَلْكُم مسئول عن رعيته ﴾ أ، والمجتمع متضامن مشترك في تأييد السياسة الرشيدة، ومطالب بالإنكار عند الفساد والانحراف، عن طريق الجادة والصواب في سياسة الأمور. 2

\* من خلال الجدول رقم 09 وجدنا أن ثاني نسبة كانت عند الوحدة رقم 04 المتعلقة بتنظيم العلاقات داخل المجتمع بنسبة 21.68% ، فلقد سعى النظام الإسلامي جاهدا إلى إقامة مجتمع سليم متماسك وثيق العرى، وهذا من خلال تنظيم العلاقات بين أفراده، لتشد بنيان المجتمع وترص صفوفه، ذلك أنَّ المجتمع ما هو إلا مجموعة من العلاقات تربط بين أفراده، لتكون لنا نسيجا صلبا متماسكا، وخدمة المجتمع تحتاج إلى قاعدة صحيحة متينة، تنطلق منها هذه الخدمات بشكل عفوي لاإكراه فيه، والعلاقات والأواصر الوطيدة والمتينة هي الأرض الخصبة التي تقوم عليها هذه الخدمات ، ومن أجل هذا حرص النظام الإسلامي على توفر مجموعة من الدعائم تقوم عليها هذه العلاقات، لتحفظ بقاءها واستمرارها في المجتمع، وحتى لا تحكمها المصلحة فترتبط بها وجودا وعدما، وهذه الدعائم والأسس التي تميز المجتمع في النظام الإسلامي عن باقي المجتمعات فيما يخص جانب العلاقات هي:

## أولا-الأخوة:

العلاقات التي تكون الأخوة أساسها، بعيدة كل البعد عن العصبية التي نبذها النبي -صلى الله عليه وسلم- وأمر بتركها، والمقصود بالأخوة هي أخوة الدين، ذلك أنَّ رابط الدين أقوى من كل الروابط، تزول أمامه كل العقبات والمثبطات، ولقد أكَّد الله تعالى على وجود هذا الرابط بين المؤمنين، إذ قال: إنَّمَا ٱلمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُرٌ وَاتَّقُواْ ٱللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ فَي اللهُ مَعْنَى المؤمنين، إذ قال: و وَاللهُ عَلَي وَاللهُ وَاللهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ اللهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ اللهُ لَعَلَّكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ لَعَلَّكُمْ وَوَله تعالى: و وَاللهُ تعالى: و وَاللهُ تعالى: و وَالله تعالى: و وَالله تعالى: و وَاللهُ عَالَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

 $<sup>^{-1}</sup>$  مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{-1}$ ، مج $^{-1}$ ، كتاب الإمارة، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>. 177.</sup> عبد العال أحمد عبد العال، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> سورة: الحجرات، الآية. 10.

<sup>4-</sup> سورة: التوبة، الآية. 71.

الدين توجب نصرة الأخ لأخيه ظالما أومظلوما، وذلك بإعانته على الخير، ومنعه من الشر والظلم، كما جاء في حديث النبي – صلى الله عليه وسلم – فعن جابر بن عبد الله قال: والظلم، كما جاء في حديث النبي و علام من الأنصار، فناحى المماجر أو المماجرون يا المتاجرين، وناحى الأنصاري يا الأنصار، فخرج رسول الله حلى الله عليه وسلو فقال المماجرين، وناحى الأنصاري يا الأنصار، فخرج رسول الله عليه الله عليه وسلو فقال ماهذا حموى الجاهلية، قالوا لا يارسول الله، إلا أنَّ علامين اقتتلا، فكسع أحدهما الآخر، قال: فلا بأس، ولينصر الرجل أخاه ظالما أو مظلوما ،إن كان ظالما، فلينهم فإنَّه له نصر، وإن كان مظلوما، فلينصره أن وقول النبي –صلى الله عليه وسلم –: والمسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه، من كان فيى حاجة أخيه، كان الله فيى حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه بما كربة من كرب يوم القيامة أق.

فرابط أخوة الدين يقرب المسافات، ويوحد الوطن، ويلم الشمل، ويزيد من قوة الترابط.

#### ثانيا -المساواة:

<sup>.138–137.</sup> صلم بن الحجاج النيسبوري، مج 8، ج16، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ مرجع نفسه، ص.126.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 1.

ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ۞ أَهُ أَنْ والمقياس الوحيد للتمايز هو التقوى، إذ قال الله : ﴿ يَئَا يُهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَلَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ ﴿ وَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَلَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ﴿ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكُمْ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ فالمساواة تجعل من العلاقات قوية لا شيء يعكر صفوها.

#### ثالثا -التسامح:

حيث يعدُّ من دعائم وأسس العلاقات الجيدة، لأنَّ الحقد والضغينة أساس هدم العلاقات بين الأفراد، و إن قامت فالهدف من ورائها تحقيق مصلحة مرجوة، والله تعالى يحثُّ على العفو، إِذْ قَالَ : ﴿ ... فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ وَعَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يَحُبُّ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ مَا مَا وَقُولُهُ الْمُ قَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال أيضا: ﴿ خُدِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهْلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الذي يقيم علاقاته على أساس التسامح هو مجتمع مطمئن يعيش في سلام، فهو بالتسامح حصَّن نفسه من النعرات القبلية، ومن المطالبة بالثأر، وأقام سدًا منيعا يحول دون انتشار الإنتقام وتفشيه بين أفراده، هذه الظاهرة التي لها آثار وخيمة على المجتمع، فقد يخرب الاقتصاد بدافع الإنتقام، ويهدد أمن المجتمع بالقتل والإرهاب بدافع الإنتقام أيضا، فالتسامح مطلب أساسي لإقامة علاقات وطيدة وأواصر متينة، تشيع الاستقرار والطمأنينة داخل المجتمع.

#### رابعا -العدل:

العلاقات التي يكون قوامها العدل، تكون سببا في شعور أفراد المجتمع بالرضا والسكينة، فإذا توفَّر هذا الأساس،اطمأنَّ كل فرد في المجتمع على حقه، أنَّه لن يضيع لسبب من الأسباب، وأنَّه لن يظلم، ولعظمة وقيمة هذا الأساس نجد الكثير من الآيات تدعوا وتحثُّ على التمسك

<sup>1-</sup> سورة: الحج، الاية. 5.

<sup>2-</sup> سورة: الحجرات، الآية.13.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: الشورى، الآية. 40.

<sup>4-</sup> سورة: الأعراف، الآية. 199.

به، فنجد قول الله تعالى : ﴿ \* يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ أَن يَكُنَ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أُولَىٰ بِمَا فَلَا تَتّبِعُوا ٱلْمَوَىٰ أَن تَعْدِلُوا أَنفُسِكُمْ أَو اللّهُ تَعْرِضُوا فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ فَقُولُه سَبِحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلّّذِينَ وَاللّهُ وَان تَلُورًا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَقُولُه سَبِحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلّذِينَ اللّهَ عَدِلُوا هُو اللّهُ وَان تَلْوَرُا قَوْمِ عَلَىٰ أَلّا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُو اللّهُ وَاللّهُ أَولَى اللّهَ عَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَمْرَ رَبِّي اللّهِ سَلِي اللّهُ عَلَيْ اللّهَ عَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَمْرَ رَبِّي اللّهَ عَبُولُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَبِيرًا لِللّهُ وَاللّهِ مُسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ فَي وَولِه أَيْصُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلّ مَسْجِدٍ وَآدْعُوهُ مُخْلِصِينَ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْفَى وَيَنْهَىٰ عَنِ مَنْ اللّهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْفَى وَيَنْهَىٰ عَنِ وَيُعْمُمُ وَلَا أَنْهُولُ أَلْمُنَا وَ وَٱلْمُنصَرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ فَى اللّهُ مَنْ وَاللّهُ وَالْمُ حَسَانِ وَإِلْمُ اللّهُ مَا لَاللّهُ مَا لَاللّهُ مَا لَا لَكُونُ وَلَوْلُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَعَلّهُ مُلُونَ فَي وَاللّهُ مُؤْلِولُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُمْ لَعَلّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمْ لَعَلّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّ

وهذا الأساس في العلاقات هو الذي حبب الغير في دين الإسلام، وجعلهم يدخلون فيه أفواجا بدون قتال أو إكراه، كما أنّه أساس قيام المجتمع، فالظلم ما شيّد يوما مجتمعا، وإن وجد فهو مؤشر انهيار هذا المجتمع وسبب هلكه، وهناك حكمة تقول:"إنّ الله يقيم الدولة العادلة و إن كانت مسلمة ".

#### خامسا-التعاون:

إذ قال الله تعالى: إلى الله تعالى: إلى الله تعاونُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقُوىٰ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُواْ اللهَ اللهِ قال الله تعالى: الله تعالى: ألله شديدُ الْعِقَابِ ألى الله النظام الإسلامي بما جاء به من أحكام وقواعد، حرص على إقامة علاقات أساسها التعاون، ونبذ الأنانية وكل ما يشيع فكرة "نفسى نفسى "،

<sup>135.</sup> سورة: النساء، الآية.

<sup>2-</sup> سورة: المائدة، الآية.8.

<sup>3-</sup> سورة: الاعراف، الآية. 29.

<sup>4-</sup> سورة: النحل، الآية.90.

<sup>5-</sup> سورة: المائدة، الآية.2.

فالتعاون يعزز العلاقات بين الأفراد، ويقوي التعاطف في المجتمع، فالكل مستعد لأن يقدم ما يستطيع إن استدعت الحاجة لذلك، وهذا ما يزيد من قوة ووحدة المجتمع.

\* كما وجدنا من خلال تحليلنا لمحتوى القرآن الكريم في الجدول رقم 07 المتعلق بخدمة تنظيم المجتمع أنَّ الوحدة رقم 01 المتعلقة بحفظ الأمن جاءت بنسبة 20.06% ، فالأمن من النعم التي حبى الله بها المجتمعات، إذ قال تعالى: ﴿ الَّذِى َ أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن عُولِ فَي المستوى الداخلي والخارجي، فأوجد مجموعة من الأحكام التي تحفظ كلا الجانبين، فعلى المستوى الداخلي شرَّع أحكاما لأمن وحماية النفوس والأعراض والأموال،وفي حالة انتهاكها شرَّع أيضا عقوبات رادعة كحد الردة والحرابة والقصاص وحد السرقة والقذف ،أمًا على المستوى الخارجي، فقد أمر بإعداد القوة لحماية أمن المجتمع من أي اعتداء خارجي، فقد قال الله: ﴿ وَأُعِدُوا لَهُم مَا الشَّتَطَعْتُم مِّن فُوقٍ وَمِن رِبَاطٍ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ، عَدُوً اللّهِ وَعَدُوكُمْ ... ﴾ ، وأمر بالجهاد في حالة وقوع الاعتداء لحماية الأرواح والممتلكات، وصيانة أمن المجتمع، وحثُ أفراد المجتمع على العمل بجد والإنتاج لتحقيق الاكتفاء الذاتي، لأنَّ أمة غذاؤها واحتياجاتها الأساسية بيدغيرها، أمنها واستقرارها في خطر، بل مستقبلها مرهون بيد غيرها. والمساسية بيدغيرها، أمنها واستقرارها في خطر، بل مستقبلها مرهون بيد غيرها. والمساسية بيدغيرها، أمنها واستقرارها في خطر، بل مستقبلها مرهون بيد غيرها. والمساسية بيدغيرها، أمنها واستقرارها في خطر، بل مستقبلها مرهون بيد غيرها.

\* لتليها الوحدة رقم 05 المتعلقة بخدمة خلق رأي عام صالح بنسبة 16.50%، حيث تعمل طريقة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي على خلق مناخ عام صالح، إدراكا منها أنَّ الأفراد بحاجة إلى وسط جيد ليتفاعلوا فيما بينهم، وسط يحثُ على الفضيلة ويسعى لنشرها، وينبذ الرذيلة ويحاربها، فهي تعمل على إحياء وتقوية الضمير الجمعي للمجتمع، حتى يجد من يريد أن يقول خيرا أو يفعل الخير، من يشجعه ويأخذ بيده، ويشعر المسيء فيه بذنبه

<sup>-1</sup> سورة: قريش، الآية. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الأنفال، الآية.60.

<sup>3-</sup> جمال الدين عطية، مرجع سابق، ص.157.

وبقبح ما يقول أو يفعل، فيخجل من الإجهار به، لأنّه يعلم سلفا أنّ ما قاله أو فعله محظور في عرف المجتمع، والرأي العام يناهض هذا الفعل، ولتكوين وخلق مناخ عام صالح عمد النظام الإسلامي إلى الإجراءات التالية:

## أولا- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

هذا الإجراء الذي أكّد عليه النظام الإسلامي، وأخبرنا الله تعالى أنّه كان من صفات رسوله الكريم - صلى الله عليه وسلم - إذ قال في محكم تنزيله : ألّذين يَتّبِعُونَ الرّسُولَ النّبِيّ اللّهُمِيّ اللّهُمِيّ اللّهُمِيّ اللّهُمِيّ اللّهُمُ الطّيّبَتِ وَمُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ النّحَرَيْةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ اللّهُمُ الطّيّبَتِ وَمُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيثَ وَيضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيثَ وَيضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ أَلْخَبِيثِ وَيَضَعُوهُ وَتَسْعُوهُ وَيَصَرُوهُ وَتَصَرُوهُ وَتَصَرُوهُ وَتَسْعُوهُ عَنْهُمْ إِللّهِ اللّهِ تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ اللّهِ اللّهِ تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ اللّهُ اللّهِ تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَوْ ءَامَلَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ ءَامَلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ ءَامَلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ ءَامَلَ اللّهُ وَلَوْ ءَامَلَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ الل

كما جعله من صفات عباده المؤمنين، الذين باعوا لله أنفسهم وأموالهم لينالوا جنته، إذقال الله تعالى : ﴿ \* إِنَّ ٱللهُ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأُمُوا هُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُعَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُعَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُعَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُعَتَلُونَ وَيُعَتَلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَيُعَلِّلُونَ وَلِي لَعَلَى اللهِ وَاللَّهُ وَلَّالِكُ وَلَاكَ هُونَ وَلِي لَعَلَى اللّهِ وَاللّهُ وَلَا لِلْكَ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَا لِلْكُونَ وَلِكُ وَلِكَ وَلِكَ وَلِكَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلَا لِلْكُونُ وَلِلْكُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُونُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُونَ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُونَ وَلِي لَلْكُونَ وَلِي لَلْكُونَ وَلِي لَلْكُونُ وَلِي لَا لِنَالِهُ وَلِي لِلْكُ وَلِي لِلْكُونَ وَلِي لِلْكُونُ وَلِي لِللّهُ وَلِي لِلْكُولُونَ وَلِي لِللْكُونَ وَلِي لِلْكُونَ وَلِي لِلْكُونُ وَلِي لِلِكُ وَلِي لِلْكُونُ وَلِي لِلْكُونَ وَلِولُونَ وَلِي لِللْكُونُ و

<sup>1 -</sup> سورة: الأعراف، الآية .157.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .110.

ٱلتَّنِيِبُونَ ٱلْعَبِدُونَ ٱلْحَنمِدُونَ ٱلسَّيِحُونَ ٱلرَّكِعُونَ ٱلسَّجِدُونَ ٱلْاَمُونَ السَّجِدُونَ ٱلْاَمُونَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَالْمُوالَى الْمُوالَى الْمُوالَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللْمُولَ

كما جعل النظام الإسلامي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرضا كفائيا، حيث أوجب على المجتمع أن يكون من بينه من يدعوا إلى الخير ويحثُ عليه، وينكر كل فعل قبيح حرَّمه الدين، ويسعى جاهدا إلى تغييره، إذ قال تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَالَّمُونَ بِٱلْمُونَ بِٱلْمُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ 2، وقوله: ﴿ لَيْسُوا سَوَآءٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةٌ قَابِمَةٌ يَتْلُونَ ءَايَتِ ٱللهِ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ يُؤمِنُونَ بِٱللهِ وَالْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱللهِ عَنْ المُنكرِ وَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَتِهِكَ مِنَ ٱلصَّلُوةَ وَءَاتَوُا الصَّلُوةَ وَاللهِ أَنْ الْمُنكِرُ وَيَلِّهِ عَيْبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ 4.

وفي هذا نجد قول ابن تيمية: « وفي الجملة فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية، فإذا غلب ظنه أنَّ غيره لا يقوم به، تعيَّن عليه ووجب عليه مايقدر عليه من ذلك، فإنَّ تركه كان عاصيا لله ورسوله، وقد يكون فاسقا وقد يكون كافرا »5.

وفي حالات يكون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض عين، على كل فرد رأى منكرا أو فسادا في الأرض أن ينهى عنه،ويسعى لتغييره بما يستطيع، وهذا مصداقا لقول الرسول صلى الله عليه وسلم – فعن أبي سعيد الخدري – رضي الله عنه – قال: إسمعت رسول الله – ملى الله عليه وسلم – يقول: من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة: التوبة، الآية .111-111.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .104.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .113 $^{-114}$ 

<sup>4-</sup> سورة: الحج، الآية .41.

<sup>5-</sup> بدر الدين أبي عبد الله محمد بن على الحنبلي: مختصر فتاوي ابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، 1949، ص. 581.

هإن له يستطع هبهابه، وخلك أخعهم الإيمان ها، وأيضا عن أبي سعيد الخدري- رضي الله عنه-عن النبي-صلى الله عليه وسلم-قال: ﴿ إِيَّاكُم والجلوس هيى الطرقات، هقالوا الله عنه مبالسنا بد نتحدث هيما، هقال رسول الله صلى الله عليه وسلو- : يارسول الله ما لنا من مبالسنا بد نتحدث هيما، هالوا: وما حتّ الطريق يارسول الله؟ قال: هإذا أبيتم إلا المبلس، هأعطوا الطريق حقّما، قالوا: وما حتّ الطريق يارسول الله؟ قال: عنى البحر، وكهم الأخلى، وردّ السلام، والأمر بالمعروض، والنميي عن المنكر هي ولعظم هذا الأمر ومكانته في النظام الإسلامي، لما له من دور في نتظيم المجتمع وتقويم سلوك الأفراد والجماعات، فإنّ الفرد ليسأل عنه يوم القيامة، ففي الحديث القدسي عن أبي سعيد الخدري قال : ﴿ سمعت رسول الله عليه الطلة والسلام يقول: إنّ الله ليسأل العبد يوم القيامة، حتى يقول: ما منعك إذا رأيت المنكر أن تنكره ه. .

ويعتبر هذا الإجراء من أهم ما يدعوا إلى خلق مناخ عام صالح، وإن لم يؤخذ بهذا الإجراء شاعت الفاحشة والفساد في المجتمع، وكانت سبب هلاكه، وفي القرآن الكريم نجد أنَّ بنو إسرائيل لعنوا، لأنَّهم عطَّلوا هذا الإجراء، وركنوا إلى أصحاب المعاصي والذنوب، بل واتخذوهم أولياء من دون الله، إذ قال الله: ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَالِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ كَانُواْ لا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكِ فَعَلُوهُ لَيْسَن مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ ترك كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلُّونَ اللهِ يَقَالُونَ لَيْسَمَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ ترك كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلُّونَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ لِيَالَّهُ وَالْكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴾ ولَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ ولَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ لِيَّا اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ ولَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ . اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ ولَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ . إللهُ إِللَّهُ وَالنِّي وَمَا أُنزلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِقُونَ فَي قَوْدَ كَانُواْ يُؤُمِنُونَ . إللَّهُ وَالنِّي وَمَا أُنزلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِقُونَ فَى وَمَا أُنزلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِقُونَ فَي وَمَا أُولُونَ الْعَدُونَ اللهَ عَلَيْهُمْ وَلَيْهُمْ وَلَيْهُمْ وَلَوْلَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَى الْمَالِهُ مَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>1-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص.64.

<sup>-2</sup>مرجع نفسه، ص-2

 $<sup>^{-3}</sup>$  عصام الدين الصبابطي: صحيح الأحاديث القدسية، ط $^{-3}$ ، دار الحديث، القاهرة، 1999، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> سورة: المائدة، الآية .78-81.

وأكَّد حديث النبي- صلى الله عليه وسلم- هذا الأمر، فعن ابن مسعود- رضي الله عنه-قال: ﴿ قَالَ رَسُولَ الله - حلى الله عليه وسلم-: إنَّ أوَّل ما حيل النقص على بنيي إسرائيل، أنَّه كان يلقى الرجل فيقول: ياهذا اتى الله ودى ما تصنع فإنَّه لا يحل لك، ثو يلقاه من الغد وهو على حاله، فلا يمنعه ذلك أن يكون أكيله وشريبه وقعيده، فلمَّا فعلوا ذلك خرب الله قلوب بعضم ببعض، ثمَّ قال: (الآيات السابقة الذكر 78-81 من سورة المائدة)، ثمَّ قال: كلاً والله لتأمرن بالمعروف، ولتنمون عن المنكر، ولتأخذن على يد الظالم ولتأطرنه على الدي أطرا، ولتقصرنه على الدي قصرا ، أو ليضربنَّ الله بقلوب  $^{1}$ بعضكم على بعض ، ثمَّ ليلعنكم كما لعنهم  $^{1}$ 

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أمر عظيم، وله دور بارز في التغيير وتوفير المناخ الصحي الصالح، إلا أنَّه قد لا يؤدي الأمر المرجو منه ويفقد فاعليته، إذا لم نراع شروط  $^{2}$ التصدي للمنكر، والتي أجملها العلماء في الأمور التالية:

کے لا بد أن يكون منكرا، وهو ما كان محظور الوقوع في الشرع.

🗷 أن يكون المنكر ظاهرا بغير تجسس .

🗷 أن يكون منكرا معلوما بغير اجتهاد فكل ما هو محل اجتهاد فلا نكران فيه.

وتعطيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يعد أيضا من فساد الأرض، لأنَّ المفسدون والذين يسعون لإشاعة الفاحشة والخراب في المجتمع، إن تركوا دون مقاومة من أهل الخير والصلاح في المجتمع-من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - كان هذا إيذانا بهلاك وفساد المجتمع وانهيار مؤسساته، وهذا مصداقا لقوله تعالى: وألوّلا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنَّاسَ

<sup>1-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص ص.67،66.

<sup>2-</sup> جمعة أمين عبد العزيز، مرجع سابق، ص.102.

بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﷺ ، وقوله تعالى: وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ أَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ۗ وَلَيَنصُرَبَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِي عَزيزً ﴿ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِي عَزيزً ﴿ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ اللَّهَ لَقَوِي اللَّهَ لَقَوِي اللَّهَ عَزيزً ﴾ • • •

## <u>ثانيا –سد الذرائع:</u>

كما ذكرنا في مقاصد النظام الإسلامي سابقا أنَّ المقصد العام لهذا النظام هو تحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل، وتنظيم الحياة والنهوض بالمجتمع في شتى المجالات والميادين، ولتحقيق هذا المقصد العام، وباقي المقاصد الفرعية، أوجد النظام الإسلامي ما سمَّاها سعيد حوى بالمؤيدات ، والتي تدخل في باب السياسة الشرعية، مايعرف ب:سد الذرائع ، فهذا الإجراء يعد من سبل الوقاية لإقامة مجتمع نظيف سليم، بعيد عن الشبهات، ينأى بأفراده من الوقوع في المحرَّمات، وما يفسد دينهم ودنياهم، ولو كان ذلك بحسن نية، فالنظام الإسلامي بإيجاده لهذا الإجراء، يعمل على مصلحة المجتمع، وينظرالي الغايات وما تؤول إليه الأمور، فقد تكون الوسيلة مشروعة لكن إن كانت ماتفضي إليه فيه ضرر و إفساد بالمجتمع، تصبح من المحضورات،وهذا إن دلَّ على شيء،فإنَّما يدل على حكمة هذا النظام، وعمله بالمصالح، ومنه فسد الذرائع في النظام الإسلامي جاء لقطع وسائل الفساد في المجتمع، ومن بينها ما تحول دون خلق مناخ عام صالح يسود المجتمع، فإذا كان نشر المعرفة والعلم- وهو أمر واجب- يفضي إلى الفساد والانحراف والضلال، فمن باب سد الذرائع يرفض ويمنع، كمنع انتشار التبشير والإلحاد في المجتمع الإسلامي، كما يرفض النظام الإسلامي أن تتخذ حرية الفكر والتفكير ذريعة إلى نشر الضلالات والفكر السقيم،والانحراف الفكري والخلقي والعقدي، واثارة الشبهات والغرائز، وكل ما يهدم العقيدة، والقيم ومكارم الأخلاق في المجتمع، وهذا ما تؤديه بعض وسائل الإعلام المختلفة (تلفزيون، إذاعة، صحف ومجلات...الخ)، التي

<sup>1 -</sup> سورة: النقرة، الآية. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الحج، الآية.40.

نتاهض العرف السليم والقيم والعقيدة، وتنشر كل ما يساهم في نشر فكر سقيم لا يعبر بأي شكل من الأشكال على هوية المجتمع.

وفيما يتعلق بهذا الأصل "سد الذرائع لا بدَّ من التنويه إلى النقاط التالية : 1

- أنَّ سد الذرائع من الأصول الصحيحة التي أكدها النظام الإسلامي بنصوصه الآمرة الناهية، والتي لا تتعرَّض لعامل التبديل والتغيير، تبعا لاختلاف المكان والزمان، كوجوب منع الأذى وحماية الحقوق، فهذه لا تتبدَّل ولا تتغيَّر، ولكن وسائل تحقيقها وأساليب تطبيقها هي التي تتبدَّل وتتغيَّر، تبعا لاختلاف العصور والأزمنة.
- أنَّ سد الذرائع من الأصول التي سلكها النظام الإسلامي في جميع الأمور، وفي مختلف نواحي الحياة الدينية والمدنية، سواء منها ما يتصل بحياة الفرد أو حياة الجماعة، وسواء ما يتصل بسلطان الدولة، أو ما يدخل في حرية الأفراد واختيارهم.
- أنَّ الأساس المنظور إليه في سد الذرائع هو كون الفعل مما يفضي إلى النتيجة الضارة التي يأباها الشارع، ولو كان الفاعل حسن النيَّة، فإنَّ الوسيلة لا ينظر إليها في ذاتها من حيث الصحة والفساد، أو الأذى والنفع، بل تأخذ حكم ما أفضت إليه.
- أنَّ سد الذرائع مما يدخل في باب السياسة الشرعية، ويمدُّ ولي الأمر في محيطه الواسع بسلطة، يتدارك بها كل ما يمكن أن يجد من مضار اجتماعية، ومشاكل عامة وخاصة، بهدف النهوض بمستوى الحياة العامة، وتحقيق العدالة الاجتماعية.
- أنَّ الأصل في سد الذرائع ألاَّ يؤدي تطبيقه إلى مفاسد أخرى، أربى من المفاسد المتوقعة من إهماله، ولا بدَّ من إجراء موازنة بين مصلحة الإعمال ومفسدة الإهمال، وترجيح الغالب منها . ومنه نخلص أنَّ تطبيق هذا الأصل في النظام الإسلامي يعدُّ من مقومات المجتمع السليم ، كما يعد آلية من آليات تنظيم المجتمع .

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد هشام البرهاني: سد الذرائع في الشريعة الإسلامية، دار الفكر، دمشق، 1995، ص ص $^{-1}$ 

بالإضافة إلى ما سبق نجد أنَّ الإلتزام بتعاليم الدين الإسلامي يعد الأرض الخصبة لتفشي كل مظاهر المناخ الصالح في المجتمع، فقد جاء بمكارم الأخلاق ودعا إلى الفضيلة كما نظَّم العلاقات بين الأفراد، وأوجد الحدود التي تمنع الرذيلة والفساد .

\* لتأتي في الأخير الوحدة رقم03 في الجدول رقم 09 المتعلقة بالتنظيم المؤسسي للمجتمع بنسبة 13.91%، وذلك باعتبار المجتمع مجموعة من المؤسسات، تقدم خدمات نوعية متكاملة فيما بينها، حيث تنتظم العلاقات داخل هذه المؤسسات، فتوجد ما يسمى بمنظومة الحقوق والواجبات، والتي تؤدي آليا إلى انتظام العلاقات بين الأفراد، وترسم الحدود التي تحفظ كيان المجتمع، وتشكل شخصيته المعنوية، وتحدد الأدوار والمكانات الاجتماعية، كما تلعب المؤسسة دور الرابط بين الفرد والمجتمع، ذلك أنَّ المجتمع يتعامل ويحتك بالفرد من خلال هذه المؤسسات والعكس صحيح، فنجد مثلا أنَّ النظام الإسلامي ينظر إلى الأسرة كمؤسسة، تحكمها مجموعة من العلاقات، والتي تنظم الحياة داخلها، وتساهم في استقرارها وتوازنها وفي استمرارها، فنمط العلاقات الموجود بين الزوجين، غير نمط العلاقات بين الأبناء، أو بين الوالدين والأبناء، كما أوجد مجموعة من الأحكام والقواعد التي تسير الحياة داخل هذه المؤسسات، كالمعاملات المالية والتي ضبطت بمجموع القواعد التي تحفظها، بالإضافة إلى العلاقات الاجتماعية داخل هذه المؤسسات، التي تضبطها أحكام خاصة، والتي تجعلها نتماشي مع منظومة القيم والأعراف الموجودة داخل المجتمع .

ومن أبرز المؤسسات الاجتماعية الفاعلة، والمنظمة للمجتمع أيضا، والتي حرص المجتمع الإسلامي الأول بقيادة وتحت إشراف النبي – صلى الله عليه وسلم – على إقامتها، المسجد هذه المؤسسة التي تعتبر العمود الفقري للمجتمع الإسلامي، وصمًام أمانه وعنصر بقائه، وسبب تماسك أفراده ووحدتهم، فالمسجد هو المورد الذي ينهل منه المجتمع، ليحفظ هويته ويستقيم أمره، فهو مؤسسة ذات نشاط متعدد شامل لكل جوانب الفرد في المجتمع،حيث يعمل المسجد كمؤسسة أوجدها المجتمع لتحقيق جملة من الخدمات التي تتمي وتنظم المجتمع، والمتمثلة في:

أولا-تنمية الوعي لدى أفراد المجتمع في شتى المجالات، حيث لا يقتصر فقط على تنمية الوعي الديني، بل يتعداه إلى الجانب الاجتماعي والسياسي ...الخ.

ثانيا - غرس ونشر القيم والأخلاق الكريمة، التي تحفظ هوية المجتمع من الذوبان والانصهار في ثقافات وقيم أخرى، غريبة عن عادات وأعراف المجتمع.

ثالثًا-تحقيق التكافل الاجتماعي داخل المجتمع.

رابعا - رعاية الفئات الخاصة كالأرامل واليتامى والفقراء والمحتاجين وغيرهم، من خلال صندوق الزكاة ومشاريع الوقف، والتبرعات التي تعطى للمسجد.

**خامسا**-تحقيق مشاريع اجتماعية تتموية كمشروع الحفاظ على البيئة ومشاريع أخرى كمشروع محو الأمية ...الخ .

سادسا-تعزيز قيمة الولاء والبراء عند الأفراد .

بالإضافة إلى الكثير من الخدمات التي يسعى المسجد كمؤسسة إلى تقديمها للمجتمع، إذ قال الله تعالى : في بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ قَالَ الله تعالى : في بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ وَفِيهَا بِالْغُدُوِ قَالَ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ الرَّكوٰةِ خَيَافُونَ يَوْمًا وَالْأَصَالِ في رِجَالٌ لاَ تُلْهِيمِ تَحِيرةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ الرَّكوٰةِ خَيَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ اللَّهُ لُوبُ وَاللهُ يَرْزُقُ لَي يَرْزُقُ مَن مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصْلِهِ وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ في فَي اللهِ عَلْمَ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم وَن فَصْلِهِ وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ في فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ومنه فالنظام الإسلامي من خلال هذا العنصر التنظيم المؤسسي للمجتمع – يعمل على تنظيم المجتمع وتوحيد الجهود والسهر على فاعلية كل مؤسسة، من خلال الحفاظ على نوعية الخدمات التي تقدمها؛ فما تقدمه مؤسسة الأسرة من خدمات لا يمكن لأي مؤسسة أخرى تعويضه، وهذا الإختلاف النوعي في الخدمات يؤدي بالضرورة إلى التكامل بين هذه

<sup>1-</sup> سورة: النور، الآية .36-38.

<sup>2-</sup> سورة: الأعراف، الآية .29.

المؤسسات، وأي خلل أو تقصير من مؤسسة ما سينعكس على باقي المؤسسات، وتظهر أثاره في المجتمع بشكل بائن .

#### خلاصة الفصل:

من خلال هذا الفصل تم التطرُق للتدخل المهني للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، من خلال الطرق الثلاث خدمة الفرد، الجماعة، وتنظيم المجتمع، حيث وجدنا أنَّ النظام الإسلامي قبل تقديمه للخدمات الخاصة بكل طريقة قدَّم تصور لطبيعة وحدة التعامل (الفرد، الجماعة، المجتمع)، إيمانا منه بأنَّ تشخيص الشيء لمعرفة مكوناته وحيثياته الحقيقية يساعد على معرفة العوامل المؤثرة فيه، وبالتالي التوصل إلى ما يحتاجه فعلا، والوقوف على علاج جدي وجذري لمشكلاته، حيث أكَّد النظام الإسلامي على أهمية النظرة التكاملية في التدخل المهني، وعدم الوقوع في فخ التجزئة خاصة مع خدمة الفرد.

وانطلاقا من تشخيصه لطبيعة كل طريقة وضع مجموعة من النقاط، التي يكون التدخل المهني للخدمة الاجتماعية على ضوئها كخصوصية وحدة التعامل، وإلا لكان التدخل المهني غير مجدي وناجع وغير شامل لكل جوانب وحدة التعامل.

وفي الأخير تمَّ التطرُق إلى استراتيجية كل من خدمة الفرد، الجماعة، وتنظيم المجتمع في النظام الإسلامي، التي جاء فيها بمجموعة من الخدمات القائمة على أحكام وقواعد هذا النظام، والتي تفرده عن باقي الأنظمة الأخرى، كإجراء الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكذا سد الذرائع في خدمة تنظيم المجتمع.



### مَلْهُيَانُدُ:

فمن خلال هذا الفصل نوضح كيف أنَّ النظام الإسلامي حدد لها من التوجيهات والقواعد التشريعية ما يكفل قيامها على أسس سليمة، ويعزز أواصرالعلاقات بين أفرادها، ليحقق استقرارها واستمرارها، وذلك من خلال عنصر استراتيجية الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي .

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .110.

### \*الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي:

### 1-الأسرة في النظام الإسلامي:

اهتم النظام الإسلامي اهتماما كبيرا بالأسرة، لكونها الوسط الحيوي الذي فيه تتكون الروابط والعلاقات بين الأفراد، وفيها يتعلم الأفراد القيم والمبادئ والمثل العليا، فهي مصنع النشء الصالح والجيل الراشد ونواة المجتمع الأولى ومؤشر تقدمه أو العكس، لهذا حرص النظام الإسلامي أن تقوم الأسرة على أساس متين وسليم، يتمثل في مجموع الأحكام والقواعد، التي بها تبنى الأسرة وبها تتكون العلاقات بين الرجل والمرأة، والمتمثلة في أحكام الخطبة والزواج، فقد صوَّر الله هذه الرابطة "الزواج" بأبلغ صورة حين وصفها بالميثاق الغليظ، إذ قال الله في محكم تنزيله: ﴿ ... وَأَخَذُ نَ مِنكُم مِّيثَنقًا غَلِيظًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَوَجُودُ هَذَا الميثاق هو تحصين للأسرة، وظبط للعلاقات داخلها، وحفظ للحقوق بين أفرادها، والنظام الإسلامي لم يتوقف عند هذا الحد، بل ذهب إلى أبعد من ذلك حين أصَّل للعلاقة بين الزوجين، بأنَّها علاقة سكن ومودة ورحمة، إذ قال تعالى: ﴿ \* هُو ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَ حِدَةٍ وَجَعَلَ مِهُا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا مَنْ اللَّهِ عَلَى وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوٓا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللّ فنجد سيد قطب عند تفسيره في "ظلال القرآن" للآية الأولى من سورة النساء: ﴿ يَتَأَيُّنا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَ'حِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ مُ الْ

<sup>-1</sup> سورة: النساء، الآية. 21.

<sup>2-</sup> سورة: الأعراف، الآية. 189.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الروم، الآية.  $^{2}$ 

<sup>4-</sup> سورة: النساء، الآية.1.

## مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

بأنّ قاعدة الحياة البشرية هي الأسرة، فقد شاء الله أن تبدأ هذه النبتة في الأرض بأسرة واحدة، فخلق ابتداء نفسا واحدة، وخلق منها زوجها فكانت أسرة من زوجين، وشاء الله سبحانه – لأمر يعلمه ولحكمة يقصدها – أن يضاعف الوشائج، فيبدأ بها من وشيجة الربوبية – وهي أصل وأول الوشائج – ثم يثني بوشيجة الرحم، فتقوم الأسرة الأولى من ذكر وأنثى هما من نفس واحدة، وطبيعة واحدة، وفطرة واحدة، ومن هذه الأسرة الأولى يبث رجالا كثيرا ونساء، كلهم يرجعون ابتداء إلى وشيجة الأسرة، التي يقوم عليها يرجعون ابتداء إلى وشيجة الربوبية، ثم يرجعون بعدها إلى وشيجة الأسرة، التي يقوم عليها نظام المجتمع الإنساني بعد قيامه على أساس العقيدة، ومن ثم هذه الرعاية للأسرة في النظام الإسلامي، وهذه العناية بتوثيق عراها وتثبيت بنيانها وحمايتها من جميع المؤثرات – مجانبة الفطرة، وتجاهل استعدادات الرجل واستعدادات المرأة، وتناسق هذه الاستعدادات مع بعضها البعض وتكاملها لإقامة الأسرة من ذكروأنثي – ثم يختم الآية بتقوى الأرجام، فتقوى الله مفهومة ومعهودة لتكرارها في القرآن، أمّا تقوى الأرحام فهي تعبير عجيب يلقي ظلاله الشعورية في النفس، ثمّ لا يكاد الفرد يجد ما يفسر به تلك الظلال، اتقوا الأرحام؛ أي أرهفوا مشاعركم النفس، ثمّ لا يكاد الفرد يجد ما يفسر به تلك الظلال، اتقوا أن تؤذوها وأن تجرحوها وأن تزعوها، أرهفوا حساسيتكم بها وتوقيركم لها، وحنينكم إلى نداها وظلها » أ.

فالله عـز وجل الذي ميّز بني آدم لم يتركهم إلى ما تمليه عليهم طبيعتهم في أمر الازدواج كبقية المخلوقات الأخرى من الحيوانات، بل سنّ لهم طريقة خاصة تتفق ومنزلتهم بين سائر المخلوقات، فشرّع الزواج الذي يختص فيه الرجل بالأنثى، ليسلم العالم من شر الإباحية، التي يترتبّ عليها التنازع بل والتقاتل أحيانا، ومن طغيان الشهوات التي تجعل من الإنسان حيوانا لا يعرف رباط العائلة، ولا يفطن لسر المودّة، فيضيع النسل حيث لا رابط يربط الأبناء بآبائهم، لهذا عني النظام الإسلامي بهذا العقد عناية خاصة، وأضفى عليه قدسية تجعله فريدا بين سائر العقود الأخرى، لما يترتب عليه من آثار خطيرة لا تقتصر على عاقديه، ولا على الأسرة

 $<sup>^{-1}</sup>$  سيد قطب: في ظلال القرآن، ج 21، مرجع سابق، ص ص $^{-1}$ 

# مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

التي توجد بوجوده، بل يمتد إلى المجتمع، فهو أهم علاقة ينشئها الإنسان في حياته، لذلك تولاًه النظام الإسلامي بالرعاية من حين ابتداء التفكير فيه إلى أن ينتهي بالموت أوالطلاق، فبين الطريقة المثلى لاختيار الزوجة، وكيفية إنشاء العقد، ورسم طريقة المعاشرة الزوجية، مبينا ما لكل من الزوجين من قبل الآخر من حقوق وما عليه من واجبات، ولم ينس أنّه قد يطرأ على الحياة الزوجية ما يعكر صفوها من شقاق، فرسم طريق الإصلاح، وبين الطريقة التي ينهي بها العقد إذا ماعجز الإصلاح وباءت الحياة الزوجية بالفشل، وغير ذلك مما يترتب على الإنهاء من آثار تتعلق بالزوجين أو بأولادهما .1

فالزواج عماد الأسرة الثابتة،التي تلتقي فيها الحقوق والواجبات بارتباط ديني، يشعر الشخص فيه بأنّه يقوم بحق الآخر بأمر ديني وتنفيذ رابطة مقدسة تعلو بإنسانيته، فهو علاقة روحية تليق برقي الإنسان وتسمو به عن دركة الحيوانية،وقد عبَّر الله تعالى عن التمازج النفسي بين الزوجين بقوله: هن لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ ... عي 2، وإذا ارتقت العلاقة إلى ذلك النحو من السمو، كان في الزواج ترويح للنفس.

والقرآن الكريم فيما يتعلق بالدعائم الأساسية للأسرة، وما يقيم وجودها على الوجه الصحيح لم يترك فيه التفصيل للسنة النبوية الشريفة، بل فصل فيه بشكل واضح لا لبس ولا تأويل فيه، كالهدف من وجود الأسرة والأحكام الخاصة بالقوامة والنفقة والميراث والمتعلقة بالجانب المؤسسي للأسرة من تحديد للعلاقات التي تربط بين أفراد الأسرة ماهو المسموح فيها والمحرم بشكل مؤقت أو مؤبد والعدة ...الخ،ووصفه للرباط الذي يجمع الرجل بالمرأة في إطارالأسرة بالميثاق الغليظ للدلالةعلى قدسية هذا الكيان وعلوه عن الأمزجة والأهواء البشرية من أن تتحكم فيه، وكذلك للتنويه بضرورة التخطيط الجيد قبل الإقدام على هذه الخطوة بناء أسرة -.

<sup>1-</sup>محمد مصطفى شلبي:أحكام الأسرة في الإسلام،ط4،الدار الجامعية للطباعة والنشر،بيروت،1983،ص ص.48،50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: البقرة، الآية .187.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد أبو زهرة: محاضرات في عقد الزواج وآثاره، ط $^{2}$ ، دار الفكر العربي، دمشق، 1971، ص $^{3}$ 

 $^{1}$ والأحكام التي خصَّ بها النظام الإسلامي الأسرة تتميز بخصائص تتمثَّل في:

أ-جاءت بالتفصيل، وقد وردت أحكام الأسرة من زواج وطلاق وميراث ووصية مفصلة غير مجملة، ويرى الناظر في القرآن الكريم أنَّ الأمور التي من شأنها أن تتغير وتتبدل جاءت مجملة بمبادئ عامة وقواعد كلية، وأمَّا الأمور التي من شأنها الثبات والتغيير وعدم الاستقرار فقد جاءت أحكامها مفصلة في القرآن الكريم.

ب-جاءت أحكام الأسرة في القرآن مرتبطة بالعقيدة ترابطا عضويا، بل قامت على قاعدة الإيمان بالله وتقواه، شأنه في هذا شأن جميع نظم الإسلام في كل نواحي الحياة، الأمر يعني أنَّ قداسة هذه الأحكام من قداسة أحكام العقيدة في الله، وفي ذلك دليل على أن تشريعات الأسرة لا بد أن تجيء ملتزمة بهذه العقيدة، منبثقة عن أحكامها، مستهدية بروحها، احتراما للعقيدة نفسها وللأمة التي تؤمن بهذه العقيدة.

ج-ذكرالقرآن الكريم بأنَّ الزواج من آيات الله ودلائل عظمته، فقال تعالى: وَمِنْ ءَايَتِهِ مَّ أَنْ الزواج من آيات الله ودلائل عظمته، فقال تعالى: وَ وَمِنْ ءَايَتِهِ أَنْ الزواج من آينتُ خَلَقَ لَكُم مِّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَسَ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَا جَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَسَ لِتَعَلَّمُ وَنَ مَنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَا جَا لِيَهِ الله وَ عَلَى النواج بعيدا عن عبث العابثين، ليجسد تلك الغايات السامية من المودَّة والرحمة والسكن النفسي بين الزوجين .

د-جاء تقرير القرآن الكريم حاسما في أنَّ الزوجة كالزوج في الحقوق والواجبات، إلاَّ ما جاء النص على خلافه، لأنَّ الأصل المساواة في ...وَهَنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْقِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ النص على خلافه، لأنَّ الأصل المساواة في ...وَهَنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْقِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْقِنَ دَرَجَةً وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمً في في النوع الإنساني يتكون من الذكر والأنثى شأن كل عليق درَجَةً وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمً في وتعالى جعل لكل من المرأة والرجل طبيعة تتفق من ناحية الكائنات، لكنَّ الخالق تبارك وتعالى جعل لكل من المرأة والرجل طبيعة تتفق من ناحية

<sup>1-</sup> محمود محمد الجوهري ومحمد عبد الحكيم خيال:الأخوات المسلمات وبناء الأسرة القرآنية، ط3، دار التوزيع والنشر الإسلامية، مصر، 2000، ص ص.18-20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: الروم، الآية .21.

<sup>3-</sup> سورة: البقرة، الآية. 228.

## مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

وتختلف من ناحية أخرى، إلا أنَّ الإنسانية واحدة في كليهما، فالتفكير والعقل واحد في كليهما، والعرائز كغريزة النوع والندين واحدة في كليهما، والحاجات العضوية كحاجة الإنسان إلى الطعام والهواء واحدة عندهما، ولكن ما يتعلق بالوظيفة الجسمية عند كل منهما فيه اختلاف كبير ، فقد هيئت المرأة للحمل والرضاعة، كما زودتها بميول فطرية لأن تقوم بالشؤون المتعلقة بالبيت والأطفال، وهذا الاختلاف في الطبيعة النفسية والجسمية يقتضي أن تجيء قوانين الأسرة متناسبة مع هذا الاختلاف، ومن هنا نرئ أنَّ النظام الإسلامي حين نزلت آيات القرآن قد نظر إلى المرأة والرجل بحسب الطبيعة التي خلقا بها، وشرَّع من التعاليم والأحكام التي توافق طبيعة كل منهما، دون تمييز بين ذكر وأنثى ولا تفضيل لأحد الجنسين على الآخر، فقرَّر طبيعة كل منهما، دوان تمييز بين ذكر وأنثى ولا تفضيل لأحد الجنسين على الآخر، فقرَّر فقرَّر نَفْس وَحِدة الأصل والمنشأ، فالرجل والمرأة من أصل واحد ومنشأ واحد: وهُو اللَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَكَرٍ أَوْ بين الجنسين، إذ قال تعالى: فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أضِعُ عَمَلَ عَملٍ مِنكُم مِن ذَكرٍ أَوْ نَفْسَانَ عَلى نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُوا ولليِّسَآءِ ويسبُ مِّمًا آكتَسَبُنَ عَسُ ... وقوال تعالى: في ... لِّلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ عَسُ ... وقال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ عَسُ ... وقال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ أَسَاءً ... وقال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ عَسُ ... وقرال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ أَسَاءً ... وقال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ أَسَاءً ... وقرال تعالى: في ... لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا آكتَسَبُنَ أَسَعُ مَن ذَكر أَنْ المُحَالِ المُعَالَ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المُوالِقُونَ المُنْ المُحْسَانِ المُنْ المُنْ المُحْسُ أَنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُوالِقُونِ المُنْ المُ

وممًا سبق ذكره نجد أنَّ الأسرة في النظام الإسلامي تقوم على عقد شرعي، أو ما يعرف بالميثاق الغليظ، فلا تتكوَّن إلاَّ عن طريق الزواج الشرعي، الذي يعتبر فطرة إنسانية جبل عليها الإنسان، لذلك نجد النظام الإسلامي حارب الرهبانية لكونها تتعارض مع هذه الفطرة، وما قصة هؤلاء الرهط الثلاثة بخافية، فقد روى مسلم عن أنس-رضي الله عنه-: إلى أن نهرا من أحداب النبي - حلى الله عليه وسلو- عن عمله فيى السر، فقال بعضهم لا أتزوج النساء، وقال بعضهم لا آكل الله، وقال بعضهم لا

<sup>1 -</sup> سورة: الأنعام، الآية.98.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية. 195.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة: النساء، الآية.  $^{3}$ 

## مجالات الخدمة الاجتماعية في طل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

أنام على فراش، فحمد الله وأثنى عليه، فقال: ما بال أقوام قالوا كذا وكذا، لكنيى أحليى وأنام، وأحوم وأفطر، وأتزوّج النساء، فمن رغبم عن سنّتيى فليس منيى أ ، ولم يتوقف النبي-صلى الله عليه وسلم- عند النهي عن الامتناع عن الزواج بل رغّب فيه وحض الشباب عليه، حيث قال لهم: إلى يامعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنّه أغض للبحر، وأحمن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالحوم، فإنّه لم وجاء أ 2.

وهذا باعتبار الأسرة بالغة الأهمية في النظام الإسلامي ، والتي جعلته يؤكد وجوب قيامها على أساس شرعي، يمنع عنها كل صور الانحراف التي تساهم في تفكك المجتمع، وانتشار العديد من مظاهرالانحراف الأخلاقي داخله، وما ينجر عنها من تفكك الروابط والعلاقات بين الأفراد، وتقشى الأمراض والعلل، فكل ما بنى على باطل كانت عواقبه وخيمة.

وتفصيل أحكام الأسرة في النظام الإسلامي برهان كبير على أهميتها، فلم يتركها للأهواء والرغبات حفاظا عليها وعلى النظام الكامن فيها، فشرَّع لها من الأحكام حتى قبل تكوينها، ورسم لكل فرد فيها دوره والمساحة التي يتحرك فيها حتى لا يختل توازنها.

<sup>.176،175.</sup> صلم بن الحجاج النيسبوري، مج5، ج9، كتاب النكاح، مرجع سابق، ص-176،175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص.175.

### 2-أسس بناء الأسرة في النظام الإسلامي:

قامت الأسرة في النظام الإسلامي على الأسس التالية:  $^{1}$ 

### ✓ الأساس الأول:المودة والرحمة:

تبتدئ تلك الرحمة والمودة بين الزوجين، وتبقى الزوجية مابقيت تلك المودة، فقد قال تعالى: وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَّانَ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِّتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزُوا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَّا خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزُوا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنتِهِ لِقَوْمٍ يَتَفَكّرُونَ هَا فَي المودة الواصلة، التي أوجبها النظام الإسلامي .

### ✓ الأساس الثاني:العدالة:

وهي حق لكل من الزوجين على الآخر، وحق للزوجة على زوجها بشكل خاص.

### ✓ الأساس الثالث:التكافل الاجتماعي في داخل الأسرة:

فالفقير العاجز تكون نفقته على الغني القادر، والضعيف يعاونه القوي، والغني إذا مات ورثه قريبه، الذي يكون عليه أن ينفق عليه إذا كان فقيرا لأنَّ الغرم بالغنم، فما دامت النفقة واجبة له إذا احتاج، يرثه الآخر إذا مات غنيا، والحقوق منقابلة.

### $\checkmark$ الأساس الرابع:الشورى $^{3}$ :

وفي حياة الأسرة يدعو النظام الإسلامي إلى أن تقوم الحياة الأسرية على أساس من التشاور والتراضي، وذلك منذ بداية تكوين الأسرة، ولهذا رفضت نصوص الشريعة أن يستبد الأب بتزويج ابنته ولو كانت بكرا دون أن يأخذ رأيها، وأوجب التوجيه النبوي أن تستأذن البكر وإن كانت تستحي، فجعل إذنها صماتها، وبعد بناء الأسرة ينبغي للزوجين أن يتفاهما ويتشاورا

<sup>1-</sup> محمد أبو زهرة: المحتمع الإنساني في ظل الإسلام،ط2، ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر،1981. ص ص.71،70.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الروم، الآية.  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  يوسف القرضاوي: ملامح المجتمع المسلم، مرجع سابق، ص ص  $^{-3}$ 

# مجالات الخدمة الاجتماعية في طل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

### 3-إستراتيجية الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي:

راعى النظام الإسلامي في خدمته للأسرة كل فرد فيها، وهذا من باب تحقيق خدمة اجتماعية شاملة وكاملة، ولهذا أوجد إستراتيجية رسم من خلالها مجموعة من الخدمات تتمثل في:

### أ-خدمات قبل وجود الأسرة:

وهي عبارة عن مجموع التوجيهات التي جاء بها النظام الإسلامي كخدمات أولية، بل هي من الأهمية بمكان كونها يقوم عليها نجاح أو فشل الأسرة في قيامها بالمسؤوليات المنوطة بها، كما أنَّ استقرار واستمرار الأسرة يعود في الأساس لتوفر هذه الخدمات الأولية، والمتمثلة في: أولا - ترغيب الأفراد في الزواج، بصفته الطريق الوحيد والشرعي لبناء الأسرة:

فكما ذكر سابقا أنَّ من مبادئ النظام الإسلامي محاربته للرهبانية لكونها تتصادم مع فطرة الإنسانوتتعارض مع ميوله وأشواقه وغرائزه، فالنظام الإسلامي حرَّم على المسلم القادر -الذي تيسَّرت له أسباب ووسائل الزواج وبناء الأسرة-الإمتناع عن الزواج والزهد فيه، بنيَّة الرهبانية والتفرغ للعبادة والتقرب إلى الله .

فلهذا التصرف الغريب-الامتناع عن الزواج- والذي حذَّر منه النبي- صلى الله عليه وسلم- حرَّم النبي- صلى الله عليه وسلم- فاعله من الانتساب إلى أمته وأن يكون من أتباعه، لأنَّ النبي- صلى الله عليه وسلم-يدرك أنَّ هذا التصرف يتنافى والفطرة التي جبل عليها

<sup>1-</sup> سورة: البقرة، الآية. 233.

الانسان،وأنَّ الدين الذي جاء به هو دين الفطرة، وهذا إن دلَّ على شيء فإنَّما يدل على الأهمية العظمى التي أولاها النبي - صلى الله عليه وسلم - لهذا الأمر -الزواج وبناء الأسرة لهذا كان يحضُّ الشباب على الزواج، فعن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : ﴿ يامعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنَّه أغضُّ للبحر، ومن لم يستطع فعليه بالحوم، فإنَّه له وجاء ﴾ أ.

### <u>ثانيا -توعية الأفراد بضرورة حسن الإختيار:</u>

لقد وجّه النظام الإسلامي الأفراد (رجالا ونساء) من خلال مجموع السنن والتوجيهات إلى حسن الإختيار، وأكّد على هذا الأمر حرصا منه على استقرار واستمرار الأسرة، وكذا قيامها على أسس سليمة تمكنهامن أداء المهمة التي وجدت من أجلها، وحتى عند الاختيار لم يترك الأمر لنزعات النفس وشهواتها، بل نجد النبي—صلى الله عليه وسلم—حدد الأساس الذي يتم على أساسه الاختيار،ألا وهو الدين—باعتباره صمّام أمان واستقرار واستمرار الأسرة، فالكل يزول ولا يبقى إلا الدين، حتى عند وفاة العبد الكل يتركه إلاً عمله (دينه)— فعن أبي هريرة عن النبي—صلى الله عليه وسلم—قال: ﴿قَنْهُ عَلَمُ النساء لأربع لمالها ولحسبها ولجمالها ولحينها، والمنتقرار بخابت الحين، تربح وحاله .

### ثالثا-توعية الأفراد بأساليب التربية والتنشئة الاجتماعية للأبناء:

هذه الخدمة تقدم حتى بعد تكوين الأسرة، لكن من باب الوقاية خير من العلاج فوجودها قبل تكوين الأسرة ضروري، وذلك أنَّ هناك علاقة بين وعي الآباء بأساليب التشئة الاجتماعية الإسلامية وبين السلوك السوي للأبناء، والنظام الإسلامي قد حرص على إرشاد الآباء لطرق وأساليب التشئة الاجتماعية التي تؤصل للقيم والأخلاق الكريمة، وتحث على السلوك القويم، وقد ساهم النظام الإسلامي فعلا بما جاء به من خدمات في مجال الأسرة من زيادة وعي

 $<sup>^{-1}</sup>$ مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج $^{-2}$ ، ج $^{-9}$ ، كتاب النكاح، مرجع سابق، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو داود سليمان بن الأشعث، ج2، كتاب النكاح، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

## مجالات الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

الآباء، وهذا ما أكَدته نتائج الدراسة التي قام بها كل من عرفات زيدان خليل ومصطفى محمد قاسم -والتي ذكرت في الفصل الأول ضمن الدراسات السابقة-أنَّ التدخل المعني من خلال ممارسة البرنامج الإرشادي للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، أدَّى إلى حدوث تغيير إيجابي تمثل في زيادة وعي الآباء بالتشئة الدينية للأبناء.

#### ب-خدمات بعد تكوين الأسرة:

وهي التي جاء بها النظام الإسلامي لكل فرد من أفراد الأسرة،والمستخلصة من تحليلنا لمضمون القرآن الكريم وهذا ما يوضحه الجدول التالى:

جدول رقم 10 تحليل محتوى القرآن الكريم (الخدمة الاجتماعية الأسرية)

| فئة الموضوع:خدمات بعد تكوين الأسرة |         |                                  |            |
|------------------------------------|---------|----------------------------------|------------|
| النسبة المئوية                     | التكرار | وحدات التحليل                    | رقم الوحدة |
| %75.75                             | 100     | التنظيم المؤسسي للأسرة (القوامة، | 1          |
|                                    |         | السكن والنفقة،التوارث)           |            |
| %10.60                             | 14      | الإحسان للوالدين وحسن الصحبة     | 2          |
| %13.63                             | 18      | تربية الأولاد                    | 3          |
| %100                               | 132     | المجموع                          |            |

من خلال هذا الجدول نلاحظ أنَّ التنظيم المؤسسي للأسرة بما يحتويه من خدمات كان بنسبة 75.75% من مجمل الآيات التي تتعلق بالخدمة الاجتماعية الأسرية، وبالتحديد الخدمات المقدمة بعد تكوين الأسرة وهي أكبر نسبة، مقارنة بالإحسان للوالدين وتربية الأولاد بنسبتي 13.63% لتربية الأولاد و 10.60% لرعاية الوالدين من خلال الأحسان لهما وحسن صحبتهما، ذلك أنَّه لا يمكن الاهتمام بالوالدين أو الأولاد دون وجود منظومة قواعد وقوانين

# مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

تنظم الحياة الأسرية وتوضح الحقوق والواجبات بين الأطراف الفاعلة في الأسرة، هذه القواعد التي تعد بمثابة الأساس الذي يحفظ كيان الأسرة ويساهم في استقرارها ويمنع ظهور العديد من المشكلات الأسرية كصراع الأدوار مثلا، لهذا نجد النظام الإسلامي فصل في هذه المسألة من خلال مبدأ القوامة وغيرها من القواعد التي تعد الأرض الخصبة لرعاية الأبناء والاهتمام بالآباء، وباعتبار أنَّ الأسرة مؤسسة الأصل فيها الديمومة لا التأقيت، وتتتظم العلاقات بين أطرافها حقوق وواجبات،ويرأسها ربُّ الأسرة (الذي له القوامة)، والذي يتشاور مع زوجته فيما يخص شؤونها، ويتبعان أسلوبا رسمه النظام الإسلامي للتحكيم في حالة الخلاف، ولفك الإرتباط بينهما إذا احتدم النزاع، إذ قال الله تعالى: ﴿ ٱلرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمُّوالِهِمْ ۚ فَٱلصَّلِحَتُ قَننِتَتُ حَنفِظَتُ لِّلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ۚ وَٱلَّٰتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُرِ ۗ فَعِظُوهُرِ ۗ وَٱهۡجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِع وَٱضۡرِبُوهُنَّ لِللهُ ۚ وَٱلْمَضَاجِع وَٱضۡرِبُوهُنَّ وَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهَا اللَّهُ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهَا اللَّهُ عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا اللَّهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلْمَا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهُ فَٱبَّعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَآ إِن يُريدآ إِصْلَحًا يُوفِّق ٱللَّهُ بَيْنَهُمَۤ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا 🝙 🚁 أ، والنظام الإسلامي قام بتنظيم الجانب المؤسسي للأسرة، حيث لم يقتصر التنظيم على الأسرة الصغيرة المكونة من الزوجين وأولادهما، ولكن امتد إلى ما يسمى الأسرة الموسعة التي تشمل الأقارب والأصهار، فرتَّب النظام الإسلامي العلاقات الشاملة لجميع هذه الأطراف، إذ جاء بأحكام مفصلة للعلاقات العاطفية والاجتماعية، من حقوق الزوج على زوجته، والزوجة على زوجها، وحقوق الوالدين على الأولاد، وحقوق الأولاد على الوالدين، وحقوق القرابة وصلة الأرحام، وأحكام المحرَّمات على التأبيد وعلى التأقيت، والأحكام الخاصة

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة: النساء، الآية.34–35.

# مجالات الخدمة الاجتماعية في طل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

بعدَّة المطلقة والمتوفى عنها زوجها، والولاية على النفس،والترخيص في أن يطعم المرء في بيت قرابته دون دعوة ولا إذن وغير ذلك كثير . 1

وهي خدمات تمثل لنا التنظيم المؤسسي للأسرة، والمتمثلة في:

أولا: بالنسبة للزوج: بالنسبة للزوج فقد قدَّم النظام الإسلامي له الخدمات التالية:

- ﴿ القوامة: إذ قال الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوالِهِمْ ... ﴿ وهذا لخصائص اختص بها الله الرجال دون النساء، والقوامة تحفظ للزوج مكانته وهيبته داخل البيت، بما ييسر مهامه ومسؤولياته، ويجعل من طاعته واحترامه أمرا ممكنا.
- ◄ الطاعة والاحترام: من الخدمات الواجبة على الأبناء والزوجة تجاه الأب نجد الطاعة والاحترام، فأعظم حق للزوج على زوجته أن تطيعه ولا تعصيه، إلا الإ إذا أمرها بمعصية فلا طاعة –هنا لمخلوق في معصية الخالق، أو فيما لا تقدر عليه، فلا تحاسب عليه من قبل زوجها، إنّما الطاعة في المعروف؛ أي في الحلال من الأفعال والأقوال. 3
  - $^{4}$  ثانيا: بالنسبة للزوجة: فقد حرص النظام الإسلامي أن تقدم للزوجة الخدمات التالية:  $^{4}$
- السكن:أن تعيش مع زوجها حيث يعيش، إذ قال الله تعالى: أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُواْ عَلَيْمِنَ \* ... \$ .

 $<sup>^{-1}</sup>$  جمال الدين عطية، مرجع سابق، ص $^{-1}$  جمال الدين عطية.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: النساء، الآية.  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  بغدادي مولاي ملياني ، مرجع سابق، ص ص $^{308.08}$ 

<sup>4-</sup> محمد الغزالي: حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، دار المعرفة، الجزائر،2001، ص.183.

<sup>5-</sup> سورة: الطلاق، الآية.6.

# مجالات الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

- النفقة:أن ينفق عليها زوجها بالمعروف طوال زواجها، وخلال فترة عدتها إن هو طلقها، إذ قال الله تعالى: ألزّ بَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمُولِهِمْ الله تعالى: أوأن تأخذ من مطلقها نفقة من تحضنهم من أولاده منها، بما يتناسب مع كسب أبيهم، لقوله: إلى أولنت مَل أَوْلَلتِ مَل فَأَنفِقُوا عَلَيْنَ حَتَىٰ يَضَعْنَ مَلَهُنَ فَإِن أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُن أَوْلَلتِ مَل فَأَنفِقُوا عَلَيْن حَتَىٰ يَضَعْن مَلَهُن فَإِن أَرْضَعْن لَكُمْ فَاتُوهُن أَوْلَلتِ مَل فَأَنفِقُوا عَلَيْن حَتَىٰ يَضَعْن مَلَهُن فَإِن أَرْضَعْن لَكُمْ فَاتُرضِعُ لَهُ أَوْلَلتِ مَل فَإِن تَعَاسَرَهُم فَسَتُرْضِعُ لَهُ أَخْرَىٰ الله فَإِن أَرْضَعْن فَالله أَوْلِهِ المَوْسَعِينَ مَلْهُ الله والموالية التي تقدم للزوجة، لتلبية حاجاتها وحاجات أطفالها، فالنفقة تعد من الخدمات الضرورية التي تقدم للزوجة، لتلبية حاجاتها وحاجات أطفالها، بشكل يمنع عنهم كل مظاهر العوز والاحتياج، ويسمح لهم بحياة كريمة. ومن الخدمات المشتركة والتي تدخل في التنظيم المؤسسى للأسرة نجد: ومن الخدمات المشتركة والتي تدخل في التنظيم المؤسسى للأسرة نجد:
- التوارث: من الحقوق المشتركة بين الزوجين التوارث بينهما، فيرث كل منهما من مات قبله، فللزوجة حق الميراث من زوجها، إذ قال الله تعالى: إلى ... وَلَهُنَّ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَتُمْ إِن لَّمَ فللزوجة حق الميراث من زوجها، إذ قال الله تعالى: يَكُن لَّكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ ٱلثُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَآ لَوْ دَيْنٍ ... مِن الرجل زوجته إن ماتت قبله.
- حسن المعاشرة: فلكل من الزوجين حق المعاشرة بالمعروف على الآخر ، لقول الله: وأَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ هَ وَالْكَنَّهِما يختلفان يختلفان في مفردات هذا الحق، ومن حسن المعاشرة المطلوبة من كل زوج للآخر تحسين خلقه لصاحبه، والرفق به، واحتمال أذاه لقول الله: ﴿ وَاعْبُدُواْ ٱللَّهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيًّا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيًّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية.  $^{3}$ 

<sup>2-</sup> سورة: الطلاق، الآية.6.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبدالكريم زيدان:المفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم، ج $^{7}$ ، ط $^{8}$ ، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2000، ص

<sup>4-</sup> سورة: النساء، الآية.12.

<sup>5-</sup> سورة: البقرة، الآية. 228.

# مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً وَبِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَعَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصاحب بالجنب هو كل من الزوجين،هذا وإنَّ النظام الإسلامي حرص على دوام حسن المعاشرة لتدوم الألفة والمودة،وتبقى الرابطة الزوجية قوية متينة، ولذلك فإنَّه يأمر بإزالة ما يكدر صفو هذه العشرة، ومن مظاهر ذلك نظام الحكمين: وَإِنْ خِفْتُدَ شِقَاقَ بَيْبِهَا فَآبَعَنُوا عَلَى الرجل أكثر حصفو هذه العشرة، ومن مظاهر ذلك نظام الحكمين: وَإِنْ خِفْتُدَ شِقَاقَ بَيْبِهَا فَآبَعَنُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ ... وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعَرُوفِ ... وَحَكَمًا مِنْ الْقُوامة، إذ قال تعالى: و... وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعَرُوفِ ... واليها المؤمنون عاشروا نساعكم محمود حجازي فسر هذا الجزء من الآية بأنَّها تعني: « ياأيها المؤمنون عاشروا نساعكم بالمعروف، وخالطوهنَّ بما تألفه الطباع السليمة ولا ينكره الشرع ولا العرف،من غير تضييق في النفقة ولا إسراف، وفي كلمة المعاشرة معنى المشاركة والمساواة؛ أي كل يعاشر صديقه من جانبه بالمعروف، معرضا عن الهفوات، جالبا السرور، معينا على الشدائد، حافظا للود هُ.

\* بالنسبة للآباء: (الأب والأم): من خلال الجدول رقم 10 نجد أنَّ الاهتمام بالآباء أخذ نسبة النسبة للآباء: (الأب والأم): من مجمل الآيات التي تتعلق بالخدمات المقدمة للأسرة بعد تكوينها، فالنظام الإسلامي في بنائه للأسرة على أسس سليمة أعطى لكل فرد مايحتاجه داخل هذا الكيان الحيوي من خدمات، تقيم صلبه وتشد أزره و تبني ذاته وتحفظ كرامته وعزته وترفع طموحه، بما يخدم الغاية التي من أجلها وجد فلا إفراط ولا تفريط، لكنَّه شدَّد على مكانة أهم عضوين داخلها، وحرص على أن ينالا كل أوجه البر والرعاية والاهتمام، فبهما بنيت الأسرة وعليهما داخلها، وحرص على أن ينالا كل أوجه البر والرعاية والاهتمام، فبهما بنيت الأسرة وعليهما

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 36.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- سورة: النساء، الآية. 19.

 $<sup>^{4}</sup>$  عمد محمود حجازي، مرجع سابق، ص.158.

تقوم، وبفضلهما تتجح أو تفشل، وتستقر أو تضطرب، إنَّهما الوالدين بكل تأكيد، بركة الدنيا وبابين من أبواب الجنة، فقد قرن الله تعالى الإحسان إليهما مباشرة بعد الأمر بعبادته، إذ قال: ﴿ \* وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنِنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَآ أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هُمَآ أُفِّ وَلَا تَنْهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَريمًا ، وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمَهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿ إِنْ السِيدِ قطب " في تفسيره لهاتين الآيتين يقول: « والرابطة الأولى بعد رابطة العقيدة هي رابطة الأسرة، ومن ثمَّ يربط السياق بر الوالدين بعبادة الله،إعلانا لقيمة هذا البر عند الله، إنَّ الوالدين يندفعان بالفطرة إلى رعاية الأولاد، وإلى التضحية بكل شيء حتى الذات، وكما تمتص النبتة الخضراء كل غذاء في الحبة فإذا هي فتات، ويمتص الفرخ كل غذاء في البيضة فإذا هي قشر، كذلك يمتص الأولاد كل رحيق وكل عافية وكل جهد واهتمام من الوالدين فإذا هما شيخوخة فانية، إن أمهلهما الأجل وهما مع ذلك سعيدان، فأمَّا الأولاد فسرعان ماينسون هذا كله، ويندفعون بدورهم إلى الأمام إلى الزوجات والذرية، وهكذا تتدفع الحياة ومن ثمَّ لا يحتاج الآباء إلى توصية بالأبناء، إنَّما يحتاج هؤلاء إلى استجاشة وجدانهم بقوة، ليذكروا واجب الجيل الذي أنفق رحيقه كله حتى أدركه الجفاف، وهنا يجيء الأمر بالإحسان إلى الوالدين في صورة قضاء من الله، ثم يأخذ السياق في تظليل الجو كله بأرق الظلال، وفي استجاشة الوجدان بذكريات الطفولة، ومشاعر الحب والعطف والحنان،" إمَّا يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما "؛ والكبر له جلاله وضعف الكبر له إيحاؤه، وكلمة "عندك" تصور معنى الإلتجاء والاحتماء في حالة الكبر والضعف، "فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما"؛ وهي أول مرتبة من مراتب الرعاية والأدب، ألاَّ يصدر من الولد ما يدل على الضجر والضيق، وما يشى بالإهانة وسوء الأدب،" وقل لهما قولا كريما"؛ وهي مرتبة أعلى إيجابية أن يكون كلامه لهما يشي بالإكرام والاحترام "واخفض لهما جناح الذل من الرحمة"؛ وهنا يشف التعبير ويلطف ويبلغ شغاف القلب وحنايا الوجدان،

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية.23-24.

## مجالات الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

وكذا العديد من الأحاديث النبوية التي تنص على وجوب بر الوالدين وتحث عليه، فعن عبد الله بن مسعود-رضي الله عنه- قال: ﴿ سألت النبيي- حلى الله عليه وسلو- : أي العمل أحبه إلى الله تعالى؟ قال: الطلة على وقتما، قلت: ثو أيى؟ قال: برر الوالدين، قلت: ثو أيى؟

 $<sup>^{-1}</sup>$  سيد قطب: في ظلا ل القرآن، ج $^{+}$ ، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سورة: الرعد، الآية. 21.

<sup>36.</sup> سورة: النساء، الآية.36.

<sup>4-</sup> سورة: العنكبوت، الآية.8.

<sup>5-</sup> سورة: لقمان، الآية.14-15.

قال: البماد فيي سبيل الله الله الله الله الله الله المديث قدم بر الوالدين على الجهاد في سبيل الله، وهذا إن دل على شيء فإنّما يدل على المكانة العظيمة التي أولاها النظام الإسلامي للوالدين.

ونظرا لهذه المكانة الرفيعة التي يتمتع بها الوالدان حرص النظام الإسلامي على أن تقدم لهم مجموعة من الخدمات من باب الولاء والعرفان، والمتمثلة في:

حسن الصحبة: أوصى النظام الإسلامي بحسن صحبة الوالدين حتى وإن أشركا، ونستنبط هذه الخدمة من خلال قوله تعالى: ووَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِى وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ وَان جَبهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِى وَلُوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمُصِيرُ وَان جَبهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعِّهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَرُوفًا وَاتّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهُ عَمْلُونَ عَلَيْ فَي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهُ عَمْلُونَ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وما جاء في السنة النبوية الشريفة، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص-رضي الله عنهماقال: أقبل رجل إلى نبي الله حلى الله عليه وسلو- فقال البايعك على المعبرة والبهاد،
أبتغيى الأجر من الله تعالى، قال فهل لك من والديك أحد حيى قال نعو بل كلهما
قال فتبتغيى الأجر من الله تعالى قال فها فال فارجع إلى والديك فأحسن حجبتهما أقل وعن أبي هريرة قال في جاء رجل إلى رسول الله حلى الله عليه وسلو- فقال يارسول الله من أحق الناس بحسن حجابتي، قال أهن قال قال قال في من قال أهن قال أهن والديم والنادب معهما،

هن قال قال في أبوك أن وحسن الصحبة يكون بخدمتهما والسهرعلى راحتهما والتأدب معهما،
فلا يقال لهما أف ولا ينهرهما، إذ قال الله تعالى في محكم تنزيله: هو وَقَضَىٰ رَبُّك ألّا

 $<sup>^{-1}</sup>$  النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: لقمان، الآية. $^{14}$ 

 $<sup>^{206,205}</sup>$ . رياض الصالحين، مرجع سابق، ص $^{206,205}$ .

 $<sup>^{-4}</sup>$ ابن حجر العسقلاني: ج $^{-1}$ ، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هَّهُمَا أَنْ وَلَا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل رَّبِ أَفْ وَلَا تَهْرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ أَفْ وَلَا تَهْرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ أَنْ وَلَا تَهْرَهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والنظام الإسلامي في هذا النوع من الخدمة قد ذهب إلى أبعد من ذلك، إذ أوصى-من باب حسن الصحبة-ألاً يمشي الإبن أمام أبيه، ولا يجلس قبله، ولا يناديه باسمه، احتراما وتوقيرا له، بالإضافة إلى عدم فعل الإبن لعمل قبيح يتعرض فيه لسب أبيه، تأديبا له على فعله القبيح، فعن أبي هريرة-رضي الله عنه-: أن النبي، حلى الله عليه وسلو- رأى رجلا معه علام، فقال للغلام من هذا؟

قال:أبي، قال:فلا تمشي أمامه، ولا تستسبُّ له، ولا تجلس قبله، ولا تحكه باسمه \$2.

وأيضا من حسن الصحبة الاحترام والطاعة في غير معصية، ذلك أنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وهذا ما نصّت عليه الآيات التالية: و وَإِن جَههَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُّ إِلَى لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ا

◄ الإحسان إليهما:وهو من الخدمات الواجبة على الأبناء، بنص قرآني صريح لا يحتاج إلى تأويل أو تفسير، بل الأمر فيه ملزم، ولعظمة من اختصا بالإحسان أمر الله به مباشرة بعد

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية. 24-23.

<sup>2-</sup> النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، مرجع سابق، ص.272.

<sup>3-</sup> سورة: لقمان، الآية. 15.

<sup>4-</sup> سورة: العنكبوت، الآية.8.

الأمر بالعبودية له، إذ قال : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً ... وقوله: ﴿ وَاعْبِدُواْ اللهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيَّا الْوَالِدِيْنِ إِحْسَناً ... في 2 ، وغيرها من الآيات التي تحث وتأمر بالإحسان للوالدين، وهذا لأنَّ من أنزل القرآن أعلم بنفوس عباده، فالأبناء ليسوا كالوالدين اللذين يندفعان بالفطرة إلى رعاية الأولاد والعطف والحنو عليهم، فقد تشغلهم الحياة وينسون فضل آبائهم،بل قد يصل بالبعض منهم إلى عقوق الوالدين، لهذا حض القرآن الأبناء على البر، ولم يفعل ذلك مع الآباء.

كما أنَّ الإحسان إلى الوالدين ليس أمرا هينا، وإنَّما يحتاج إلى نفس زاكية تدرك ما تفعل، والذي يتجسد في الأشياء التالية:<sup>3</sup>

كم أن ينفق الأولاد على الوالدين من مالهم، إذا كان الوالدان فقيرين أوفي حالة توجب على الأولاد الإنفاق عليهما، لأنَّ النفقة على الوالدين حق من حقوقهما تجاه الأولاد، لما ذهب إليه الفقهاء أنَّ القرابة موجبة للنفقة وخاصة القريب المحتاج وبالتحديد الوالدين، فلهما حق القرابة الفقهاء أنَّ القرابة موجبة للنفقة، إذ قال تعالى في كتابه العزيز: في يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ الخاصة، وحق الرحم المطلقة، إذ قال تعالى في كتابه العزيز: في يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ فَلُ مَا أَنفَقتُم مِّنْ خَيْرٍ فَللُّولِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَعَىٰ وَٱلْسَبِكِينِ وَآبِّنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِنَّ السَّبِيلِ فَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ السَّبِيلِ قَالَى اللهُ عَلَوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ السَّبِيلِ أَوْمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهُ بِهِ عَلِيمٌ هَا فَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْمُ هَا فَاللهُ اللهُ اللهُو

كم أن يخدم الأولاد الوالدين بأنفسهم، وأن يقضوا حوائجهما كلَّها، وأن يسعوا في نفعهم دون تأخر أو تردد أو تباطئ، لأنَّ حاجات الوالدين أسبق من أيَّة حاجة غيرها .

كم أن يشكر الأولاد مسعى الوالدين دائما وأن يذكروا دائما تضحياتهما، التي قاما بهاعندما كان هؤلاء الأولاد لا يزالون صغارا، والدعاء لهما بصالح الدعاء، لأنَّ الدعاء لهما من الخدمات

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية.23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة: النساء، الآية.36.

<sup>3-</sup> بغدادي مولاي ملياني ، مرجع سابق، ص.183.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة: البقرة، الآية .215.

الواجبة على الأبناء، فقد قال الله تعالى: و و آخفِض لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ الواجبة على الأبناء، فقد قال الله تعالى: و و آخفِض لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ

كما أنَّ الدعاء يكون أيضا بعد مماتهما،ذلك أنَّ الإنسان إذا مات انقطع عمله إلاَّ من ثلاث، منها ولد صالح يدعو له،فعن أبي هريرة-رضيالله عنه-أنَّ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ إذا مات الإنسان انقطع عمله، إلاَّ من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد حالم يدعو له ﴾2.

فمن خلال هذه النقطة نلاحظ أنَّ الإحسان إلى الوالدين في النظام الإسلامي لا يكون فقط في حياتهما، بل يمتد إلى مابعد مماتهما، من خلال الدعاء والاستغفار لهما، والصدقة عليهما، وبر أصحابهما إكراما لهما، وهذا كله من عظمة هذا النظام.

\* بالنسبة للأولاد: من خلال تحليل مضمون آيات القرآن الكريم فيما يتعلق بالخدمات المقدمة للأسرة بعد تكوينها وجدنا في الجدول رقم 10 أنَّ الأبناء في النظام الإسلامي قد نالوا القسط الوافر من الاهتمام بنسبة 13.63% من مجمل الآيات،وهي ثاني نسبة من ناحية القيمة بعد التنظيم المؤسسي للأسرة مباشرة،فهم جيل المستقبل وأمل الأمَّة،لهذا حرص النظام الإسلامي على تقديم جملة من الخدمات لإعدادهم إعدادا جيدا وتحصينهم ووقايتهم من الوقوع في الخطأ،والتي أثبتت الدراسات نجاعتها سواء في حالة السواء أو الانحراف، وكمثال على هذه الدراسات دراسة على حسين زيدان التي ذكرت في الدراسات السابقة في الفصل الأول والتي كانت بعنوان "دور الخدمة الاجتماعية في العمل الاجتماعي من منظور إسلامي "، التي كان من نتائجها ما يؤكد أنَّ تطبيق برنامج التدخل المهني المبني على نموذج العمل مع المنحرفين من منظور إسلامي، أدًى إلى التقليل من الانحراف، بالإضافة إلى ما حدث من تحسن في الأدوار الأخرى للعميل، وخاصة دوره كتاميذ ودوره كابن.

<sup>1-</sup> سورة: الإسراء، الآية. 24.

<sup>2-</sup> النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص.509.

فهذه الخدمات لم تقدم للأبناء بعد ميلادهم فقط، بل حتى قبل أن يولدوا، وهي كالتالي:

- ❖ خدمات ما قبل الولادة : وهذه الخدمات تتمثل في:¹
- ✓ <u>حسن اختيار الأم: إنَّ</u> شمولية النظام الإسلامي في تشريعاته جعلت من حقوق الطفل أن يحسن الأب اختيار أمه، لأنَّ هذه الشمولية تتناول مراحل حياة الإنسان قبل الحمل والى مابعد الموت.
- ✓ العناية بصحة الأم الحامل: ويتطلب ذلك توفير الغذاء الكافي لها، وحسن معاملتها، وحمايتها
   من تعاطى المواد الضارة بالصحة، وتقديم العلاج اللازم والرعاية الطبية المناسبة.
  - ✓ حفظ حق الجنين في الميراث: حيث قضى النظام الإسلامي بوقف تقسيم التركة حتى تضع
     الأم حملها، كي ينال الطفل نصيبه مما ترك والده ذكرا كان أم أنثى.
- ✓ مراعاة صحة الجنين: حيث شرع بعض الأحكام والرخص للأم، بقصد الحفاظ على صحة الجنين وحياته .
- \* خدمات مابعد الولادة:والمقصود بها جملة الخدمات التي شرعها النظام الإسلامي للطفل بمجرد ولادته،الغرض منها وقايتة من كل أذى قد يصيبه سواء كان هذا الأذى مادي أو معنوي، بالإضافة إلى وقايته من الوقوع في أي خطأ قد يبعده عن الغاية التي من أجلها خلق،إذ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْاً مَلَيْكُمْ غِلَاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ \*
  - ❖ ووقاية النفس والأهل تكون بالخدمات التي جاء بها النظام الإسلامي، والمتمثلة في:
- حفظ نسبه: لأهمية ثبوت النسب في حياة الفرد حرص النظام الإسلامي على تقديمها كأول خدمة، وفي هذه الخدمة يقول ابن عاشور: « ولا شكّ عندي في أنّ حفظ النسب الراجع إلى صدق انتساب النسل إلى أصله سائق النسل إلى البر بأصله، والأصل إلى الرأفة والحنو على نسله، سوقا جبليا وليس أمرا وهميا، فحرص النظام الإسلامي على حفظ النسب وتحقيقه

 $<sup>^{-1}</sup>$  صالح محمد أبو جادو: سيكولوجية التنشئة الاجتماعية، ط $^{-7}$ ، دار المسيرة، الأردن،  $^{-2010}$ ، ص

<sup>2-</sup> سورة: التحريم، الآية.6.

# مجالات الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

ورفع الشك عنه، ناظرا إلى معنى عظيم نفساني من أسرار التكوين الإلهي، علاوة على ما في ظاهره من إقرار نظام العائلة، ودرء أسباب الخصومات الناشئة عن الغيرة المجبولة عليها النفوس، وعن تطرق الشك من الأصول في انتساب النسل إليها والعكس...»1.

ولأجل تحقيق هذه الخدمة شرع النظام الإسلامي مجموعة من الأحكام، كتحريم التبني وتحريم الزنا، والأحكام الخاصة بالعدة وغيرها .

ك حسن اختيار الإسم: فعن أبي الدرداء قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: ﴿ إِنَّكُم حسن اختيار الإسم: فعن أبي الدرداء قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: ﴿ إِنَّكُم حسن النظام تحكون يوم القيامة بأسمائكم وأسماء آبائكم، فأحسنوا أسماء كم ﴾ 2، لذلك حرص النظام الإسلامي على

ضرورة حسن اختيار الأسماء، فهذا النبي-صلى الله عليه وسلم- لدرجة حرصه على هذه الخدمة كان يغير الأسماء القبيحة، وكذا التي تدل على معاني غير مرغوب فيها فلكل من السمه نصيب، فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - ﴿ أَنَّ رَسُولُ الله - حلى الله عليه وسلو- غير السم عاصية، وقال: أنت جميلة ﴾ 3.

كَ الرضاعة: فقد قال الله تعالى في محكم تنزيله: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ اللهِ اللهِ تعالى في محكم تنزيله: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَالِكُونَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ

هذه الآية تدعوا الأمهات إلى تقديم هذه الخدمة للأبناء من باب التغذية الجيدة لهم، ذلك أنَّ حليب الأم يحتوي على كل المواد التي يحتاجها الطفل خاصة في الشهور الستة الأولى من عمره ، ممًّا يغنيه عن تناول أي فيتامينات أو معادن أو عصائر في هذه الفترة، فحليب الأم

<sup>162.</sup> صحمد الطاهر بن عاشور، مرجع سابق، ص-162.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو داود سليمان بن الأشعث، ج4، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>-3</sup> مرجع نفسه، ص-3

<sup>4-</sup> سورة: البقرة، الآية. 233.

## مجالات الخدمة الاجتماعية فيي ظل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

يحتوي على الكثير من الفوائد الغذائية، ومنها الكولوستروم الذي يحتوي على مواد أمينية تحمى الطفل من الإصابة بالعدوى والتلوث. 1

النفقة: من واجب الآباء النفقة على الأبناء، إذ قال الله تعالى في كتابه العزيز: إلى ليُنفِق ذُو النفقة: من سَعَتِهِ مِنْ سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَلَيُنفِقُ مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنهَا اللهُ سَعَةِ مِن سَعَتِهِ عَلَيْ يُعْدَ عُسْرٍ يُسَرًّا ﴿ وَلَيه بحسب قدرته... \*3.

فالنظام الإسلامي من خلال تحليلنا لمضمون آيات القرآن الكريم حرص على وجود هذه الخدمات حرصا شديدا انطلاقا من الحاجات الفعلية للأبناء، وكل مرة في القرآن الكريم نجد الخطاب موجه للآباء ليحسنوا تربية أبنائهم ووقايتهم من كل ضرر.

بالإضافة إلى جملة الخدمات التالية التي جاء بها النظام الإسلامي لإعداد النشء:4

### ✓ الإعداد البدني:

والمقصود بالإعداد البدني تهيئة الطفل ليكون سليم الجسم قوي البنية، قادرا على مواجهة الصعاب، بعيدا عن الأمراض والعلل التي تشل حركته وتعطل نشاطه، والوسيلة التي وضعها النظام الإسلامي لجعل الفرد صحيح البدن بعيدا عن الأسقام والعلل تتلخص فيمايلي:

ك أن يحرص على النظافة في البدن والثوب والمكان.

<sup>1-</sup> محمد رفعت: قاموس الطفل الطبي، ط1، دار الهلال، بيروت، 1986، ص.23.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: الطلاق، الآية. 7.

<sup>3 -</sup> الحافظ بن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج4، مرجع سابق، ص.410.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- السيد سابق: إسلامنا، دار البعث، الجزائر، 1988، ص ص.237-240.

- ك أن يعود الطفل الأكل من الطيبات التي تغذي البدن وتقويه، مع البعد عن الإسراف الذي يضر الجسم ويعرضه لكثير من الأمراض، إذ قال تعالى: ﴿ \* يَبَنِيٓ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُوٓا ۚ إِنَّهُ لَا يَحُبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ .
- كم أن يحبَّب إليه ممارسة الألعاب الرياضية مثل العدو والسباحة والرماية والمصارعة وركوب الخيل ونحو ذلك من الألعاب، فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يسابق ويصارع، ويرشد أمته إلى الأخذ بأسباب القوة .

#### √ الإعداد العقلى:

والمقصود بالإعداد العقلي أن يهيأ الطفل كي يكون سليم التفكير قادرا على النظر والتأمل، يستطيع أن يفهم البيئة التي تحيط به، ويحسن الحكم على النتائج، ويمكنه أن ينتفع بتجاربه وتجارب الآخرين، هذا ما يتركه يسمو عن حياة الجسد، فإنَّ حياة الجسد هي حياة الحيوان، والإنسان يحي بالعلم و التعلم، إذ قال تعالى : و أَقْرَأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ مَ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَي اللَّهِ نَسَنَ مِنْ عَلَقٍ فَ أَوْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ فَي ٱلَّذِي عَلَّمَ بِالقَلْمِ فَي عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَي اللَّهِ الله عليه وسلم -: هامن وجل يسلك طريقا يطلب فيه علما إلا سمّل الله به طريق الجنّة، ومن أبطأ به عمله له يسر ع به نسبه أقل وغيرها من الأحاديث النبوية التي تحث على العلم .

### √ الإعداد الروحي:

ومعناه أن ينبسط الفرد للخير ويحرص عليه، وينقبض عن الشر ويفر منه، لأجل هذا يلقن الطفل مبادئ الدين ويمرَّن على العبادات ويعوَّد ممارسة فعل الخير، فمثلا في أمر الصلاة

<sup>1-</sup> سورة: الأعراف، الآية. 31.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: العلق، الآية. 1-5.

 $<sup>^{3}</sup>$ 17. أبو داود سليمان بن الأشعث، ج $^{3}$ ، كتاب العلم، مرجع سابق، ص $^{-3}$ 

بالإضافة إلى التلقين يلعب الآباء دورا هاما من حيث القدوة الصالحة، التي ماهي إلاً عرض مجسم للفضائل، فالطفل الذي يرى والديه يهتمان بأداء الشعائر، والبعد عما يخل بتعاليم الدين، مثل الكذب والنميمة والبخل والأثرة وغير ذلك من الصفات الذميمة، لابد وأن يتأثر أثرا بالغا بما يراه ويشاهده من والديه. 3

#### √ الإعداد الاجتماعي:

من الخدمات المهمة التي حرص النظام الاسلامي على توفيرها للنشء نجد الإعداد الاجتماعي له، وذلك من خلال القواعد التي وضعها لتعويده منذ نعومة أظافره على آداب اجتماعية عامة، وتخليقه على مبادئ تربوية هامة، حتى إذا شبّ الولد عن الطوق وتدرَّج في سني الطفولة، وأصبح يدرك حقائق الأشياء، كان تعامله مع الآخرين في غاية البر والإحسان، وكان سلوكه في المجتمع في منتهى المحبة والملاطفة ومكارم الأخلاق، ولا شك أنَّ هذه الآداب الاجتماعية مرتبطة كل الارتباط بالأصول النفسية التي أقرَّها النظام الإسلامي، لأنَّ التعامل الاجتماعي، أو التزام الآداب العامة حينما يقوم على عقيدة الإيمان والتقوى، ومبادئ الأخوة والرحمة، ومكارم الإيثار والحلم، فإنَّ إعداد الولد اجتماعيا تبلغ مراتبها العالية وغاياتها المثلى، بل يظهر الولد في سلوكه وأخلاقه وتعامله في المجتمع على أحسن ما يظهر به إنسان سوي وعاقل ورجل متوازن، وهذا ما حرص عليه النظام الإسلامي في إقامة ووضع

<sup>1 -</sup> سورة: طه، الآية. 132.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: لقمان، الآية. 13.

 $<sup>^{2}</sup>$  - السيد سابق، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

## مجالات الخدمة الاجتماعية في طل النظام الإسلاميي "الخدمة الاجتماعية الأسرية"

المناهج التربوية، لتكوين الولد خلقيا، وإعداده سلوكيا واجتماعيا، والتي تتمثل في تعويده على الآداب الاجتماعية المختلفة والمتمثلة في:أداب الطعام والشراب،أدب السلام، أدب الاستئذان، أدب المجلس، أدب الحديث، أدب التهنئة، أدب عيادة المريض، أدب التعزية، ...الخ $^{-1}$ ومن الخدمات المهمة جدًا التي حرص النظام الإسلامي على تقديمها من باب الإعداد الاجتماعي للأطفال،نجد اختيار الأصدقاء، فعن أبي هريرة أنَّ النبي- صلى الله عليه وسلم-قال: ﴿ الرجل عملى دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل ، حيث تعد الصحبة والصداقة من السنن الاجتماعية الثابتة بين الناس، فمن طبيعة النفس البشرية أن تخالط الناس وتتعرف عليهم، وتتخذ من بينهم ثلة تقترب منهم وتعيش معهم حياة الأخوة والمحبة، فإذا أحسن الوالدان اختيار الصديق الصالح لطفلهم، فقد فتحا بابا تربويا في إصلاح هذا الطفل وتنميته،وإذا علمنا أنَّ الطفل سيختار طفلا ما صديقا-لأنَّنا لا نستطيع أن نعاكس الفطرة-فإنَّه من الأولى بذل المساعدة لهذا الطفل في عملية اختيار الطفل، والصديق الصالح الذي سيساعده على طاعة الله وزيادة السلوك الإسلامي الصحيح، لهذا وجدنا رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يلعب في طفولته مع الأطفال ويمر عليهم وهو الرسول القائد وهم يلعبون، فيسلم عليهم ولا يعنفهم وهو يراهم يلعبون بشكل جماعي، ولا يطردهم بل يدعو لهم بأن ينزل عليهم سلام من الله ورحمة،وهذا لحرصه لأن ينشأ الطفل في جو جماعي بعيدا عن الانزواء والعزلة. 3 فالطفل يتأثر بأقرانه أكثرمن تأثره بالكبار لتقارب المرحلة السنية، التي تفرض مساحة مشتركة من الاحتياجات والرغبات بينهم، لهذا أمر النظام الإسلامي من خلال النبي-صلى الله عليه وسلم- بحسن الصحبة، فعن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ لا تصاحب إلا مؤمنا، ولا يأكل طعامك إلا تهيئ 4، وهذا حتى لا يندم الطفل فيما بعد

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الله ناصح علوان: تربية الأولاد في الإسلام، ج1، ط3، دارالسلام، مصر،  $^{2006}$ ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ -أبو داود سليمان بن الأشعث، ج4، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص. 259.

<sup>3-</sup> محمد نور بن عبد الحفيظ سويد: منهج التربية النبوية للطفل، ط3، دار البلاغ، بيروت، 1990، ص.278.

 $<sup>^{-4}</sup>$  أبو داود سليمان بن الأشعث، ج $^{4}$ ، كتاب الأدب، مرجع سابق، ص $^{-259}$ .

ويقول: ﴿ يَنُونَيْلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أُتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلاً ۞ لَّقَدْ أَضَلَنِي عَنِ ٱلذِّكِرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَكَانَ ٱلشَّيْطَنُ لِلْإِنسَن خَذُولاً ۞ ﴿ .

والنظام الإسلامي في إعداده للطفل من كل الجوانب، قام بذلك بالوسائل التالية: 2

- ♦ اتباع القرآن والسنة: إنَّ القرآن الكريم والسنَّة النبوية الشريفة هما المرجعان الأساسيان في توضيح ما شرع الله لعباده في كل جوانب الحياة، في العقيدة وفي العبادات والمعاملات، وفي كل أمر من أمور الحياة الدنيا والآخرة، ذلك لأنَّ القرآن منهجه الذي يتوجَّه إلى النفس بأكملها، فهو يقدم إليها غذاء كاملا، يستمد منه العقل والقلب كلاهما نصيبا متساويا، فالاستتاد إلى القرآن الكريم والسنَّة النبوية للانتفاع بما جاء فيهما يعود في المقام الأول، لأنَّ التمسك بهما يبعد عن الضلال، كما أخبرنا بذلك الرسول صلى الله عليه وسلم وكذا لكونها جمعا كل ما يحتاجه الإنسان في حياته، ولأنَّ فيهما(القرآن والسنة) احترام عقل الإنسان، والتوجيه العلمي والترغيب والترهيب، وعدم معاندة الفطرة البشرية، ومراعاة الحاجات الاجتماعية، ولا شك أنَّ هذه الأمور كفيلة لخدمة وتنمية كل الجوانب الخاصة بالطفل .
- القدوة الحسنة: تعتبرالقدوة الحسنة من أهم الأسس والوسائل التي يعتمد عليها النظام الإسلامي في تقديم خدماته للطفل، والتي الغرض منها بناء شخصية الطفل على أسس سليمة، في شتى الجوانب الخلقية والوجدانية، ولمّا كانت القدوة الحسنة طريقا من طرق اكتساب الفضائل، والمثال الحي للسلوك الواعي الجيد في الحياة، فقد اتخذها النظام الإسلامي وسيلة من وسائله العديدة للرقي بالمجتمعات المسلمة إلى مراتب الكمال السلوكي، فقد أشارت آيات القرآن الكريم إلى أهمية القدوة الحسنة في التربية، ونجد ذلك في مواطن كثيرة منها قوله تبارك وتعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱلله وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ تبارك وتعالى: ﴿ لَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ اللهِ المؤلِّلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المؤلِّل اللهِ الهِ اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ الهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل المؤلِّل اللهِ المؤلِّل الهُ المؤلِّل اللهِ المؤلِّل المؤلِّل المؤلِّل اللهِ المؤلِّل المؤلِّل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سورة: الفرقان، الآية.28-29.

<sup>1-</sup>خالد عبد الرحمن العك: تربية الأبناء والبنات في ضوء القرآن والسنة،ط6،دار المعرفة، بيروت، 2003،ص ص. 182-185.

وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴿ وَكَذَا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيِهُدَنَهُمُ ٱقْتَدِهَ فَلَ لا وَكَرَى اللّهَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴿ وَكُرَى اللّهَ عَلَيْهِ أَخْرًا أَنِ هُوَ إِلّا ذِكْرَى اللّهَ عَلَيْهِ أَجْرًا فِيهَ وَالْمَوْمِنِينَ مَعَا بقولُه: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَٱلّذِينَ مَعَهُ مَن ... ﴿ قَدْهُ السّرية ، فَهَذَهُ السّرية ، فَهَذَهُ السّرية تقدم الدليل الواضح الذي يؤكد على ضرورة وأهمية القدوة الحسنة في التربية ، والتي تعود إلى مجموعة من الأسباب المتمثلة في:

- إنّ في فطرة الإنسان ميلا قويا للمحاكاة والتقليد .
- إنَّ المثال الحي الذي يتحلَّى بجملة من الفضائل السلوكية يعطي غيره قناعة بأنَّ بلوغها من الأمور التي هي في متناول القدرات الإنسانية .
- إنَّ المثال الحي المرتقي في درجات الكمال السلوكي يثير في الأنفس الاستحسان والإعجاب، ومع هذين الأمرين تتهيج دوافع الغيرة فيها، وعند ذلك يحاول الإنسان تقليد ما استحسنه وأعجب به، بما يتولد لديه من حوافز قوية تحفزه لأن يعمل مثله حتى يحتل درجة المجد التي سبقه إليها .
- \* الموعظة الحسنة: يحظى أسلوب الموعظة بمكانة كبيرة في التربية في النظام الإسلامي، لكونه من أهم وسائل التربية المؤثرة في تكوين الولد إيمانيا وإعداده خلقيا ونفسيا واجتماعيا، لهذا نجد القرآن الكريم قد اتخذها منهجا لإعداد الأفراد وتربيتهم، ويؤكد هذا ما دلَّ عليه السياق القرآني في أكثر من موضع ، فمن ذلك قول الحق تبارك وتعالى: وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِابَّنِهِ عَلَيْهُ مِن يَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِٱللَّهِ إِنَّ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْمِ وَآلَمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَعدِلَهُم بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱللَّهِ وَالْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَعدِلَهُم بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن

<sup>-1</sup> سورة: الأحزاب، الآية. 21.

<sup>2-</sup> سورة: الأنعام، الآية.90.

<sup>-3</sup> سورة: المتحنة، الآية.

<sup>4-</sup> سورة: لقمان، الآية. 13.

ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ عَ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ إِن فَهَ اللَّهِ اللَّهِ عَن سَبِيلِهِ عَلَى أَهُمَة المُعَالَة النفس إلى الحق والصواب. 2

### خلاصة الفصل:

من خلال هذا الفصل الذي تم فيه تناول مجال من المجالات الحيوية للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي والمتمثل في المجال الأسري، وجدنا أنَّ الأسرة كيان له ميزة خاصة، تولاً ه النظام الإسلامي بكل الاهتمام والرعاية، فحرص على قيامه على أسس وقواعد متينة، تساهم في تماسكه واستقراره كالمودة والرحمة والعدالة والتكافل...الخ، وفي

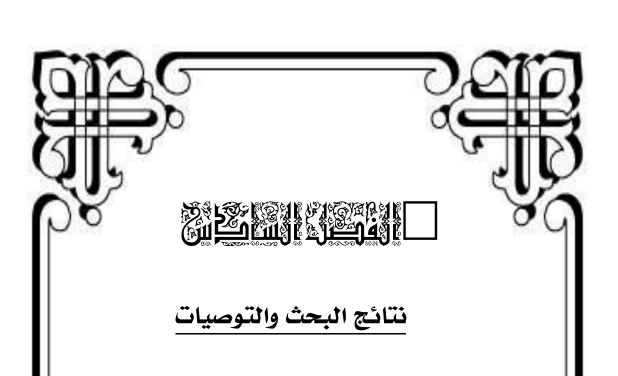
<sup>1-</sup> سورة: النحل، الآية.125.

 $<sup>^{2}</sup>$  خالد عبد الرحمن العك، مرجع سابق، ص $^{-2}$ 

النظام الإسلامي الزواج هوعماد الأسرة التي تلتقي فيها الحقوق والواجبات بارتباط ديني، كما أنَّ الأحكام التي خصَّ بها هذا النظام الأسرة جاءت بالتفصيل ومرتبطة بالعقيدة.

أمًّا فيما يخص إستراتيجية الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي تميَّزت بتقديمها خدمات للأسرة حتى قبل تكوينها، كخدمات أولية تساهم في استقرار واستمرار الأسرة، مثل التوعية بضرورة حسن اختيار الزوج لزوجته والزوجة لزوجها، ليقدم لها خدمات بعد تكوينها لكل فرد فيها حسب صفته داخل هذا الكيان (زوج، زوجة، أولاد، أب، أم)، وفيما يخص الأولاد وجدنا أنَّهم قدمت لهم خدمات حتى قبل أن يولدو، كما اهتم النظام الإسلامي بالأسرة كمؤسسة تنتظم فيها العلاقات.

وكل هذه الخدمات التي جاء بها النظام الإسلامي إن دلَّت على شيء، فإنَّما تدل على عظمة وقدسية ومكانة الأسرة في هذا النظام.

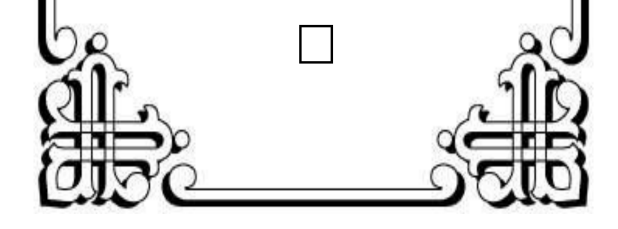


### I-نتائج البحث

أ-عرض النتائج

أولا-عرض نتائج الفرضية الأولى ومناقشتها ثانيا- عرض نتائج الفرضية الثانية ومناقشتها ثالثا- عرض نتائج الفرضية الثالثة ومناقشتها

II-التوصيات



#### نتائج البحث

### أ-عرض النتائج:

يتناول هذا الفصل عرض نتائج الدراسة ومناقشتها على ضوء الفرضيات المعتمدة، حيث "يعتبر عرض نتائج الدراسة معيارا نافعا في تحديد درجة انتماء الدراسة إلى نوع محدد من فروع المعرفة، وفي حالات كثيرة تعتبر أيضا معيارا إضافيا جيدا في تحديد درجة إلمام الباحث بالموضوع الذي يكتب فيه". 1

### أولا - عرض نتائج الفرضية الفرعية الأولى ومناقشتها:

الفرضية الفرعية الأولى: مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي له من الخصائص والمصادر التي تحمل خصوصية معينة تجعل من مضمون الخدمة المقدمة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع) أكثر فعالية من غيرها. من خلال الدراسات السابقة التي تؤكد على أهمية الإطار المرجعي في عملية الممارسة، والمناقشة النظرية المتعلقة خاصة بالفصل الثاني، والذي تناول مدخل للنظام الإسلامي، حيث من خلاله تعرَّفنا على هذا النظام، وبالتحديد على النقاط التي تجعل منه نظام للخدمة الاجتماعية ومنبعا لها بحق، والمتمثلة في:

#### • مقاصد هذا النظام:

فمن خلال دراستنا لهذا النظام وجدنا أنه جاء لما فيه صلاح البشر في العاجل والآجل، فالنظام الإسلامي جاء لخدمة الإنسان واستدامة نوعه بصلاحه، والصلاح المنوّه به ما أراد الله به مجرد صلاح العقيدة وصلاح العمل فحسب، بل أراد منه أيضا صلاح أحوال الناس وشؤونهم في الحياة الاجتماعية، من خلال مجموع الخدمات الاجتماعية التي تستهدف العقل والروح والنفس، والموجّهة للفرد والجماعة والمجتمع، والنظام الإسلامي جاء لجلب المصالح

سعيد صيني: قواعد أساسية في البحث العلمي، مؤسسة الرسالة، بيروت،1994.-475.

ودرء المفاسد، فالمقصد العام لهذا النظام هو تحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل، والفقهاء قسَّموا المصالح إلى ثلاثة أقسام مثلما جاء في الفصل الثاني -والتي تؤكد جوهر هذا النظام، وأنه جاء لخدمة الإنسان-والمتمثلة في:

#### ◄ المصالح الضرورية:

فالنظام الإسلامي جاء لحفظ الكليات الخمس والمتمثلة في:الدين، النفس، العقل، المال، النسب، والتي بها يستقيم حال الفرد والأمة.

#### ◄ المصالح الحاجية:

وهو ما تحتاج الأمة لاقتناء مصالحها، وانتظام أمورها على وجه حسن .

#### ◄ المصالح التحسينية:

فالنظام الإسلامي جاء بمجموعة من القواعد التي تهتم بالجانب الجمالي والتحسيني، الذي يرغب الناس في الاندماج في المجتمع بشكل يسير وسهل.

#### • مصادر النظام الإسلامي:

من خلال تحليلنا لهذه المصادر ودراستنا لها وجدنا أنّها تحمل في طياتها بذور الخدمة الاجتماعية، والمتمثلة في صور التعاون والتكافل والتراحم، فنجد قول الله: و... وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَاتَّقُواْ اللّهَ أَنِ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ في الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَالْعُدُونِ وَالْتَقُواْ اللّهَ أَنْ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ في الْمُولِهِ الْمُعالِي وقوله النين ينفقون أموالهم على الفقراء والمحتاجين من باب التعاون تعالى حين وصف الذين ينفقون أموالهم على الفقراء والمحتاجين من باب التعاون الاجتماعي، بأنهم يمارسون تجارة رابحة دائمة المكسب : في إنّ اللّذين يَتْلُون كِتَبَ اللّهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَأَنفُقُواْ مِمّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ فِي بُرَةً لَّن تَبُورَ في لِيُوقِيّهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَالِمِ عَلْ اللّهُ تعالى بعباده هو وجود فضاله من أسباب رحمة الله تعالى بعباده هو وجود

<sup>1 -</sup> سورة: المائدة، الآية. 2.

<sup>2-</sup> سورة: فاطر، الاية. 29-30.

التكافل بين أفراد المجتمع المسلم، إذ قال: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضِ ﴿ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرُسُولُهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ .

وفي القرآن الكريم الذي يعد المصدر الأول الكثيرمن الآيات والتي سبق ذكرها في الجانب النظري - التي تبين صور وأوجه الخدمة الاجتماعية سواء للفرد، الجماعة، أوالمجتمع، أمّا فيما يخص المصدر الثاني السنة النبوية الشريفة - فنجد العديد من الأحاديث التي تحثُ على فعل الخير ومساعدة الغير، وجعلت هذا اللون من ألوان البر -مساعدة الآخرين وخدمتهم -صدقة يؤجر عليها صاحبها، وهذا مصداقا لقوله صلى الله عليه وسلم : ﴿ كُل سلامي من الهاس لم لم لم الهناس عليه الشمس تعدل بين الاثنين حدقة، وتعين الرجل فيي دابته فتحمله عليها ،أو ترفع له عليها متاعم حدقة، والكلمة الطيبة حدقة، وبكل خطوة تمشيها إلى الحلاة حدقة، وتميط الأخبى عن الطريق حدقة ﴾ وكما أمر النبي - صلى الله عليه وسلم -بأن لا يسلم الواحد آخاه؛ أي لا يتركه للجوع والعطش والعراء ولكل مظاهر الإحتياج والعوز، إذ قال: ﴿ المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ،ولا يسلمه، من كان فيي حاجة أخيه، كان فيي حاجة، ومن فرج يوم القيامة والعوز، إذ قال: ﴿ المسلم في توادهم وتراحمهم، وفي خدمة بعضهم البعض بالجسد الواحد، عين قال : ﴿ مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم، وفي خدمة بعضهم البعض بالجسد الواحد، حين قال : ﴿ مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم، وفي خدمة بعضهم البعض بالجسد الواحد، حين قال : ﴿ مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل البسد إذا اشتكى

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: التوبة، الآية. 71.

 $<sup>^{2}</sup>$  النووي: رياض الصالحين، مرجع سابق، ص ص $^{2}$  .

<sup>126.</sup> مسلم بن الحجاج النيسبوري، مج8، ج61، مرجع سابق، ص-3

منه محضو تداممي له سائر البسد بالسمر والمعمى أ، وغيرها من الأحاديث التي تدعو لخدمة الإنسان بكل صور تواجده، بل نجد بعض الأحاديث تصل

مساعدة الآخرين بدرجة الإيمان، وهذا ما يجعل المقبل على مساعدة الآخرين يخاف شيئين: أولهما: ألاَّ يكون بانقطاعه على عمل الخير ومساعدته لمن هم في حاجته، يخرج من دائرة الإيمان، ومن أمة النبي - صلى الله عليه وسلم - .

وثانيهما: أن يتعرَّض لعقاب الله عزو وجل.

أمًّا المصدر الثالث والرابع والمتمثلان في الإجماع والقياس، فهما يعززان وجود الخدمة الاجتماعية واستمرارها، وكذا فاعليتها، بربطها بأصول ثابتة تمنع عنها الانحراف، وكذا بمستجدات العصر وتغيرات البيئة، ممًّا يجعل النظام الإسلامي يبتعد عن الجمود والثبات، الذي يعزله عن حياة الناس، ويقصيه عن واقع الحياة، ومعالجة مشكلات الناس وهمومهم، لأنَّ ناموس الكون يقرُّ حقيقة لا جدال فيها أنَّ دوام الحال من المحال، وأنَّ مصالح الناس وحاجاتهم تتغير بتغير مظاهر المجتمع.

وكل هذه المصادر تعتبر الإطار المرجعي لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي، وهو ما منحها القوة والتميز والنجاعة.

### • خصائص النظام الإسلامي:

الخصائص التي يتمتع بها النظام الإسلامي والمتمثلة في:الربانية، الشمولية، الواقعية، الإنسانية، الاعتدال والتوازن، الجمع بين الثبات والتغير، والتي تناولناها بالتفصيل في الفصل الثاني للبحث، تدلُّ على عظمة هذا النظام، وأنَّه لا يهدف إلى خدمة الانسان وحسب، بل حرص على نجاعة وفعالية هذه الخدمة، من خلال تواجد العناصر السابقة الذكر والتي تمثل خصائصه، فلكي يؤدي النظام مصلحة العباد في العاجل والآجل، حرص على أن تكون

<sup>1 -</sup> مرجع نفسه، ص

الخدمات المقدمة للإنسان بكل صور تواجده شاملة لكل جوانبه الجسدية، والنفسية، والعقلية، والروحية، فالنظام الإسلامي لم يغال بذكر حاجات الروح على حساب حاجات الجسد البعد الروحية، فالنظام الإسلامي لم يغال بذكر حاجات الروح البعد المادية، فكما قال عباس محمود العقاد: "الروح والجسد في القرآن الكريم ملاك الذات الإنسانية، تتم لهما الحياة ولا تنكر أحدهما في سبيل الآخر، فلا يجوز للمؤمن بالكتاب أن يبخس للجسد حقا ليوفي حقوق الروح، ولا يجوز له أن يبخس للروح حقا ليوفي حقوق الروح، ولا يجوز له أن يبخس للروح حقا ليوفي حقوق الجسد. "أبالإضافة إلى واقعيتها؛ أي التعامل مع ماهو موجود، وليس مع مايجب أن يكون، فهي لا تلغي إنسانية الإنسان، ولكي تستمر وتثمر، كان لا بد من مراعاة التغيرات الحاصلة دون الابتعاد عن الأصل، بالإضافة إلى التوازن والاعتدال عند التعامل مع الإنسان وتقديم الخدمة له، فلم تغلب جانب على جانب وهو ماجعلها أكثر فعالية.

بالإضافة إلى فلسفة الخدمة الاجتماعية في هذا النظام التي ذكرت في الفصل الثالث، نجدها تؤكد الإطار التكاملي والبنّاء في خدمة الفرد والجماعة والمجتمع.

• ومنه نجد أن الفرضية الفرعية الأولى قد تحققت؛ أي أنَّ مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي له من الخصائص والمصادر التي تحمل خصوصية معينة تجعل من مضمون الخدمة المقدمة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع) أكثر فعالية من غيرها.

### ثانيا - عرض نتائج الفرضية الفرعية الثانية ومناقشتها:

الفرضية الفرعية الثانية: الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث (خدمة الفرضية الفرعية الثلاث (خدمة الفرد، خدمة الجماعة، وتنظيم المجتمع)في مضامين النصوص الشرعية (القرآن

<sup>.29.</sup> عباس محمود العقاد: الانسان في القرآن 1973 ،دار الاسلام 1973 ،القاهرة 1973 .ص

الكريم،السنة النبوية الشريفة)والتراث الاسلامي جاءت بخدمات نوعية مبنية على تصورات خاصة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع).

من خلال استنباطنا للخدمات الموجودة في نصوص السنة النبوية والتراث الإسلامي والتراث النظام النظري المستمد من مصادر النظام الإسلامي، ومن التراث الإسلامي، وجدنا أنَّ النظام الإسلامي في خدمته للفرد، الجماعة أو المجتمع يؤكد على حقيقة جوهرية ألا وهي معرفة حقيقة وطبيعة الوحدة التي نتعامل معها، سواء كانت فردا أو جماعة أو مجتمع، وفي هذا الصدد قدَّم النظام الإسلامي تصورا واضحا للطبيعة البشرية، وهذا إيمانا منه بأنَّ معرفة الطبيعة البشرية الأساس الواجب مراعاته لممارسة الخدمة الاجتماعية، فهي المجال الخصب والمهم في عمليات تقديم المساعدة، ذلك أنَّ كل عمل وكل مساعدة الغرض منها خدمة الانسان إن لم تقم على تصور واضح لهذا الأخير، فلن تؤتي الثمار المرجوة منها، وبالتالي توافق الخدمات الاجتماعية المقدمة للإنسان مع ما يحتاجه فعلا، لن يكون إلاً بمعرفة حقيقة ما يحتاجه الإنسان فعلا، وما هي مكوناته، وما يؤثر فيه.

ومن خلال تحليلنا لما جاءت به النصوص القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة، وسيرة النبي – صلى الله عليه وسلم – وجدنا أنَّ هناك تصور شامل لطبيعة الإنسان ولكل جوانبه، فهو لا يحلق في أجواء المثالية ، ولا يعامل الناس على أنَّهم ملائكة معصومون عن الخطأ، بل بشر يصيبون ويخطئون، ويستقيمون وينحرفون، وهو يعترف بضعف البشر، كما يعترف أنَّه كائن حي مميَّز، كرَّمه الله تعالى وحباه بمنه وفضله، تتنازعه مجموعة من العواطف والمشاعر والرغائب، المحصنة بظوابط شرعية توجهها وتحفظها، فهو جسد وروح وعقل ونفس.

• بالنسبة لطبيعة الجماعة في النظام الإسلامي فهي تعد الوسط المناسب الذي يتيح للفرد القيم الشباع هواياته، وممارستها بشكل إيجابي وفعًال، وتسعى هذه الطريقة لإكساب الفرد القيم والعادات الاجتماعية الصحيحة، المستمدة من ديننا الإسلامي الحنيف كقيمة النظام

والنظافة، والتعاون والتنافس، والمسؤولية وغيرها من القيم الإيجابية، كما أنَّها مجموعة من العلاقات التبادلية السلوكية المستمدة من الدين الإسلامي، والتي تقوم على أساس:التقوى، الصدق والإيثار.

• أمًّا بالنسبة لطبيعة المجتمع في النظام الإسلامي فهو مجتمع له مجموعة من المقومات، التي تحدد ملامحه وتصنع هويته، والتي تتمثل في:العقيدة الإسلامية، العرف السليم الذي يتماشى مع عقيدة المجتمع وأحكامه الإسلامية، و كذا الأخلاق الكريمة والفضائل.

هذا فيما يخص العنصر الأول في خدمة وحدة التعامل (الفرد ، الجماعة ، المجتمع).

أمًّا العنصر الثاني فهو مجموعة من الحقائق الأساسية المتعلقة بكل وحدة، والتي يعمل النظام الإسلامي في إطارها كخصوصية كل وحدة، بعدها يقدم النظام الإسلامي- بناء على العنصرين السابقين- جملة من الخدمات كاستراتيجية للممارسة لكل وحدة، فنجد استراتيجية خدمة الفرد في النظام الإسلامي تشمل الخدمات التالية:

- خدمة حفظ النفس: من خلال مجموعة من الخدمات كتوفير الأمن، وتوفير كفاية النفس مما يحتاجه الجسد من طعام وشراب، والأخذ بالرخص للمضطر وغيرها،بالإضافة إلى النظافة وتكريم الانسان فمن خلال الجدول رقم 03 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 04 المتعلقة بتكريم الانسان بنسبة 39.55% باعتبار أنَّ تقديم هاته الخدمات للفرد من باب حفظ النفس لا يمكن ان تؤتي ثمارها قبل التأكيد على كرامة الانسان وعلى مكانته ،هذا التكريم الذي يستدعي وجود خدمات تليق بالمكانة التي حبى الله بها العنصر البشري وهو ما أكدته النصوص القرآنية التي تم تحليلها والأحاديث النبوية الشريفة .
- ◄ خدمة حفظ العقل: من خلال مجموع الخدمات التي تضمن للعقل وظيفته كالحرص على سلامته وزيادة وظيفته بالتعلم وإعماله بالتفكر والتدبر، وتمنع عنه كل ما يغيب هذه الوظيفة كالسكر، الإدمان، إتباع الهوى، التقليد الأعمى والجدال...الخ.

فمن خلال الجدول رقم04 وجدنا أنّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 04 المتعلقة بإعمال العقل بالتفكر والتدبر بنسبة 42.57% من مجموع الآيات القرآنية التي قمنا بتحليلها، إذ اعتبر النظام الإسلامي أنّ إعمال العقل بالتفكر والتدبر عبادة من العبادات التي تتمي الوعي والإدراك لدى الفرد وترشده إلى تقوى الله ؛ فمثلما قال محمد قطب:" إنّ النواميس الكونية تجري في دقة عجيبة، ونظام لا يختل، والتدبر والتفكر والتأمل في هذه النواميس ترشد العقل إلى تقوى الله،وتعوده على دقة النظر والتأمل وانضباط الأحكام التي يصدرها، وتطبعه طابع الدقة والتنظيم،ويؤكد الإسلام على أن هذا التدبر والتأمل في نواميس الكون وآياته ليس غاية في ذاته، بل غايته إصلاح القلب البشري، وإقامة الحياة في الأرض على أساس القيم الثابتة في منهج الله تعالى وشريعته كالحق والعدل والخير "1.

فبإعمال العقل بالتفكر والتدبر في آيات الله الموجودة في كل شيء نحرص على سلامته "الوحدة رقم 01" ونتعلم "الوحدة رقم 02" ونخرج من دائرة السلوكيات المؤدية لتعطيل وظيفة العقل (اتباع الهوى،الجدال...)"الوحدة رقم 03".

وهكذا وجدت الفطرة البشرية في النظام الإسلامي مايلبي أشواقها كلها مثلما قال "سيد قطب": "من معلوم ومجهول، ومن غيب لا تحيط به الأفهام ولا تراه الأبصار، ومكشوف تجول فيه العقول وتتدبره القلوب، ومن مجال أوسع من إدراكها تستشعر إزاءه قيمة الانسان في الكون وكرامته على الله، وتتوازن الكينونة الانسانية بهذا وذاك، وهي تؤمن بالمجهول الكبير، وهي تتدبر المعلوم الكبير. "2

◄ خدمة حفظ التدين: من خلال مجموعة من الخدمات التي جاء بها النظام الإسلامي كتأسيس العقيدة السليمة وتقويتها، واجتتاب ما يهدمها أو يضعفها، وكذا بتقوية الجانب الروحي للفرد، والالتزام بالطاعات والتخلق بمكارم الأخلاق.

محمد قطب :منهج التربية الإسلامية ، ط5، دار الشروق، القاهرة، 1981، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup>-سيد قطب: خصائص التصور الإسلامي ومقوماته مرجع سابق،-2

فمن خلال الجدول رقم05 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 01 المتعلقة بترسيخ أسس العقيدة الصحيحة في ذات الفرد(التوحيد،اجتناب الكبائر...) بنسبة 77.50% من مجموع الآيات القرآنية التي قمنا بتحليلها ، فالنظام الاسلامي ركز على هذه الوحدة بل تعتبر هي الأساس المتين الذي يقوم عليه، لما لها من أثر في نفوس الأفراد وسلوكاتهم، وجميع الأعمال لا قيمةً لها إذا لم تكن نابعة عن عقيدة صحيحة، إنَّ ما يعتقد به الإنسان يتحكُّم بمجمل رؤيته للكون وللحياة، ولكل ما يفكر به، حيث تكون العقيدة حاضرة لدى الإنسان في كل فعل يقوم به أو قرار يتَّخذه، وكل أنواع الشعور من بغض وحب واعجاب ترتبط أيضاً بما يحمله من عقيدة، فكل عقيدة يحملها الفرد وتدين بها الأمة سواء أكانت صحيحة أم باطلة لا يقتصر أثرها على الناحية الفكرية استقامةً وانحرافًا ، بل لا بد وأن يظهر أثر هذه العقائد في جوانب الحياة المختلفة ،وانطلاقا من نظرية أنَّ السلوك فرع عن تصوره "العقيدة" جاءت الضرورة لترسيخ أسس العقيدة الصحيحة في ذات الفرد (التوحيد،اجتناب الكبائر...) ؛ لأنها أساس البناء والغذاء الروحي الواجب توفره لتحقيق السلوك السوي والتغيير المنشود في ذات الفرد، وبمقدار تمسك الفرد بالعقيدة السليمة، بمقدار ما يتحرر من تبعيته للأمم الأخرى وشعوره بالعجز والنقص تجاهها؛ فكما قال مالك بن نبي:" تبدأ عملية التغيير الفعلية بتخليص الإنسان من عقد النقص والانبهار بمظاهر ماعند الغربيين وكذلك بتخلصه من بقايا التواكل والخرافة وبإعادة اللحمة بينه وبين قناعاته وعقيدته وسلوكه وعمله. $^{1}$ 

لذا نجد أنَّ الرسول صلى الله عليه وسلم مكث عشر سنين بمكة ينزل عليه القرآن وكان في غالبه ينصب على البناء العقدي حتى إذا ما تمكنت العقيدة في نفوس أصحابه رضوان الله عليهم نزلت التشريعات الأخرى بعد الهجرة إلى المدينة.

مالك بن نبي: شروط النهضة، ط4، دار الفكر المعاصر، بيروت، 2000. ص20.0

- ◄ خدمة حفظ العرض: من خلال مجموعة من الخدمات التي جاء بها النظام الإسلامي
   كمنع السخرية والاستهزاء بالفرد، وأن يسلم عرضه من الغيبة والنميمة والقذف...الخ.
- فمن خلال الجدول رقم06 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 01 المتعلقة بمنع السخرية والاستهزاء بالفرد بنسبة 56.92 % من مجمل الآيات القرآنية التي تم تحليلها والمتعلقة بخدمة حفظ العرض،وهذا ما للأثر البالغ للسخرية والإستهزاء على الفرد وعلى قوة الروابط الاجتماعية القائمة على احترام كرامة الفرد ، وهي من أهم عوامل نقض البناء الاجتماعي.
- خدمة حفظ المال: المال في النظام الإسلامي هو لله، والإنسان مستخلف فيه لعمارة الأرض، ولهذا النظام الإسلامي في هذه الخدمة جاء بمجموعة من الإجراءات لإيجادها وحفظها؛ فشجّع على الكسب والعمل بالطرق المشروعة، والاعتدال في الانفاق والحجر على الذين لا يحسنون التصرف في المال وكتابة الدين والوصية، وحرّم السرقة، والاحتكار، والربا، والاكتتاز وغيرها من الصور غير المشروعة لكسب المال.
- فمن خلال الجدول رقم07 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 02 المتعلقة بالإنفاق في الوجه المشروع بنسبة 64.84 % من مجمل الآيات القرآنية التي تم تحليلها والمتعلقة بخدمة حفظ المال،باعتبار أنَّه من شروط الاستخلاف فيه أن ينفق فيما يحبه الله ويرضاه وقد حدد الله تعالى أوجه الإنفاق المشروعة.
- أمًّا استراتيجية خدمة الجماعة في النظام الإسلامي فتقوم على مجموعة من الخدمات مثل ترسيخ أسس العقيدة السليمة، والدعوة للعمل الصالح، بالإضافة إلى غرس وتعزيز القيم الإسلامية وغيرها من الخدمات.

فمن خلال الجدول رقم 08 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 02 المتعلقة بالدعوة للعمل الصالح بنسبة 48.32 % من مجمل الآيات القرآنية الكريمة التي تمَّ تحليلها، باعتبار هذه

﴿ أمَّا فيما يخص استراتيجية خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي، فقد وجدنا أن هذا النظام جاء بجملة من الخدمات لتنظيم المجتمع، تمثلت في: حفظ الأمن، التعاون والتكافل، التنظيم المؤسسي للمجتمع، تنظيم العلاقات داخل المجتمع، خلق مناخ عام صالح(الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،سد الذرائع).

فمن خلال الجدول رقم 09 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 02 المتعلقة بالتعاون والتكافل بنسبة 27.83 % من مجمل الآيات القرآنية الكريمة التي تمَّ تحليلها والمتعلقة بتنظيم المجتمع، فهو حق وواجب، وفريضة مشروعة، وهو أيضًا تكافل يتجاوز الحاجات المادية إلى سائر جوانب الحياة الإنسانية، للفوز بجنة عرضها السموات والأرض،إذ قال الله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَضُهَا ٱلسَّمَوَّتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِللمُتَّقِينَ ﴾ وسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَضُها ٱلسَّمَوِّتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِللمُتَّقِينَ ﴾ وسارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَضُها السَّمَاتِ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِللمُتَّقِينَ ﴾ وسيد قطب في تفسير هاتين الآيتين قال: " فالمسلم الذي يحب أن يغفر الله له ويعفو عما وقع منه ينبغي عليه أن ينفق في كل حال، وأن يحاول التخلق بالصفح وكظم الغيظ والإحسان إلى الآخرين " 3.

فالنظام الإسلامي من خلال هذه الخدمة أكد أنَّ التكافل لايرتبط فقط بالجانب المادي بل يستوعب جوانب الحياة الإنسانية كلها، ومن الخدمات النوعية التي جاء بها النظام الإسلامي أيضا نجد خدمة سد الذرائع التي تعد من الخدمات الوقائية التي نتظم المجتمع

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: آل عمران، الآية .104.

<sup>2-</sup>سورة: آل عمران، الآية. 133-134.

<sup>3</sup>-سيد قطب:في ظلال القرآن،ج3،مرجع سابق،ص.75.

وتساهم في استقراره ،وبهذه الخدمات الانشائية والوقائية والعلاجية خرجت وحدة التعامل من دائرة الأزمات الفردية (النفسية،الصحية،المالية...الخ)والمجتمعية.

• ومنه نجد أنَّ الفرضية الثانية " الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث (خدمة الفرد، خدمة الجماعة، وتنظيم المجتمع)في مضامين النصوص الشرعية(القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة)والتراث الاسلامي جاءت بخدمات نوعية مبنية على تصورات خاصة لوحدة التعامل (الفرد،الجماعة والمجتمع). "قد تحققت.

## ثالثًا - عرض نتائج الفرضية الفرعية الثالثة ومناقشتها:

#### الفرضية الفرعية الثالثة:

- تكمن فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي في المجال الأسري كأحد أهم مجالات الممارسة على الإطلاق في نوعية وتفرد الخدمات المقدمة لهذه الوحدة (الأسرة) في ظل هذا النظام.

من خلال الدراسات السابقة المتعلقة بالصنف الثالث "دراسات تناولت مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي"، ومن خلال تحليلنا لما جاءت به النصوص القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة، وسيرة النبي – صلى الله عليه وسلم – وجدنا كنتيجة أنَّ النظام الإسلامي قد أولى رعاية واهتمام كبير للأسرة، كما حرص على أن تقوم على أساس متين وسليم، يتمثَّل في مجموع الأحكام والقواعد التي تبنى عليها وتؤسس لها، والمتمثلة في أحكام الخطبة والزواج، كما قامت أسس بنائها على:المودة والرحمة، وكذا العدالة، وأخيرا التكافل الاجتماعي والشوري.

والنظام الإسلامي نظرا لتعظيمه لهذا الكيان أوجد مجموعة من الخدمات، وحرص على إيجاد بعضها قبل وجود الأسرة ذاتها كتوعية الأفراد بضرورة حسن الاختيار، وأنَّ الزواج هو السبيل الوحيد والمشروع لتكوين الأسرة، كما أوجد مجموعة من الخدمات للحفاظ عليها بعد تكوينها،

موجّهة لكل فرد فيها على حدا، فجاء النظام الإسلامي بخدمات للزوج والزوجة، والأولاد قبل أن يولدوا وبعد الولادة، وللآباء أيضا، بالإضافة إلى تنظيم الجانب المؤسسي للأسرة،وهنا يكمن الإختلاف بينه وبين نظم الرعاية الأخرى، من خلال ما جاء به النظام الإسلامي من أحكام مفصنًلة للعلاقات العاطفية والاجتماعية، من حقوق الزوج على زوجته، والزوجة على زوجها، وحقوق الوالدين على الأولاد، وحقوق الأولاد على الوالدين، وحقوق القرابة وصلة الأرحام، وأحكام المحرّمات على التأبيد وعلى التأقيت، والأحكام الخاصة بعدة المطلّقة، والمتوفى عنها زوجها، والولاية على النفس وغير ذلك كثير.

فمن خلال الجدول رقم10 وجدنا أنَّ أكبر نسبة كانت للوحدة رقم 01 المتعلقة بالتنظيم المؤسسي للأسرة (القوامة السكن والنفقة التوارث...) بنسبة 75.75%، باعتبار أنَّ وحدتي تربية الأولاد والإحسان للوالدين وحسن صحبتهما لا يمكن لهما البروز في ظل تصدع التنظيم المؤسسي للأسرة، وفي ظل غياب القوانين والمبادئ التي تنظم الحياة الأسرية من تحديد للمسؤوليات والأدوار إلى تنظيم العلاقات والجانب المالي للأفراد "النفقة"، والتوارث بما يضمن حقوق الأفراد بنسب تراعي مكانة ودور وجنس كل فرد داخل الأسرة، بالإضافة إلى تحديد آليات حل الخلاف والنشوز داخل الأسرة كخدمة للحفاظ على استقرار الأسرة واستمرارها، فكما هو معلوم أنَّ التنظيم المؤسسي لأي وحدة من وحدات المجتمع بما فيها الأسرة هو سر بقائها واستمرارها وسلامتها من كل الآفات الاجتماعية والمؤامرات التي تحاك ضد هذا الكيان وتهدد استقراره وحتى وجوده في الأصل،ومن دعائم هذا التنظيم أنَّه جعل قوامة الرجال على النساء إذ قال الله تعالى: أرَّ الرّجالُ قَوَّمُونَ عَلَى اليِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفَقُواْ مِنْ أُمُولِهِمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَهِمَا الله سبحانه وتعالى الرجال القيام بها ؛ وهي ليست محاباة للرجال أو سبيلا للسيطرة كلَّف الله سبحانه وتعالى الرجال القيام بها ؛ وهي ليست محاباة للرجال أو سبيلا للسيطرة كلَّف الله سبحانه وتعالى الرجال القيام بها ؛ وهي ليست محاباة للرجال أو سبيلا للسيطرة

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة: النساء، الآية. 34.

والتحكم والاستبداد، بل تعني هذه القوامة مسؤولية الرجل عن الأسرة من حيث الإنفاق والحماية والرعاية وحسن العشرة؛ وبالتالي تسود المحبة والمودة والرحمة في الأسرة "أ،وهو مايعرف الآن في فقه إدارة الموارد البشرية بوحدة القيادة التي تعتبر من مبادئ وخصائص التنظيم المؤسسي، وهو مايعزز تفرد النظام الإسلامي في عنايته بالأسرة من خلال جملة الخدمات النوعية المقدمة لهذا الكيان والتي اهتمت به حتى قبل التأسيس.

ومنه نجد أنَّ الفرضية الثالثة قد تحققت؛ أي أنَّه تكمن فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي في المجال الأسري كأحد أهم مجالات الممارسة على الإطلاق في نوعية وتفرد الخدمات المقدمة لهذه الوحدة (الأسرة) في ظل هذا النظام.

#### ❖ الفرضية العامة:

من خلال مقارنة النتائج الفروض الفرعية ومناقشتها، وجدنا أنَّ هناك تصور الممارسة المهنية الخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، يربط بين العقيدة والرؤية والبناء الفكري لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، فبالنظر لجداول التحليل (من 03 إلى 10) نجد أنَّ الجانب العقدي أخذ تقريبا نسبة 60 %من مجموع الآيات القرآنية التي تم تحليلها، وهنا تكمن فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي من خلال الربط بين التصور المبني على عقيدة سليمة وفعالية الممارسة ، فكلما كان التصور صحيح كلما كان السلوك "الممارسة" الناتج جيد، ذلك أنَّ النظام الإسلامي مثلما قال "سميح عاطف الزين" حرص على جعل القوى الدافعة للفرد قوى روحية حتى ولو كانت مظاهرها مادية أو معنوية، وأوجب عليه أن ينطلق في مزاولة أعماله كلها صغيرها وكبيرها من وحي عقيدته "ومن هنا اعتبر النظام الإسلامي أنَّ السلوك القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة اعتبر النظام الإسلامي أنَّ السلوك القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة اعتبر النظام الإسلامي أنَّ السلوك القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة العتماء المقويم المناطق القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة العتماء المناطق المناء المناطق القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة العربر النظام الإسلامي أنَّ السلوك القويم في مختلف ميادين الخدمة الاجتماعية "خدمة المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المن وحي عقيدة المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطقة المناطقة

 $<sup>^{-1}</sup>$ علي أحمد الشحات:الأسرة في الإسلام،الهيئة المصرية العامة للكتاب،القاهرة،2007.-0.40

 $<sup>^{2}</sup>$ -سميح عاطف الزين:الإسلام وثقافة الإنسان، ط $^{3}$ ، دار الكتاب اللبناني، بيروت، $^{2}$ 1978. ص $^{2}$ 

الفرد، خدمة الجماعة، تنظيم المجتمع مؤشر من مؤشرات وجود عقيدة صحيحة، وترجمة فعلية لها وهذا ما يوضحه الشكل التالي:

#### الشكل رقم 01:استراتيجية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي



#### المصدر:من إعداد الباحثة

باعتبار أنَّ الدين من خلال العقيدة التي يبثها في نفوس أفراده مثلما قال "Geertz": يعمل على تأسيس طبائع ودوافع ذات سلطة، وانتشار واستمرار دائم عند الناس ، وذلك عبر

تشكيل تصورات حول النظام العام للوجود، مع إضفاء طابع الواقعية على هذه التصورات بحيث تبدو هذه الطبائع والدوافع واقعية بشكل متفرد. "1

فهذا التصور الذي جاء به النظام الإسلامي يقوم على احترام طبيعة وحدة التعامل (الفود، الجماعة، المجتمع)، والذي أعطى لنا مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل هذا النظام، المتمثل في جملة الخدمات المقدمة لكل من الفرد والجماعة والمجتمع، والتي نتميز بالشمولية والتكامل حيث أنّها شاملة لكل جوانب وحدة التعامل، والتي تمنح المهنة فاعلية في العمل وموضوعية في الإنجاز، وبالواقعية فهي لا تلغي واقع وحدة التعامل وإنّما تسعى لتثمين الجانب الإيجابي فيه وتغيير السلبي منه، كما أنّ هذه الخدمات لا تنظر لوحدة التعامل فقط من جانب مادي بحت ، بل تراعي الجانب الروحي لها أيضا، وهذا التوازن الذي تؤكده الآية الكريمة في قوله تعالى: ﴿ وَابّتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ اللهُ الدَّارُ اللَّاخِرَةُ وَلا تَنسَ لللهُ إليَّاكَ وَلا تَبْعِ الْفَسَادَ في الأَرْضِ إنَّ اللهُ لا كثر عبيبات من عظمة النظام الإسلامي أنّه لم يباعد بين المادة والروح، ولم يفصل بين الدنيا وحقه لنفسه، فاعلية، فمن عظمة النظام الإسلامي أنّه لم يباعد بين المادة والروح، ولم يفصل بين الدنيا وحقه لنفسه، من المبادئ الإسلامية، توافق الفطرة وتتلاءم مع واقعية الحياة.

كما وجدنا أنَّ النظام الإسلامي أكَّد وجود الكيان الشخصي للفرد، واعتبره مسئولا أمام الله وأمام نفسه وأمام المجتمع، مثلما غرس في النفس الإنسانية شعورها بمسئولية الجماعة، وربط بين الناس في نطاق الوظيفة الاجتماعية، وبناء وتنظيم المجتمع، فهو لم يلغ فردية الفرد من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Clifoford Geertz :Religion As A Cultural System (In Anthological Approaches To The Study Of Religion) Travistock Publication 1996. P.406.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: القصص، الآية. 77.

أجل الجماعة، ولم يغلو في ذكر الجماعة على حساب الفرد، ولا المجتمع على حساب الأفراد والجماعات، وإنّما حاول خدمة الإنسان بشتى أشكال تواجده، وأعطى لكل شكل إطاره الخاص، لأنّه يسعى في الأخير إلى بناء فرد سليم داخل جماعة سوية في مجتمع فاضل . بالإضافة إلى أنّ النظام الإسلامي من خلال الإطار المرجعي لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية المتمثل خاصة في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة أصبًل لعملية المساعدة الاجتماعية وخدمة الغير، بل رفع من مكانتها ودرجتها، إذ ربطها بالأجر والثواب في الدنيا والآخرة، فكل خدمة أو مساعدة يقدمها الفرد – مخلصا فيها النية – له فيها جزاء وثواب من الله تعالى، مع كونها ممارسة مهنية قد يتقاضى عليها راتب.

كما انتقات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي من باب البر والإحسان، إلى باب القانون والواجب المحتم الأداء، من خلال الأحكام والقواعد التي جاء بها النظام الإسلامي، والتي تؤكد وجوب خدمة وحدة التعامل من باب المسؤولية الملقاة على الجهات الوصية والمسؤولة على تقديم هذه الخدمات، ومن خلال المؤسسات والهيئات التي وجدت لخدمة الفرد بشتى صور تواجده.

وأيضا وجدنا أنَّ النظام الإسلامي من خلال مجموع الأحكام والقواعد التي جاء بها، والتي أعطت لنا تصورا لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل هذا النظام، القائم على رؤية كلية للفرد والجماعة والمجتمع، والذي يهدف إلى ضمان الأبعاد التالية :البعد الروحي ، البعد الاجتماعي، والبعد المادي، لم يدع مجالا من مجالات الحياة ولا ناحية من النواحي إلا ودخل فيها بالتوجيه والتشريع من باب تنظيم هذه المجالات وتأصيل سيرها وضمان جودتها، ومن بين هذه المجالات الحيوية نجد المجال الأسري، الذي أولاه أهمية كبرى وعناية فائقة، باعتبار الأسرة منشأ الضبط وتكوين الجيل الراشد ورمز استقرار المجتمع وصمًام أمانه، حيث تفرّد النظام الإسلامي في تصوره لعملية الممارسة المهنية للخدمة

الاجتماعية في هذا المجال، من خلال الخدمات النوعية التي أوجدها لهذا الكيان حتى قبل وجوده .

#### 2-التوصيات:

من خلال دراستنا لهذا الموضوع ومناقشتنا النظرية له، توصّلنا إلى قناعة واضحة وراسخة تتمثل في أنَّ النظام الإسلامي يحمل في طيَّاته بذور بقائه وتألُّقه، وبأنَّه مجال خصب، كلَّما بحثنا وغصنا في أغواره، كلَّما اكتشفنا مجالات جديدة للدراسة والبحث، كالباحث عن الجواهر في البحار، كلَّما ازداد عمقا، كلَّما تراءى له بريقها، لهذا أتقدم بالتوصيات التالية:

#### 1-للمشتغلين في حقل العلوم الاجتماعية:

√بضرورة البحث في التأصيل الإسلامي لهذه العلوم، وتناول الموضوعات الخاصة بها من زاوية إسلامية، كالقيادة، الالتزام، التخطيط...الخ، بالإضافة إلى برامج التكفُّل والرعاية في هذا النظام، وأيضا تقديم حلول تطبيقية لتوضيح فعالية هذا النظام في معالجة العديد من المشكلات الاجتماعية،وبالتحديد في المجال الأسري الذي كان احد مجالات الممارسة في هذه الدراسة ولعظمة وأهمية هذا الكيان لابد من مراعاة عدم اخراج الدراسات التي تهتم بالجانب الأسري عن الإطار القيمي والمجتمعي الذي وجدت فيهوالنصوص الشرعية التي تنظم العلاقات وتحدد الأدوار والمسؤوليات داخل هذا التنظيم،بالإضافة إلى معالجة المشكلات الأسرية والبحث عن الجذور

الحقيقية لها والتي جاء بها النظام الإسلامي، وكلها بنيَّة البحث من جهة، وبنيَّة المساهمة في صرح التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية من جهة أخرى.

#### 2-للوزارة الوصية:

√أتقدم لوزارة التعليم العالي والبحث العلمي، خاصة للجهة المسؤولة فيها عن تحديد مقررات البرامج الدراسية، بضرورة وضع مواد تدرس الجانب الديني للعلوم الاجتماعية، من باب الربط بين ثنائية الدين والعلم، والتأكيد على دور الدين الإسلامي في حركة التفكير العلمي السليم وفي ازدهاره، والتركيز عليه بشكل أكبر دون غيره من الديانات الأخرى، فهذا لا يعد تحيزا بل ضرورة فكرية ومجتمعية، مثلا كدراسة المجتمع في القرآن الكريم، التشريعات الإسلامية في المجالات الاجتماعية...الخ.

#### 3-للجامعة:

من باب ربط الجامعة بالمحيط الخارجي، وحتى تكون هذه المؤسسة تعبر عن هويّة المجتمع وخصوصيته، ومن باب جعل البحث العلمي والمعرفي رسالة، والجامعة ومراكز البحث منطلقات لنهضة حقيقية، لا بد أن يسعى الأساتذة فيها إلى:

- √ توجيه البحوث والدراسات في هذا المجال.
- √ إقامة مشاريع ووحدات بحث تهتم بعملية التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية.
- √ إقامة ملتقيات علمية وطنية ودولية تبحث في الكثير من المواضيع الاجتماعية من زاوية إسلامية .

#### خاتــــمة

هذه الدراسة التي تعتبر لبنة في صرح البناء الفكري التأصيلي للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، جاءت لتؤكد وتبرز أهمية المنطلق المبني على أسس عقدية سليمة في قيام التصور الخاص بالممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، ذلك " أنَّ أهم منطلقات التغيير المنطلق الذي يقوم على رؤية كلية سليمة للكون والإنسان والحياة، وعلاقتها بخالقها في إطار ثلاثية التوحيد والاستخلاف والتسخير، وهذه الرؤية لا يمكن أن تتبثق إلاً من عقيدة راسخة كاملة وصحيحة؛ إذ عن عقيدة كهذه، ورؤية سليمة منبثقة عنها ينبثق التصور الإسلامي بكل خصائصه المعروفة، وعليها تقوم دعائمه، والتغير باتجاه الأسوء يبدأ بتغير المعتقد وانحراف الرؤية الكلية فتختل قاعدة التفكير السليمة، وتظطرب التصورات، وتختلط المفاهيم، وينهار سلم فقه الأولويات". أ

فمن خلال هذه الدراسة حاولنا العمل على صياغة إطار خاص بالممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي، الذي له فلسفته الخاصة به وإطاره الفكري القائم على التصورالإسلامي للفرد والجماعة والمجتمع وللكون بصفة عامة، حيث حاولنا استنباط الخدمة الاجتماعية من مصادر ومقاصد النظام الإسلامي، وبالتحديد من خلال تحليلنا لمحتوى المصدر الأول للنظام الإسلامي ألا وهو القرآن الكريم، فهي ليست دراسة نقدية أو مقارنة بين استراتيجية الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي ومثيلتها في النموذج الغربي، وإنما هي محاولة للكشف عن إطار معرفي علمي متكامل له منطلقاته وتصوراته، وكذا منهجه المنفرد في خدمة الإنسان سواء كان فردا أو جماعة أو مجتمعا، فممًا سبق بحثه نستنتج أنَّ النظام الإسلامي قدَّم تصورا واضحا لطبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية، وهذا ما وجدناه من خلال معرفة طبيعة هذا النظام "مقاصده، مصادره، خصائصه، وفلسفته في

1- طه جابر العلواني: لماذا إسلامية المعرفة؟، مجلة إسلامية المعرفة،العدد1، المعهد العالمي الإسلامي،1995 ، ص.12.

วดก

الخدمة الاجتماعية"، وأيضا من خلال استراتيجية هذا النظام في خدمة الفرد والجماعة وتنظيم المجتمع، التي يقوم على تطبيقها شخص"الأخصائي الاجتماعي"، الذي يقوم بها ليس من باب المهنة فقط، بل من باب تحقيق العبودية لله تعالى، فهو يعمل للذي في يَعْلَمُ خَآبِنَة الأَعْيُنِ وَمَا تُحَقِيق الطبودية لله تعالى، فهو يعمل للذي ويعلم الأجر الذي وعده به الله تعالى والذي جاء على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم، فهذه الاستراتيجية قامت على تقديم تصور واضح لطبيعة وحدة التعامل (فرد، جماعة، مجتمع)، ثم وضعت مجموعة من القواعد والمسلمات التي اعتبرتها حقائق أساسية يجب اخذها بعين الاعتبار عند الممارسة، وإلاً فقدنا عاملي الجودة والنجاعة في الخدمة المقدمة، لتصل في الأخير إلى تحديد ما تحتاجه فعلا كل وحدة من الخدمات.

بالإضافة إلى أنَّ هذا البحث قد تعرَّض لمجال من مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية ألا وهو المجال الأسري، وهذا من باب توضيح كيف تعامل النظام الإسلامي مع الأسرة من خلال الاستراتيجية التي جاء بها، والتي أفردت تميزه في هذا المجال،هذا لا يعني أنَّ النظام الإسلاميلا يصلح إلاَّ مع الأسرة،وأنَّ ليس له مجالا غيرها، بل له مجالات متعددة يخدم فيها الإنسان بشتى صور تواجده والأسرة إحداها .

وبناء على ما تقدَّم ذكره نجد أنَّ النظام الإسلامي وحده هو النظام القادر على خدمة الفرد و إشباع حاجاته وحل مشاكله، بل وتحقيق التوازن والانسجام والتكيف الاجتماعي له مع نفسه ومجتمعه، ولما لا يكون كذلك وهو حكم الله، الذي قال : في ... وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللهِ حُكَمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ في في 2، وقوله تعالى : في صِبْغَة ٱللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللهِ صِبْغَة وَخَنْ لَهُ وَمِنْ أَللهِ مَا اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

<sup>1-</sup> سورة: غافر، الآية. 19.

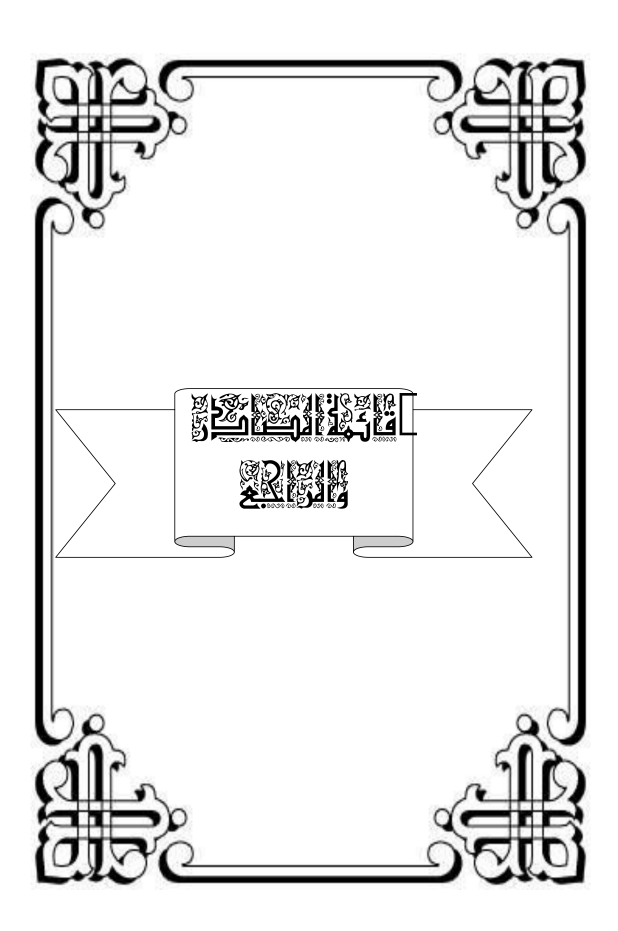
 $<sup>^{2}</sup>$  سورة: المائدة، الآية $^{2}$ 

عَبِدُونَ ﴿ الْمُتَافِعُ الْمُلْسُلَمِي جَاء بِمفهوم شَامِلُ للحَياة البشرية في كل اتجاهاتها، بل هو في الحقيقة جاء بتصور شاملُ للكون والحياة والإنسان، يقول الله تعالى: ﴿ ...مّا فَرَّطّنَا فِي الْكِتَسِ مِن شَيْءٍ... ﴾ 2، فمنهجه في خدمة الإنسان هو الذي جعل منه بحق نظام الخدمة الاجتماعية، خاصة وأنَّ المقصد العام لهذا النظام هو إسعاد الإنسان في الدنيا والآخرة . وفي الأخير حان الوقت لنعي أنَّ مشكلتنا ليس في الإسلام كنظام لكنها في المسلم: "فمما لا جدال فيه أنَّ الإسلام قد احتفظ بإمضائه الذي صيغت به الحضارة الإسلامية كدرة فريدة في التاريخ، ولكن المسلم هو الذي فقد استخدامه الاجتماعي. 3

<sup>1 -</sup> سورة: البقرة، الآية. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة: الأنعام، الآية.38.

<sup>.226.</sup> مالك بن نبي: فكرة الافريقية الاسيوية، ط3، دار الفكر دمشق، 2001. م. 226.



#### ۞القرآن الكريم.

#### I-السنة النبوية الشريفة:

- 1-أبو داود سليمان بن الأشعث: سنن أبي داود، المكتبة العصرية، بيروت، دت.
- 2-ابن حجر العسقلاني: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، دار المعرفة، بيروت،دت.
  - 3-أحمد جاد: صحيح الأحاديث القدسية، ط1، دار الرشيد، الجزائر، 2007.
    - 4-مالك بن أنس: الموطأ، ط2، دار إحياء العلوم، بيروت، 1990.
    - 5-مسلم بن الحجاج النيسابوري: صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، 1982.
- 6-النووي: الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم، دار الحديث، القاهرة، 2003.
  - 7-النووى: رياض الصالحين، دار الأفاق العربية، القاهرة، 2003.
  - 8-عصام الدين الصبابطي: صحيح الأحاديث القدسية، ط7،دار الحديث، القاهرة، 1999.
    - 9-الشوكاني: تحفة الذاكرين، ط1، دار الجيل، بيروت، 1998.

#### II- المعاجم والمناجد:

- 10-ابن منظور السان العرب، تقديم: عبد الله العلايلي، دار لسان العرب، بيروت، .1988
  - 11- ابر اهيم مصطفى و آخرون: المعجم الوسيط، دار الدعوة، تركيا، .1989
- 12-محمد فؤ ادعبدالباقي: المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، ط4، دار المعرفة، بيروت، 1994
  - 13- المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق، بيروت، .2000
- 14- سامي محمد الصلاحات: معجم المصطلحات السياسية في تراث الفقهاء، ط1، مكتبة الشروق الدولية، مصر، 2006.

#### ااا-الكتب:

#### أ-الكتب العربية:

- 15-أبو حامد الغزالي: المستصفى في علم الأصول، دار الكتب العلمية، بيروت،1993.
- 16-أحمد أوزي، تحليل المضون ومنهجية البحث، الشركة الوطنية للطباعة والنشر،المغرب، 1993.
- 17-ابن خلدون: العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، الدار التونسية للنشر، تونس، 1993.
- 18-ابر اهيم عبد الرحمن رجب: التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية" المفهوم، المنهج، المداخل، التطبيقات"، ط1، دار عالم الكتب، الرياض، 1996.
  - 19-ابراهيم عبد الرحمن رجب: الإسلام والخدمة الاجتماعية، القاهرة، 2000.
  - 20-أحمد مصطفى المراغي: تفسير المراغي، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت،1988.
- 21-أحمد عبادي: الإسلام وهموم الناس، ط1،وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 1996.
  - 22- إحسان محمد حسن :علم الاجتماع الديني،ط1،دار وائل للنشر،الأردن،2005.

- 23-أنور الجندي: الإسلام والعالم المعاصر "بحث تاريخي حضاري"، ط2، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1980.
- 24-أنور الجندي: مفاهيم العلوم الاجتماعية والنفس والأخلاق في ضوء الإسلام، ط3، دار الكتب، الجزائر، دت.
  - 25-أسامة الفقير الربابعة وآخرون: نظام الإسلام، ط2، دار النفائس، الأردن، 2010.
  - 26-إسماعيل كوكسال: تغير الأحكام في الشريعة الإسلامية، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2000.
    - 27- ابن قيم الجوزية:مدارج السالكين،ج2،دار الكتاب العربي،بيروت،1996.
  - 28-بدر الدين أبي عبد الله محمد بن علي الحنبلي: مختصر فتاوى ابن تيمية، دار الكتب العلمية، بير وت.1949.
- 29- بغدادي مو لاي ملياني: حقوق الإنسان في الشريعة الإسلامية، قصر الكتاب، الجزائر ،1999.
  - 30-جمال الدين عطية: نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ط1، دار الفكر، دمشق، 2001.
- 31-جمعة أمين عبد العزيز: الدعوة قواعد وأصول، ط2، دار الصديقية للنشر، الجزائر، 1988.
- 32-وائل عبد الرحمان التل و عيسى محمد قحل: البحث العلمي في العلوم الإنسانية و الاجتماعية،
  - ط2، دار الحامد للنشر والتوزيع، الأردن، 2007
  - 33-و هبة الزحيلي: التفسير المنير في العقيدة و الشريعة و المنهج، دار الفكر المعاصر ،بيروت، 1991.
    - 34-زيدان عبد الباقي: علم الاجتماع الإسلامي، ط1، مطبعة السعادة، القاهرة، 1984.
  - 35-حافظ بن أحمد آل حكمي: معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد، ط1، دار الصفوة، القاهرة، 2004.
    - 36-الحافظ بن كثير:البداية والنهاية، المكتب الجامعي الحديث،الإسكندرية، مصر، دت.
      - 37-الحافظ بن كثير: تفسير القرآن العظيم، دار الهدى، الجزائر، 1996.
    - 38-طه جابر العلواني:مقاصد الشريعة "قضايا إسلامية معاصرة"،ط1،دار الهادي، بيروت، 2001.
      - 39-يوسف حامد العالم:المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، منشورات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية، 1981.
    - 40-يوسف القرضاوي: الإسلام كما نؤمن به "ضوابط وملامح"، ط1، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1999.
  - 41-يوسف القرضاوي: ملامح المجتمع المسلم الذي ننشده، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2001.
  - 42-يوسف القرضاوي: الخصائص العامة للإسلام، ط10، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1999.
    - 43-مالك بن نبي: ميلاد مجتمع، ط3، دار الفكر، دمشق، 2000.
    - 44- مالك بن نبي: فكرة الافريقية الاسيوية، ط3، دار الفكر دمشق، 2001.
    - 45- مالك بن نبي: شروط النهضة ، ط4، دار الفكر المعاصر ، بيروت ، 2000.
- 46-محمد أبو زهرة:محاضرات في عقد الزواج وآثاره، ط2، دار الفكر العربي، دمشق، 1971.

- 47-محمد أبو زهرة:المجتمع الإنساني في ظل الإسلام، ط2،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر، 1981.
  - 48-محمد أحمد عبد الهادي: مقدمة في الخدمة الاجتماعية، القاهرة، 1999.
  - 49-محمد البهي: الفكر الإسلامي والمجتمع المعاصر "مشكلات الأسرة والتكافل"، ط2، دار الفكر، مصر، 1969.
    - 50-محمد هشام البرهاني: سد الذرائع في الشريعة الإسلامية، دار الفكر، دمشق، 1995. 51-محمد الزرقا: شرح القواعد الفقهية، ط2، دار القلم، دمشق، 1989.
    - 52-محمد الحبيب بن الخوجة ببين علمي أصول الفقه والمقاصد، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 2004.
  - 53-محمد الطاهر بن عاشور: مقاصد الشريعة الإسلامية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 2004.
  - 54-محمد الطاهر الرزقي: الزمن عند علماء الفقه والأصول، منشورات جامعة الزيتونة،تونس، 1994.
    - 55-محمد محمود حجازي: التفسير الواضح، ط10، دار الجيل الجديد، بيروت، 1992.
    - 56-محمد مصطفى شلبي: أحكام الأسرة في الإسلام، ط4، الدار الجامعية، بيروت، 1983.
    - 57-محمد نجيب أحمد أبو عجوة: المجتمع الإسلامي دعائمه وآدابه في ضوء القرآن الكريم، ط1، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1999.
- 58-محمد نور بن عبد الحفيظ سويد:منهج التربية النبوية للطفل، ط3،دار البلاغ، بيروت، 1990
  - 59-محمد سعيد رمضان البوطي:منهج الحضارة الانسانية في القرآن،دار الفكر،دمشق،1982.
    - 60-محمد عبد الله الخطيب ومحمد عبد الحليم حامد: نظرات في رسالة التعاليم، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، 1990.
      - 61-محمد عبد الحميد: تحليل المحتوى في بحوث الإعلام، دار الشروق القاهرة، 1983.
      - 62-محمد عبد الخطيب: خصائص المجتمع الإسلامي، دار الصديقية، الجزائر، 1986.
      - 63-محمد عويس: البحث العلمي في الخدمة الاجتماعية "الدراسة والتشخيص في بحوث الممارسة"، ط2، دار النهضة العربية، القاهرة، 2002.
- 64-محمد عز الدين توفيق: التأصيل الإسلامي للدر اسات النفسية، ط2، دار السلام، القاهرة، 2002.
  - 65-محمد علوان : مفهوم إسلامي جديد لعلم الاجتماع، ط1، دار الشروق، جدة،1983.
  - 66-محمد عقلة: الإسلام مقاصده وخصائصه، ط2،مكتبة الرسالة الحديثة، الأردن،1991.
  - 67- محمد قطب: حول التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية، ط2، دار الشروق، القاهرة، 2006.
    - 68- محمد قطب :منهج التربية الإسلامية ، ط5، دار الشروق، القاهرة،1981.
      - 69- محمد رفعت: قاموس الطفل الطبي، ط1، دار الهلال، بيروت، .1986
    - 70-محمد التومي: نحو بسيكولوجية إسلامية، شركة الشهاب للنشر والتوزيع، الجزائر، دت.
      - 71-محمد الغز الي:حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام و إعلان الأمم المتحدة، دار المعرفة، الجز ائر،

.2001

- 72-محمود محمد الجوهري ومحمد عبد الحكيم خيال: الأخوات المسلمات وبناء الأسرة القرآنية، ط3، دار التوزيع والنشر الإسلامية، مصر، 2000.
  - 73-محمود مصطفى: خدمة الجماعة، القاهرة، .1998
  - 74-محمود شلتوت: الإسلام عقيدة وشريعة، دار الشروق، القاهرة، 1974.
  - 75- نبيل صادق: نحو مدرسة إسلامية في الخدمة الاجتماعية، القاهرة، 1991.
- 76-سوسن عثمان عبد اللطيف وأخريات: تنظيم المجتمع "أسس الممارسة المهنية "، القاهرة، 2008.
- 77-السيد محمد نوح: شخصية المسلم بين الفردية والجماعية، ط4، دار الوفاء، المنصورة، مصر، 1993.
  - 78- السيد سابق: إسلامنا، دار البعث، الجزائر، 1988.
  - 79- سيد قطب: نحو مجتمع إسلامي، ط13، دار الشروق، القاهرة، 2008.
    - 80- سيد قطب: في ظلال القرآن، ط7، دار الشروق، القاهرة، 1978.
  - 81- سيد قطب: خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق، مصر، 2005.
  - 82- سميح عاطف الزين: الإسلام وثقافة الإنسان، ط5، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1978.
  - 83- سعيد صبحي عبده:الحاكم وأصول الحكم في النظام الإسلامي، دار الفكر العربي، 1985.
    - 84- سعيد صيني:قواعد أساسية في البحث العلمي،مؤسسة الرسالة،بيروت،1994.
      - 85-عبد الوهاب خلاف: أصول الفقه، ط8، دار القلم، القاهرة، 1993.
  - 86-عبد الكريم زيدان: المفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم، ط3، مؤسسة الرسالة،بيروت، 2000.
  - 87-عبد الله ناصح علوان: الإسلام شريعة الزمان والمكان، ط8، دار السلام، القاهرة، 2008.
    - 88- عبد الله ناصح علوان: تربية الأولاد في الإسلام، ط3، دار السلام، مصر، 2006.
- 89- عبد المحي محمود صالح: الرعاية الاجتماعية" تطور هاقضاياها"، دار المعرفة الجامعية، مصر 1999.
- 90-عبد العال أحمد عبد العال: التكافل الاجتماعي في الإسلام، هبة النيل العربية، القاهرة، 2002.
  - 91- عبد العزيز الخيَّاط:المجتمع المتكافل في الإسلام، ط3،دار السلام،بيروت،1986.
  - 92-عبد الرحمن نحلاوي:التربية الإسلامية والمشكلات المعاصرة، المكتب الإسلامي، بيروت، 1985.
    - 93-على أحمد الشحات: الأسرة في الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2007.
    - 94- علي الدين السيد محمد: خدمة الفرد المعاصرة برؤية تنموية، ط3، القاهرة، 2005.
- 95- علي حسين زيدان و آخرون: نظريات ونماذج الممارسة المهنية في خدمة الفرد، دار المهندس للطباعة، القاهرة، 2008.
- 96-العساف صالح بن حمد:المدخل إلى البحث في العلوم السلوكية،ط1، مكتبة العبيكان،السعودية، 1995.
  - 97- عرفات زيدان خليل ومصطفى محمد قاسم: برنامج لممارسة الخدمة الاجتماعية من منظور إسلامي، منشورات رابطة الجامعات الإسلامية، القاهرة، 2000
  - 98 فوزي خليل: المصلحة العامة من منظور إسلامي، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2003.

99- فتحي الدريني: خصائص النظام الإسلامي في السياسة والحكم، مؤسسة الرسالة، بيروت،1982.

001-صالح محمد أبوجادو: سيكولوجية التنشئة الاجتماعية، ط7، دار المسيرة، الأردن، 2010.

101- صبري القباني: الغذاء لا الدواء، ط1، دار العلم للملايين، بيروت،1977.

102- خالد محمد خالد: خلفاء الرسول، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، 1985.

103-خالد عبد الرحمن العك: تربية الأبناء والبنات في ضوء القرآن والسنة، ط6، دار المعرفة، بيروت، 2003.

104-غازي عناية:منهجية إعداد البحث العلمي،دار المناهج،الأردن،2008.

## ب-الكتب الأجنبية:

## أولا-باللغة الانجليزية،

105-Abraham H.Maslow: Motivation And Personality Second Ed Harper & Row Publishers United States 1970.

106- Albert Alis: Reason And Emotion In Psychotherapy The Citadel Press New Jersy USA 1981.

107-Berlson 'B :Content Analysis In Communication Research' 2<sup>nd</sup> Ed, Hafner Publishing Company' New York 'USA '1971.

108- Clifoford Geertz: Religion As A Cultural System (In Anthological Approaches To The Study Of Religion) (Travistock Publication (1996).

109- cynthia Garth Wait : the social work practicum '3ed 'pearson education' boston ' usa ' 2005.

110- douglas mary and others :man in society,patterns of human organisations,doubleday and company inc,new york,1964.

111 -Leola Dyrud Edward R: Spiritual Diversity In Social Work Practice "The Heart Of Helping" Oxford University press Canada 2009.

112- Ole H: Content Analysis for Social Science and Humanities Addition 1969.

113-Ronald K 'Bullis :Spirituality In Social Work Practice Taylor And Francis Publishing Washington USA '1996.

#### ثانيا-باللغة الفرنسية:

114- Emile Durkheim :Les Formes Élémentaires De La Vie Religieuse 7eme Édition Puf Paris 1985.

115- Grawitz Madeleine : Methodes Des Sciences Sociales '8ed Ed Dalloz 'paris' 1990.

116- Maurice Angers : initiation pratique a la méthodologie des sciences humaines Collections techniques de recherches casbah Alger Algérie 1997.

117- Oliver Bobineau Sébastien, Tank-Storper: Sociologie Des Religions, 2ed, Armond Colin, France, 2012.

#### IV - المجلات:

#### أ- باللغة العربية:

118-محمد بن نصر: تأصيل العلوم الإنسانية والاجتماعية أما آن لهذه الازدواجية أن تتهي؟ مجلة إسلامية المعرفة، العدد، 43، المعهد العالمي الإسلامي، 2006.

#### ب- باللغة الإنجليزية:

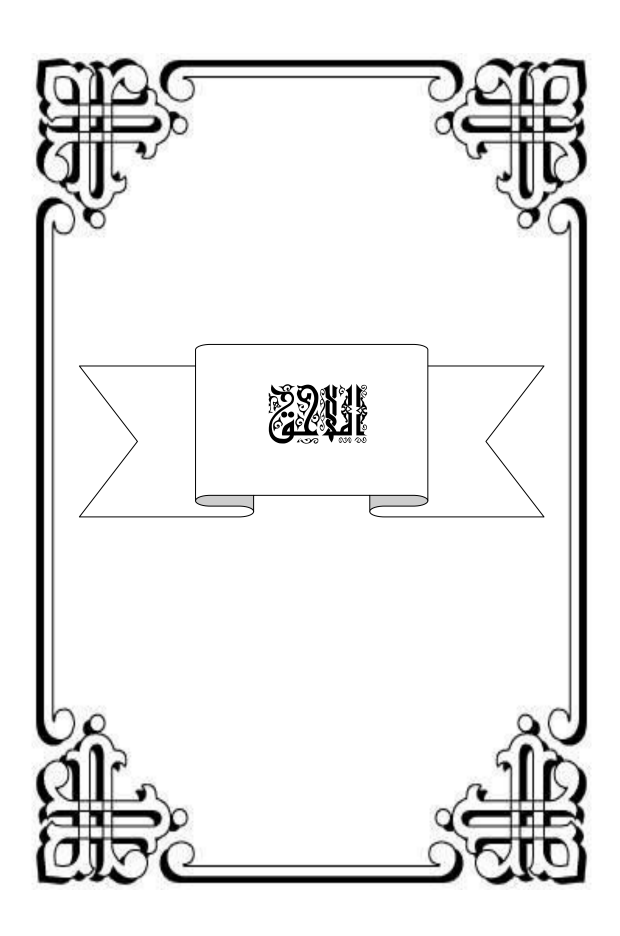
119-Hess Joseph :Social Work's Identity Crisis 'Social Thought'6 Winter 1980.

120 -Spencer Sue :Religions And Spiritual Values In Social Case Work Practice 'Social Case Work'38 '1957.

#### V –ورقات بحثية في مؤتمر؛

121-محمد زكي محمد سليمان أبو سليمان: احداثيات النموذج الغربي للرعاية الاجتماعية في البيئة العربية، ورقة بحثية مقدمة للمؤتمر الثاني للتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية (7-10أوت 1993)، جامعة الأزهر، القاهرة.

122-عفاف الدباغ: نحو مدخل إسلامي لممارسة الخدمة الاجتماعية، ورقة بحثية مقدمة للمؤتمر الثاني للتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية (7-10أوت 1993)، جامعة الأزهر، القاهرة.



## الملحق رقم 01: استمارة تحليل المحتوى

| الملاحظات | وحدة التحليل                  | الفئة                  | الرقم التسلسلي |
|-----------|-------------------------------|------------------------|----------------|
|           | توفير الأمن(تحريم القتل       | خدمة الفرد"حفظ النفس"  | 1              |
|           | والاعتداء)                    |                        |                |
|           | توفير كفاية النفس(حاجات       |                        |                |
|           | البقاء)                       |                        |                |
|           | النظافة (الوضوء،الغسل،التيمم. |                        |                |
|           | (                             |                        |                |
|           | تكريم الانسان                 |                        |                |
|           | المحافظة على سلامة المخ       | خدمة الفرد"حفظ العقل"  | 2              |
|           | والحواس والجهاز العصبي        |                        |                |
|           | اكتساب المعارف                |                        |                |
|           | والمهارات(العلم)              |                        |                |
|           | اجتناب السلوكيات المؤدية      |                        |                |
|           | لتعطيل وظيفة العقل(اتباع      |                        |                |
|           | الهوى،الجدال)                 |                        |                |
|           | إعمال العقل كملكة فطرية       |                        |                |
|           | (التدبر، التفكر)              |                        |                |
|           | ترسيخ أسس العقيدة الصحيحة     | خدمة الفرد"حفظ التدين" | 3              |
|           | في ذات الفرد (التوحيد،اجتناب  |                        |                |
|           | الكبائر)                      |                        |                |
|           | إقامة شعائر العبادات          |                        |                |
|           | المفروضة                      |                        |                |
|           | التخلق بمكارم الأخلاق         |                        |                |
|           | تقوية الجانب الروحي           |                        |                |
|           | منع السخرية والاستهزاء بالفرد | خدمة الفرد"حفظ العرض"  | 4              |
|           | السلامة من الغيبة والنميمة    |                        |                |
|           | السلامة من القذف              |                        |                |
|           | غض البصر                      |                        |                |

| 5 | خدمة الفرد"حفظ المال" | الكسب الحلال                |  |
|---|-----------------------|-----------------------------|--|
|   |                       | الإنفاق في الوجه المشروع    |  |
|   |                       | الانفاق المعتدل "عدم        |  |
|   |                       | الإسراف"                    |  |
|   |                       | الحجر على الذين لا يحسنون   |  |
|   |                       | التصرف في المال             |  |
|   |                       | كتابة الدين                 |  |
| 6 | خدمة الجماعة          | ترسيخ أسس العقيدة السليمة   |  |
|   |                       | الدعوة إلى العمل الصالح     |  |
|   |                       | غرس وتعزيز القيم الاسلامية  |  |
| 7 | خدمة تنظيم المجتمع    | حفظ الأمن                   |  |
|   |                       | التعاون والتكافل            |  |
|   |                       | التنظيم المؤسسي للمجتمع     |  |
|   |                       | تنظيم العلاقات داخل المجتمع |  |
|   |                       | خلق مناخ عام صالح(الأمر     |  |
|   |                       | بالمعروف والنهي عن          |  |
|   |                       | المنكر ،سد الذرائع)         |  |
| 8 | الخدمة الاجتماعية     | التنظيم المؤسسي             |  |
|   | الأسرية               | للأسرة(القوامة،السكن        |  |
|   |                       | والنفقة ،التوارث)           |  |
|   |                       | الإحسان للوالدين وحسن       |  |
|   |                       | الصحبة                      |  |
|   |                       | تربية الأولاد               |  |
|   |                       | -5- <b></b>                 |  |

## الملحق رقم: 02

# للعِمُ اللَّهُ مِن اللَّمِ الْمُعَلِّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّم اللَّمِ الْمُعَلِّمِةِ اللَّمِ الْمُعَلِّمِةِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ

﴿ الحمد لله الذي أنزل عل عبده الكتاب ولم يَهملُ له عِوَجاً ﴾ [ الكهف : ١ ] ، وأفضل الصلاة وأمُّ السلام عل سيدنا محمد المبعوث رحمة للعالمين ، القائل : ٥ لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها ؛ كتاب الله وسنة رسوله ٤ .

وهذا كتـاب الله بين أيدينـا ، لا نهدي لأسراره ولا نعتبر بعظاته ، ونحن أحوج ما نكون إليه ، ويتعار البـاحث في الوصول إلى بغيته منه . فاحتاج الأمر إلى فهارس تصنّف مواضيع القرآن الكريم ، كما سبق أن صُنّفت كلماته ، على الترتيب الألفهائي .

وقد كان للمسلمين فضل الريادة في هذا العلم \_ علم الفهرسة \_ فوضعوا أسسه وطرائقه ، وطبقوها على مفردات اللغة العربية وعلومها ، وكذلك على علم الحديث ودرجاته ورجال إسناده ، ووقفت جهودهم قربياً من هذه المجالات . بينا لفت هذا العلم أتظار المستشرقين ، الذين كانوا في أشد الحاجة إلى ما يسر لهم سبيل المغوص في التراث العربي والإسلامي ، وذلك للانتفاع به في أقصر فترة ممكنة ، طمعاً في أمجاد كالتي وصل إليها المسلمون . فكان أن طبقوا علم الفهرسة على كثير من كتب التراث العربي والإسلامي ، فعرفوا واستفادوا من كثير من الأمور التي خفيت علينا وهي بين أيدينا .

ومن الإهمال والتقصير أن يزهد الإنسان أو المجتمع بصالح ما عنده ويقدّر ويطلب ما عند الآخرين ، وهذا ما يدفع شبابنا إلى العزوف عن تراثيم وتاريخهم إلى أفكار مستوردة لا تحتُ إلى مجتمعنا وحضارتنا وصلاحنا بأي صلة ، فصلاحنا وفلاحنا مرهون بالتفهم والتعمق في ديننا وتراث وحضارة أجدادنا ، وأن نعسل جهودنا بجهودهم ، وأن نبني على جدورهم ، لنصسل إلى الغاية المنشودة ؛ النجاح في الدنيا والفلاح في الآخرة ، مستفيدين من كل ما ييسر لنا هذه الغاية .

وهذا العمل و فهوس مواضيع القرآن الكويم و كثير النفع جم الفائدة لكل باحث ودارس يريد أن يربط أبحاثه بكتاب الله ، إيماناً منه بأنه حق وصدق ومنهج صالح لحياة البشر في كل زمان ومكان ، وتصديقاً لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ﴾ [ الإسراء : ٩ ] وقوله تعالى أيضاً ﴿ لقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذِكْرُكُمْ أفلا تعقلون ﴾ [ الأنبياء : ١٠ ] . فهذا الفهرس يعرفك بمواضيع القرآن الكريم في كافة الجالات ؛ الدينية ، والاجتماعية ، والاجتماعية ، والمحتمية ، والكونية .. ويدلك على أماكن وجودها في السورة والآية . وترتيب هذه للواضيع ألفبائياً يسر على الباحث الوصول إلى مبتغاه من تحديد الموضوع الذي يريده ثم مكان وجوده في القرآن الكريم .

ولم يكن بوسعنا إنجاز هذا العمل العظيم لولا جهود من سبقنا في هذا المجال ، حيث تتابعت الحُطا والحمهود حتى وصل العمل إلى هذا الشكل الذي نرجو الله أن يكونَ متكاملاً ، وللأمانة العلمية نذكر أهمَّ الكتب التي استعنًا بها واستفدنا منها ، وهي :

- ١ \_ الترتيب والبيان عن تفصيل آي القرآن ؛ لهمد زكي صالح .
- ٢ ... تفصيل آيات القرآن الكريم ؛ لحول لابوم ، ترجمة محمد فؤاد عبد البالي .
  - ٣ \_ المستدرك ؛ لإدوار مونتيه ، ترجمة محمد فؤاد عبد البائي .
  - إلى المعجم المفهرس الأتفاظ القرآن الكريم ؛ لهمد فؤاد عبد الباقي .
    - ٥ ... الحامع لمواضيع القرآن الكريم ١ لهمد فارس بركات .
    - ٦ ... المرشد إلى آيات القرآن الكريم ؛ همد فارس يركات .
- ٧ \_ إرشاد الراغبين في الكشف عن آي القرآن المبين ؛ الهمد منهر الممشقى .

وقد رأيت أن أقسم مواضيع هذ الفهرس إلى أقسام رئيسة ، وهي أمهات المواضيع ، ويندرج تحتها مواضيع فرعهة ، ويتخلل بعضها مواضيع ثانوية .. وهكذا ، وقد راعيت في كل منها الترتيب الألفيائي ، واعتمدت أساليب منوَّعة لتفريع المواضيع ، النم الالتباس والتداخل .

وللدلالة على مكان ورود الموضوع في القرآن الكزيم اكتفهت بذكر رقم السورة ، لأن ذلك يغني عن ذكر اسمها ويخفف من حجم هذا الفهرس ، ولمعرفة دلالة رقم السورة على اسمها يمكن الاستعانة بالحدول الذي وضع لهذه الغاية في نهاية للصحف الشريف ، مع أن طبعات القرآن الكريم المتداولة تذكر اسم السورة ورقمها معاً . وزيادة في الإيضاح ودفع الاتباس ، آثرت وضع أرقام السور بالرسم العربي الأصل ( المعروف باللاتيني حالياً ) ، بينا تركتُ أرقام الآيات بالرسم الهندي ( المعروف بالعربي حالياً ) .

وأخيراً أسأل الله تعالى أن يجعل عملنا خالصاً لوجهه ومقبولاً عنده ، وأن يدُّخره لنا في صحائف أعمالنا في يوم لا ينفع فه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ، وأن ينفع به المسلمين النفع العميم ، وأن يوفَّق شباب الأمة الإسلامية إلى دراسة كتاب الله والاهتاء بهداه والتعمق فيه والانتفاع به في شؤون الدنيا والآخرة ، وأن ينفر لنا الحطأ والزلل . وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين .

دير الزور في ٢٤ ربيع الآخر ١٤١٧ هـ ١ تشرين الطائي ١٩٩١ م

مروان المعلية

## أركان الإسلام . أولاً: التوحيد:

#### (١) توحيد الله:

- ۲- الأسماء الحسنى: 7 ۱۸۰، 17 ۱۱۰، 20 ۸، 95
   ۲٤.
- The interpolation of the control of
- النار من لا يعترف بتوجيد الله حل وعلا الم 11 و 1 م 11 و
- أهواء الناس وعقائدهم: 2 ٣ ١٥ و ١٦٥ ٥٠ ٤٩ ٩ ٠٠ ١٠٥ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و
- 17A, 1.4 3 (71.) 117 AT 2 8 (77 7 (107 107) 97 6 (102) 97 16 (102) 97 16 (101 13 (17 12 (17 11 (11 (11 (12 (17 11 (12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (17 12 (

- تفریع من لا بغز بالوحدانیة: 27 ۹۰ ۱۶، 28
   ۲۸ و ۷۲، 34 و ۲۷، 67 ۱۹ ۲۲ و ۲۸ و ۲۰.
- ۲۸۱۰ ۲۷۲ و ۱۸۱۰ و ۱۸۱۰ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸۱۱ و ۱۸۱ و ۱۸ و ۱۸
- ۱۰- النوحيد المطلق ونفي الشريك والصاحبة والوالد والوالدة: ۲ ۲۰۵۰، ۲ ۲ و۲۲، ۱۸ و ۲۰ و۱۲۱ و ۱۸۳ و ۱۸۶ و ۱۸۰، ۲۵ و ۲۲، ۵۰ و۱۰، ۱۸ و ۱۸، ۲۵ و ۲۲، ۳۵ و ۲۰، ۳۵ و ۱۸ و ۲۰ و۱۱ ۲ - ۲، ۱۱۵
- - ۱۹٤٥ منت وتقواه حلَّ وعلا: 2 ۷۲ و ۱۹۰۰ م ۱۹۳۶ م ۱۹

- ۱، ۲ ۲۲ و۱۱۱، 6 که و۱۱ و ۸۰ و ۲۸ و۱۰۲ و۱۱۲ و۱۲۳ و۱۲۷ و۱۲۲ و۱۲۲ 7 12 و ده و ۱۲۱ و ۱۲۱ و ۱۷۱ و ۱۷۲، 9 ۱۲۹، 10 ۳ و ۲۳ و ۱۱ ۲۳ و ۲۰ و ۷۰ و۱۱ و ۹۰ و۱۰، ۱2 ۲ و۲۹ و۳ه و ۱۰۰۰ 13 ٦ و ١٦ و ١٦ ، ١٦ ١٩ ١٥ و ١٦ و ١٨ ١٥ ۷ ولای و ۱۲ ، ۱۲ و ۲۰ و ۲۰ و ۱۰ و ۱۰ و٥٠ و٥٦ و٦٦ و١٨ و١٠٨ ١١ ١١ و١٨ و۸ه و۱۰۹ و۱۱۰، 19 ۲۳ و۱۰، ۷۰ و۸، 11 ב פדר פרס פרף 23 יס פרא פרוו. TA, TT, TE, 4 26 .01, 10, T1 25 ولا و دع و دع الله و ۱۲۲ و ۱۹۰ و ۱۵۹ و۱۷۰ و۱۹۱، 27 د ۲۳ و۲۴ و۷۴ و۹۸ و ۲۶ ، 28 ، ۲۰ و ۲۷ و ۱۸ و ۱۹ و ۱۸ و ۲۶ ر ۲۹ ر ۲۹ ر ۱۸ ، 32 م ۲۰ ، 34 ، ۲۱ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ 37 • פרזו פואו 38 דו פדה 39 ר و ۱۹ و ۱۲ و ۱۶ و ۱۹ و ۹ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ 45 .A, Y 44 .AT, 71 43 .1 . 42 .OT, ١٧ و١٦، 53 ، ١٧ و٢٣ و٤٤، 55 ١٧ و١٨ T 74 19 73 15 . 70 14 68 14 TY 96 . 1 £ 89 . 1 T 85 . TY 78 . T . 9 1 T 75 ۲ و ۸، 108 ۲.

  - ۱- رضاه جلّ وعلا: 2 ۲۰۷ و ۲۰۳ به ۱۱۱ د ۲۰۱ د ۲۰۱ و ۲۰۱ م ۸٤ و ۲۰۱ م ۸۶ د ۲۰۱ م ۹۶ ۸۰ م ۸۶ د ۲۰۱ م ۹۶ ۸۰ م
    - ٢- صفاته جلُّ وعلا:
    - أ الصفات المضافة:
  - أحكم الحاكمين: 11 ه٤، 95 ٨.
     أرحم الراحمين: 7 ١٥١، 12 ٢٤ و٩٠،
     ٨٣ 21
    - ٣- أسرع الحاسبين: 6 ٦٢.
      - ٤- إله الناس: 114 ٣.
    - ٥- أهل التقوى: 74 ٥٠.
    - ٦- أهل المغفرة: 74 ٥٦.
  - ٧- بديع السماوات والأرض: 2 ١١٧، 6
    - ٨- خير حافظاً: 12 ٦٤.
  - ٩- خير الحاكمين: ٨٧٦، ١٠٩١٥، ١٠ ٨٠.
    - ١٠- خير الراحمين: 23 ١٠٩ و١١٨.
       ١١- خير الراقمين 5 ١١٠، ٣٥ م. ١٥
  - ۱۱- خير الرازقين: 5 ۱۱، 22 ۸۵، 23 ۷۲،۱۱، 23 ۸۵، 24 ۷۲،
    - ١٢- خير الغافرين: 7 ١٥٥.
    - ١٣- خير الفاتحين: 7 ٨٩.
    - ١٤- خير الفاصلين: 6 ٥٧.
    - ١٥- خير الماكرين: 3 ، ٥ ، 8 . ٣.
      - ١٦- خير المنزِلين: ٢٩ 23.
      - ۱۷- خیر الناصرین: ۱۵۰3. ۱۸- خیر الوارثین: 21 ۸۹.

١٠ - البَرّ: ٢٨ 52. ٥٥- رب هذا البيت: 106 ٣. ١٩- ذو انتقام: 3 ، 5 ه ٩، 14 ٤٧. ١١- البصير: 2 ٩٦ و١١٠ و٢٣٣ و٢٣٧ ٥٦ - رب هذه البلدة: 27 ٩١. . ٢٠ ذو رحمة: 6 ١٤٧. وه ١٥٦ و ١٥٠ و ١٥١ و ١٥٦ و ١٦٦ ، 5 ٧٥- رفيع الدرجات: 40 ١٥. ٢١- ذو الرحمة: 6 ١٣٣، 18 ٥٥. 22 (1 17 (1) T 11 (YT, T9 8 (Y) ٥٨- سريع الحساب: 2 ٢٠٢، 3 ١٩ و١٩٩ ٢٢- ذو رحمة واسعة: 6 ١٤٧. 40 IT 1 35 IN 34 ITA 31 IYO 71 ٢٣- ذو العرش: 40 ه١، 85 ه١. . 1 ¥ 40 . 79 24 . 01 14 . £1 13 . £ ۲۰ و 1 و ۲۰ و ۲۰ م ۱۱ و ۲۷ و ۲۷ ٢٤- ذو عقاب أليم: 41 ٤٣. ٥٩- سريع العقاب: 6 ١٦٥، 7 ١٦٧. 17 64 IT 60 11 58 11 57 11A 49 ٢٥- دو فضل: ٢٤٣ و ٢٥١، ١٥٢ ٦٥٢ ٠٦٠ سميع الدعاء: 3 ٢٨، 14 ٢٩. .19 67 ٦١- شديد العذاب: 2 ١٦٥. . ۱ 40 ، ۷۳ 27 ، ٦٠ 10 ، ۱٧٤ بصيراً: 4 ٥٨ و١٣٤، 17 ١٧ و٣٠٠ ٦٢- شديد العقاب: 2 ١٩٦ و٢١١، 3 ١١، 5 ٢٦- ذو الفضل العظيم: 2 ١٠٥، 3 ٧٤، 8 (10 35 14 33 17 · 25 170 20 197) ۲ و ۱۸ و ۱۳ و ۱۳ و ۱۸ و ۱۵ و ۱۸ و ۱۸ و ۱۸ . 1 62 . 19 11 57 . 19 .10 84 17 76 17 1 48 40 ٢ و ٢٢، 59 ٤ و ٧. ٢٧- ذو القوة: 51 ٥٨. ۱۲- التواب: 2 ۲۷ و ٤٥ و ۱۲۸ و ۱۲۰ و ٦٣- شديد القُوَى: 53 ٥. ٢٨ - ذو الجلال والإكرام: 55 ٢٧. ١٠٤ و١١٨ 24 ١١٠ 49 ١٠٤ ٦٤- شديد المحال: 13 ١٣. ٢٩- ذو مِرَّة: 53 ٦. تواباً: 4 ١٦ و٢٤، 110 ٣. ٥٠- عالم الغيب: 34 ٣، 72 ٢٦. ٣٠- دو مغفرة: 13 ٦، 41 ٤٣. ١٢- الجامع: 3 ٩، 4 ١٤٠. ٦٦- عالم غيب السماوات والأرض: ٣٨35. ٣١- ذي انتقام: 39 ٣٧. ١٤- الجبار: 59 ٢٣. ٦٧- عالم الغيب والشهادة: 6 ٧٣، 9 ٩٤ ٣٢- ذي الجلال: 55 ٧٨. ١٥- الحسيب: 4 ٦ و ٨٦، 33 ٣٩. رد، 13 د٦ 32 د٩٢ 23 د٩ 13 د١٠٥, ٣٣- ذي الطُول: 40 ٣. ١٦- الحفيظ: ١١ ٥٧، 34 ٢١، 42 ٦. . 1A 64 A 62 ATT 59 ٣٤- ذي العرش: 81 ٢٠. ١٧- الحقّ: 6 ٢٢، 10 ٣٠ و٣٢، 18 ١٤، 20 ٦٨ علام الغيوب: 5 ١٠٩ و١١١، 9 ٧٨، 34 **00- ذي المعارج: 70 .** ١٢٥ 24 ١١٦ 23 ١٦٤ ٦ 22 ١١١٤ . . . ٣٦- رب آباتكم الأولين: 26 ٢٦ ، 37 ١٢٦، .or 41 .r. 31 ٦٩- غافر الذنب: 40 ٣. . 44 ١٨- الحكيم: ٢ ٣٢. ٧٠- فاطر السماوات والأرض: 6 ١٤، 12 ٣٧- رب الأرض: 45 ٣٦. ١٩- الحليم: 2 ٢٢٥ و٢٣٥ و٢٦٣، 3 ١٥٥١، .11 42 (27 39 () 35 () . 14 () . 1 ٣٨- رب السماء والأرض: 51 ٢٣. .17 64 .09 22 .1 . 1 5 .17 4 ٧١- فالق الإصباح: 6 ٩٦. ٣٩- رب السماوات السبع: 23 ٨٦. ٧٢- فالق الحب والنوى: 6 ٩٥. حليماً: 17 \$\$، 33 ، 34 ، 35 ، 35 . · ٤ - رب السماوات 45 ٣٦. ٠٠- الحميد: 2 ٢٦٧، 11 ٢٣، 14 ١ و٨، 22 ٧٣- فعَّال لما يريد: 11 ١٠٧، 85 ١٦. ٤١- رب السماوات والأرض: 13 ١٦، 17 ۲٤ و ١٤ ، 31 و ٢٦، 34 ١٠ ، 35 ١٠ ٧٤- قابل التُوْب: 40 ٣. 26 .07 21 .70 19 .14 18 .1.4 64 17 60 17£ 57 17A 42 11Y 41 ٥٧- مالك الملك: ٦٦ 3. LY 44 LAY 43 LTT 38 10 37 LYE ٦، 85 ٨. ٧٦- مالك يوم الدين: 1 ٤. TV 78 حميداً: 4 ١٣١. ٧٧- الملك الحق: 20 ١١٤، 23 ١١٦. ٤٦ - رب الشّعرى: 53 ٤٩. ٢١- الحيّ: 2 ه ٢٥، 3 ١١١ 5 ١١١، 25 ٥٨، ٧٨- ملك الناس: 114 ٢. 2- رب العالمين: 1 ٢، 2 ١٧٣ ، 5 ٢٨، 6 .70 40 ٧٩- نور السماوات والأرض: 24 ٣٥. ٥٤ و ١١ و١٦٢، ٦ ٥٤ و ١١ و١٦ ٢٢- الخالق: 59 ٢٤. ٨٠ واسع المغفرة: 53 ٣٢. و ۱۰ و ۱۲۱ و ۱۰ و ۳۷ و ۲۷ و ۱۲ ٢٣- الخبير: ٢٣٤ 2. ٨١- يحيى الموتى: 30 ٥٠، 41 ٣٩. و۲۲ و۷۷ و ۹۸ و۱۰۹ و۲۷ ٢٤- الخلاق: 15 ٦٨، 36 ١٨. ب - الصفات المفردة: م 14 و 13 و ١٨٠ و ١٩٢١ و ١٤٠٥ ٢٥- الرؤوف: ٢ - ١٤٣ و٢٠٧، 3 - ٣٠ و ١١٧ ١- الله: ١١. (1AT) AV 37 . T 32 . T. 28 . 119 17. 24 170 22 18Y Y 16 11TA ٢- إله: 2 ١٣٣ 2 43 ، 44 ، 75 و ٥٦ و ٦٤ ، 40 ، 40 ، 39 .1 . 59 .4 57 ٣- الآخر: 57 ٣. 117 69 117 59 1A . 56 177 45 117 ٢٦- الرحمن: 1 ١، 55 ١. ٤- الأحد: 112 ١. .7 83 .74 81 ٢٧- الرحيم: 1 ١ و٣. ٥- الأعلى: 79 ، 87 ، 87 ، 92 ، 92 . . ٤٤ - رب العرش: 9 ١٢٩، 21 ٢٢، 23 ٨٦ ۲۸- الرزاق: 51 ۵۸. ٦- أعلم: 3 ٣٦ و١٦٧، 4 ٥٥ و١٤٥، 5 ١٦، .AY 43 .YT 27 .117 ٢٩- الرقيب: 4 ١، 5 ١١، 33 ١٥٠. 6 م و ه و ۱۱۷ و ۱۱۹ و ۱۲۱ و ۱۲۱ و ۱۲۱ ٥٠ - رب العِزّة: ٦٨٠ 37. ٠٠- السلام! 59 ٢٠. ٠١٠ ١١ ١٠ ١٥ ١٧٠ ١٥ ١٠١ و١٠٠، ٤٦ - رب الفلق: 113 ١. ٣١- السميع: 2 ١٢٧. 19 18 مك و وه وه و د د ١٩ ١٩ ١٩ ١٩ ٤٧ - رب كلّ شيء: 6 ١٦٤. ٣٢- الشاكر: ١٥٨ ك ١٤٧ . 22 . ١٠٤ 20 . ٧٠ 19 . ٢٦ , ٢٢ , ٢١ 14- رب المشارق: 37 ه، 70 10. ٣٣- الشكور: 35 ٣٠ و٣٤، 42 ٣٣ و٣٣، مر 23 دو، 26 دو، 28 مرد، 28 مرد وده £٩- رب المشرق والمغرب: 26 ٢٨، 73 ٩. .r 17 .1Y 64 وه ۱۰ کو ۲۰ و ۲۲ و ۲۰ ۵۶ د ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ ٥٠- رب المشرقين: 55 ١٧. ٣٤- الشهيد: 3 ٩٨، 4 ٢٩ و١٦٦، 6 ١٩، ه 53 . د م و ۲۲، 60 ا و ۱۰، 53 د د ١٥- رب المغربين: 55 ١٧. (07 29 ، ٩٦ 17 ، ٤٣ 13 ، ٤٦ ٢٩ 10 .YT 84 ٥٢ - رب موسى وهارون: 7 ١٢٢، 26 ٤٨. . TA 48 1A 46 100 33 ٧- الأول: 57 ٣. ٥٣- رب الناس: 114 ١. 00- الصادق: 1276. ٨- البارئ: 59 ٢٤. ٤٥- رب هارون وموسى: 20 ٧٠. ٣٦- الصمد: ١١٤ ٢. ٩- الباطن: 57 ٣.

٢٧ - العدار: 88 ١٠. ٦٦- المحسى: 58 ٦. ۲۸ - الطاهر: 57 - ۲۸ ٦٧- المحيط: 2 ١٩، 3 ١٢٠، 8 ٢٤، ١١ ٩٢، ٢٩ - المزيز: ١٢٩ 2. . Y . 85 .01 41 . 1 - المعظيم: 2 × × × × 1 1 56 14 و ٩٦، محيطاً: 4 ١٠٨ و١٢٦. er, rr 69 ٦٨- الحي: 30 .0، 41 ٢٩. ١١ - المفؤ: 4 ١٢ و ١٩ و ١١١، 22 - ٦، ٢58 ٦٩- المذل: ٦٦. 1 - الملي: 2 معرب 22 مرد ، 12 مرد ، 34 ٧٠- المستعان: 12 ١٨، 21 ١١٢. . £ 34 .01, £ 42 .17 40 .YT ٧١- المصور: 59 ٢٤. ٢٩ 2 - العلم: ٢٩ 2 ٧٢- المعزّ: 3 ٢٦. 11- المثار: 20 ٨٢، 38 ٦٦، 39 ٥، 40 ١٤، ٧٣- المعيد: 85 ١٣. .1 . 71 ٧٤- المغني: 33 ٤٨. · ١٧٣ 2 الغفور: 2 ١٧٣. ٧٥- المقتدر: 54 ٤٢ و٥٥، 18 ه. 17- الغنيّ: 2 ٢٦٣ و٢٦٧، 3 ٩٧، 6 ١٣٣٠، ٧٦- المقنى: 53 ٤٨. 29 .1. 27 .71 22 . 14 .7 10 ٧٧- المقيت: 4 ٨٥. ١٦ ٦١ ١٦ و١٦، 35 ١٥، 93 ٧، 47 ٧٨- اللك: 20 ١١١، 23 ١١١، 24 ٢٠، 31 .7 64 17 60 171 57 1TA . or 41 .T. غنيًا: 4 ١٣١ . ٧٩- المليك: 54 ٥٥. ٤٧ - الفتاح: 34 ٢٦. ٨٠- المنتقم: 32 ٢٢، 43، ٤١ م. ١٦ ٨٠. £4- القادر: 6 ۲۷ وه٦، 17 ۹۹، 23 ه. ٨١- المهيمن: 59 ٢٣. (1. ) 1 75 (1. 70 ITT 46 IN) 36 ۸۲- المولى: 2 ۲۸٦، 3 ،١٥٠ 6 ۲۲، 8 ،٤٠ .A 86 CYT 77 . 766 (11 47 (YA 22 (T.10 (0) 9 ٤٩- القاهر: ١٨ 6 و٢٦. ٨٣- النصير: 4 ٥٥ و٧٥، ٤٠8، 17 ٨٠، 22 . ٥- القُدُوس: 59 ٢٣، ١62. .T1 25 IYA ٥١- القدير: ٢٠ و١٠٦ و١٠٩ و١٤٨ ٨٤- النور: 24 ه.٠. ر ۲۰۹ و ۲۸ د ۲۹ و ۲۹ و ۱۹۰ ٨٥- الهادي: 25 ٣١. و۱۸۹، ۲ ۱۷ و۱۹ و ۱۶ و ۱۲، ۵ ۱۲، ٨٦- الواحد: 12 ٣٩، 13 ١٦، 14 ١٤، 38 22 . ٧٧ , ٧٠ 16 . ٤ 11 . ٢٩ 9 . ٤١ 8 .17 40 . 1 39 . 70 ٦ و١٩، 24 ه ١٠ 29 ، 29 ، 30 ، ٣٩، ٦ ۸۷- الوارث: 15 ۲۳، 21 ۸۹، 28 ۵۸. 46 ده، ۲۹ و ۲۹ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ ۸۸- الواسع: 2 ۱۱۰ و۲۲۷ و۲۲۱ و۲۲۸، 3 65 (1 64 (¥ 60 (7 59 (¥ 57 (TT .TY 53 .TY 24 .01 5 .YT . 1 67 A 66 A 1 Y ۸۹- الوالي: 13 ۱۱. قديراً: 4 ١٣٣ و١٤٩، 25 ٥٥، 33 ٢٧، ٩٠- الودود: 11 ٩٠، 85 ١٤. . 1 48 . 1 35 ٩١- الوكيل: 3 ١٧٣، 4 ٨١ و١٣٢ و١٧١، 6 ٥٠ علم القريب: ٥٠ ٦١ ١١، ٦١ ٥٠ ٥٠. . TA 28 . TO 17 . TT 12 . T 11 . 1 . Y ٥٣- القهار: 12 ٣٩، 13 ١٦، 14 ٤٨، 38 .٩ 73 ،٦٢ 39 ،٤٨ ٣ 33 .17 40 (1 39 (70 ۹۲- الولي: 2 ۱۰۷ و۱۲۰ و۲۰۱ ک ۲۸، ٤٥- القويُّ: 8 ٥٢، 11 ٢٦، 22 ٤٠ و٧٤، 7 (00 5 (YO) to 4 (YA ) Y 42 33 . 1 58 . 10 57 . 19 42 . 17 40 .11 34 (100 ٩٣- الوهاب: 3 ٨، 38 ٩ و ٣٥. ٥٥- القيوم: 2 ٥٥٠، 3 ٢، 20 ١١١. علمه جلّ وعلا: 2 .٣ و٧٧ و١٩٧ و٢١٦ ٥٦ - الكافي: 39 ٣٦. و ۲۰ و ۲۹ و ۱۱۹ و ۱۹ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۱۰ د ۲۰ ٥٧- الكبير 4 ٢٤، 13 ٩، 22 ١٢، 31 ، ٦٠ ۷ و ۹۹ و ۱۰۱ و ۱۰۱ و ۱۱۷ و ۲۰ و ۳ و .17 40 crr 34 و٩٥ و٦٠ و١١٧ و١١٩ و١٢٤، 7 ٧ و٢٥ ٥٨ - الكريم: 27 . ٤، 28 ٦. و ۱۸ م ۱۵ ۲۶ و ۱۱ م و ۱۱ م و ۱۱ ۹ ۱۱ م ٥٩- اللُّعلِف: 6 ١٠٣، 12 ١٠٠، 22 ٢٣، TA, TT, 19 16 ITE 15 IET, TY, . T£ 33 . 1 £ 67 . 1 4 42 . 1 7 31

٠٠- المؤمن: 59 ٢٣.

٦١- المتعالى: 13 ٩.

٦٢- المتكبّر: 59 ٢٣.

٦٣- المتين: 51 ٥٨.

٦٤- المجيب: ١١ ٦١.

٥٠- الجيد: 11 ٧٣، 85 ١٥.

و۷۰، 40 ۱٦ و۱۹، 41 و۲۰ و۲۰ و 42 ، 42 ، 43 ، 00 و 10 ، 12 ، 10 و 10 ، 14 ، 14 و ۳۰، 49 ۱٦ و١٨، 50 و ١٦ وه، 33 ، £ 64 .1 60 .V 58 .YY , 7 £ 57 .TY 14 .TA 72 .11, 18 67 . 66 . 18 65 .11 100 cy 87 cr . 85 c17 75 cr1

غضبه: 2 ٦١، 3 ١١٢ و١٦٢، 4 ٩٣، 5 ١٠ غضبه: ر ۸ ، 7 ۲ ۱۸ ، 8 ۱۱ ، 16 ۱۰ ، 40 ۱۰ ، 40 .11 58 .7 48

غناه وافتقار الناس إليه: 2 ٢٦٧ و٢٨٤، 3 ٩٧ و۱۰۹ و۱۲۹ و۱۸۰ و۱۸۱، ۱4 ۸، ۱6 د۹، . 4 55 . 0 Y 51 . Y 39 . 1 0 35 . 7 29

مشیته: ۲۰ و ۹۰ و ۱۰۰ و ۱۹۲۶ و۱۲ و ۲۲ و۲۱۷ و ۱۵۱ و۳۵۲ و۲۵۳ פורץ פרץ נדעו פאגי 3 ר פדו פרץ و۲۷ و و و و و و و ۱۲۹ و ۱۲۹ و ۱۷۹ و ۱۷۹ ۱۸ ووع و ۱۱۱ و ۱۳۳، ۲ ۱۷ و ۱۸ و ۲۰ ١٠٧ و١١ و٥٠ و١٦، ١٠٥ و١١ و١٠ و۱۱۱ و۱۲۲ و۱۲۷ و۱۱۹، 7 ۸۹ و۱۷۰ ١٠٠٠ مم و ١٩٠ و ١٩٠ و ١٩٠ و ١٠٠١ و۲۰ ۱۵ ۲۱۸ 13 ۲۷ و ۲۱ و۲۹، ۱۵ ۹۳، ۱۹ 25 ( £0 ) £7 , TO 24 ( 1 A 22 ( A 7 ) 0 £ 17 ١٠ را و د ١٥ ، 28 د د ١٥ و د ١٠ و د ١٠ و د ١٠ 30 ، 12 ما 34 ، 35 ا ولم و17 و27، TY, 17, A 42, 17, 17, 11, 17 36 و٢٩ و١٩ و٥٠ و٥١ و٠٦، 47 ؛ و٢٠، 48 76 (07) \$1 74 (\$ 62 ( 14) \$1 57 ( 1 2 ٨ و٠٠ و١٦، 81 ١٩، 87 ، 87 ٧.

نعمه على عباده والأمر بالتحدث بها: 1 1 و٧، ۲ ۱۱۱ ۵ ۱۱۱ ۲ ۲ و ۲ و ۲ و ۱۱۱ ۱ ۱۱۱ ۲ ۱۱۱ ۱ - ۱۰ ۲ و ۲۱ ۱۰ و ۲۱ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ١٦٤ ١٨ و ١١ و ١٨ و ١١٠ و ١٨ و ١١١٠ 17 ٦٦ و٠٧ و١٣٠ ١٩ ١٥٠ ١١ ١٢ و٠٨، 49 .01 41 . £T, TY 33 . Y . 31 . YT 27 ٧ و٨ و١٧، 80 ٣١، 93 ما، 93 ١١، 94 .0, 1

وجوده: 2 ۲۸ و ۲۹ و۱۹۱، 3 ۱۸ و۱۹۰ د ۱۱ م ۱۵ م ۱۸۰ م ۱۸۰ م ۱۱ م ۱۱ م ۱۱ م 01 20 . 17 17 . A) 1 16 . £ - Y 13 01 25 (10 24 (IA 22 (TT 21 (ITA) و٥٩، 27 ٥٩ و٠٦، 29 ١٤ و١٦ و٦٢، 30 ع - ۲۷ ودي، 31 ۱۱ وه ۲ ودي، 36 مري، 36 مري، 36 مري، 36 مري، TA, TY 41 (17 40 (TA 39 (11 - TT ر ۲۹ و ۱۰ و ۵۳ و ۲۹ و ۲۳، 43 و ۱۸۱ 67 18 - 1 64 111 - 7 50 10 - T 45 ٣ و ١٩ و ٢٠، ٦١ ١٥، 87 - ٥.

وحدانِتُنُهُ: ٢١ و٢٢ و٨٦ و٢٨ و٢٩ و١٠٧ وه۱۱ و۱۱۷ و۱۲۳ و۱۲۳ و۱۲۰ و۱۲۰ 3 و و د و ۱ و ۲۷ و ۱۲ و ۸۳ و ۱۰۹ و ۱۰۹ و۱۸۹، 4 ، و۱۲ و۱۲۱ و۱۳۱ و۱۸۹، 5 ١٤ و ٢٧ - ٧٧ و ١٦٠، ١٥ و ٢ و ١١ و ١٤ و١٧ - ٢٤ و١٦ و١٧ و٥٩ - ١١ وه٩ -١٨٥ و١٦١ - ١٦٥، 7 ٥٤ و١٥٨ و١٨٥ و۱۸۹، و ۱۱، ۱۵ م وه و۱۸ و۲۲ و۲۸

91, At 19 101, 17 , 170,

رمه، 20 × و ۹۸ و ۱۱، 21 و ۲۸ و ۱۸

24 ,97, 07 23 , ٧٦, ٧٠ 22 , ١١٠,

Y1, Y0 27 . YY. - YIA 26 .7 25 .71

وه ١٠ و ١٥ و ١٥ و ١١ و ١١ و ١١ و ١٥ و و ١٥

و ١٥ و ١٦ ، 31 ، ١٦ و ٢٣ ، 33 ، ١٥ ٢

ر ۲۵ 35 ۱۱. و ۲۸ و ۲۸ و ۷۹ و ۷۹ و ۷۹

- ۲٦ و٥٥ و٥١ و١٦ - ٧٠ و١٠١، ١١ - TT, T. - 19 14 .1Y - 17 13 .Y 77, TT - T 16 .TY - 17 15 .TE و ١٨ و ١٩ و ١٥ و ١٥ و ١٥ - ٢٢ و ١٨ -١٩ ، ١١ و٠٤ و٢١ - ١٤ و١١١، ١٩ T1 22 (TT - 19 21 (91 - AA) To و٤٣ و ١٦ - ١٦ و٧١، 23 ١٧ - ٣٣ و٧٨ - 1 25 . 10 - 11 24 . 47 - Aty A. - 0 ۲ وه و ۱۱، ۲۵ و ۱۳ و و ۱۹ و ۱۱، ۲۵ 11 - A 30 (14 29 (40 - 18 28 (48) و٠٠ و١٨ - ١٠ و١٥، ١١ - ١١ و٥٠ T 35 . TY , 4 - 7 32 .T1 - 79 . T7 -و٩ و١١ - ١٢ و٢٧ - ٨٨ و١١، 36 ١٢ 11 - 1 37 (24 - 44) 44 - 419 7 - 1 39 177 - 70 38 1109 - 119 و٨ و٢١ و٢٩ و٢٢ - ٢٣ و١٦ و٦٢ -۱۷، 40 م و۱۲ و۱۰ و۱۷ و۱۲ - ۱۵ ١٢ - ٩٥ ر ٧٩ - ١٤ ١٨ ١ و ٩ - ١٢ و٢٧ - ٢٩ و٥٥ و٥٤، 42 - ٥ و٩ و١١ - ١٢ و ١٨ - ٢٩ و ٢٦ - ٥٥ و ١٩ - ٥٠، 45 A - 7 44 AY - A) 17 - 9 43 - 1 48 119 47 17 - 0 46 117 - 17 53 .01 - EV, TT - T. 51 .TA 50 .Y 1149 7 - Y 57 .YA - 1 55 .00 - EY 67 .17 65 .1A 64 .Y 63 .YE - YY 59 ١ - ٥ و١٥ - ١٧ و٢٣ - ٢٤، ٦١ - ١٣ -174 - TA, T - 1 76 14 73 IT 72 IT. - 7 82 .TY 80 .TY 78 .T7 - Y . 77 .1 - 1 112 .Y . - 1Y 88 .A

الوعد والوعيد: 2 ٢٤ - ٢٥، 3 ٥٦ - ٥٨، 6 .94 5 .140 - 147 110 - 112 4 ۱۳۲ - ۱۲۴ و۱۱۷، 7 مه و ۱۷۹ و ۱۷۹ و ۱۷۹، 8 ۲۲ و۲۰ و۹۰، و ۱۷ و۸۸ و۸۸ و۹۸ و۹۸ - . . 1 و ۱۲۶ - ۱۲۰ ۱۵ ۲۲ - ۲۲، ۱۱ ££ - £T 15 . 1 A 13 . 1 . A - 1 . Y و٠٠، 16 ٢٢ - ٢٢ و٢٨ - ١٠ و١٠٠ -- AA 18 19A - 9Y) 7. 17 111. - 1., £ - 1 21 .YA - 7A 19 .1.Y ١٦ و٢٩ - ٤٠، 22 ١٩ - ٢٥ و٠٠ - ١٩ 190 - 97, AT - AT 23 10Y - 07, 70 29 . TY 28 . T . 4 - 19A 26 . TE 24 - ١٦، 30 ١١ - ١١ و٣٣ و٢٠ و١٤ ع £ 34 .YT , A 33 .T. - YA, 1£ - 1Y وه و۲۹ و۳۰ و ۳۸ و ۵۱ و ۵۱ و ۵۱ و ۵۱ ע פדד פדד פדד פדץ פדן מנו מול מים מים מים - 1 51 cm - r. 45 cr 40 c71\_-7.9 0A - T1 55 (17 - 1 52 (17 ۸ 56 و ۱۲ و ۱۸ و ۲۷ و ۱۷ و ۲۷ و ۱۷ م - 14, 17 - 19 69 47 - AT, OY -110 - 1 75 107 - TY 74 11 70 10Y 86 4 - 1 85 116 - 1 79 110 - 1 77 92 .10 - 1 91 .12 - 1 89 .14 - 1 .0 - 1 95 (11 - 1

الوعيد: 2 ١٥٩ - ١٦٢ و١٧٤ - ١٧٦، 3

3 (77), 70A, YT, 7A 2 (25), 74 (10), 10 (11), 9 (10A, 7 (40 6 (107), YY), 14 (30 (A. 23 (17), 12), 12 (17), 14 (41 (41 42 (17), 44 (14 42 (17), 44 (17), 45 (17), 45 (17), 45 (17), 45 (17), 46 (17), 45

#### (٧) الجاهلون بالدين:

- الإعراض عنهم: 7 ١٩٩٦.
- قبول توبتهم: 6 ،04 16 ،119.

#### (٣) جزاء المرتدين:

- TO 47 (117 16 (01 5 (177 4 (717 2

#### (٤) الشُّرك والمشركون:

- -1 Touring of the page of the control of the contro
- ۲- الإعراض عن المشركين المستهزئين: 4 ۱۱، ۱۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱۹ . ۱
- ٣- براءة افذ ورسوله من المشركين: 9 ا ١٦ و ٢٨ و ٢٨ و ٢٨
- النُّبّ التي يحتجُون بها: 6 ١٤٨ ١٤٩، 16 م

(T. 14 (1.0) (T. 12 (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0) (1.0

#### (٥) الكافرون:

- - القاء الرعب في قلوبهم: 3 ١٥١، 8 ١٢.
- تحدي الكفار: 2 ٢٣ و٢٤، 10 ٣٨، 11 ١١، ٢١، ٢٤ مدد. ٢٤ مدد. ٢٤ ٢٠ و٣٤.
- تخلي المتوعين عن الأنباع: 2 171 و171، 10 25، 25 27، 17، 14 ر7، 25 27، 18 ر7، 27، 19 ركب، 27، 28 ركب، 38 ركب، 38 ركب، 37 ركبًا و13، 37 ركبًا و13، 38 ركب، 37 ركبًا و13، 38 ركب، 37 ركبًا و13، 38 ركب، 37 ركبًا و13، 38
- تنسيههم بالمونى والصُمُّمُ والبُّكُم والمُنيُّ : 2 ؟ تنسيههم بالمونى والصُمُّم والبُّكُم والمُنيُّ : 2 ؟ ٢٦ و ٢٦ و ١٠٥٠ 12 و ١٠٠ و ١٠٠ الله ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠٠ و ١٠ و ١٠
- النشدُدُ معهم: 2 ۱۹۲۰ 3 ۸۸۰ 4 ۸۸۰ ۲۳۶ ۲۳۶ و ۲۳۱ م ۲۳۶ و ۲۳۱ م ۲۳۶ و ۲۳۱ م ۲۶۶ و ۲۳۱ م 66 ۹ و ۲ و ۲۳۱ م 68 ۹ م ۱۳۶ و ۲۶ و ۲۳۱ م 68

- ۱۲ و۱۲ و۱۰ و۲۰ و۱۳ و۱۷ و۱۰ و۲۰ و۲۰ م ١٧٦ 37 ١٥٠ - ٤٨ 36 ١٥٩ ه ٨ ١٥ ١٨١ ا ۱۷۹ 38 ۲۱، 42 ۱۷ و۱۱، 43 -۳ -74 .Y - 1 70 .Y7 .Y 67 .Y 46 .FF

الهام بالكفار: 4 ٥٣ م 37 ١٤٩ - ١٥٧، - To 68 (17 - T. 52 (T) - 1# 41 . T4 - T7 70 ILV

الهاعلون من الكفار: 3 ١٢ و١٧٦، 6 ١٢، 8 \*\* 10 ۲۲ - ۱۸ 11 م ۲۱ - ۲۲ 16 ۱۰٤ T9 24 (A. - YT 19 (00 18 () ...) £ 27 . Y. Y - Y . . , A - T 26 . 1 . ) ره، 29 ۱۲ و۱۳ و۱۲ 31 ۲۲، 34 ۲۸، 11 ٧ و٢٩، 36 و 1 و 21، 38 ٢٧ و ٢٨، 41 ۱۱، ۸ ۸ - ۱۱، 57 ۸ و۹، 64 • و٦ ر ۱۰، 67 د و۷، 88 ۱۷ - ۲۱.

سراء مكرهم: 3 ، 6 ، 17 و ١٢٥ و ٣٠ ، 8 ، ٣٠ - 10 16 :27 14 :27 To 13 : T1 10 ١٠ 35 ، ٣٣ على ٥٠ و ١٠ على ١٠ على ١٠ على ١٠ شههم واحتجاجهم بالقدر: 6 ١٤٨ و١٤٩، . T . 43 . To 16

صلَّعم عن سبيل الله: 2 ٢١٧، 3 ٩٩، 7 در ۱ ع تو ۱۸ و ۱۵ و ۱۵ ۱۱ ۱۸ - ۲۲، ۲۱ م 14 ٣٠ 22 ٢٠ 31 ١٠ 47 ١ و٢٦ و٣٤. صفاتهم: 2 ٦ و٧ و٢٦ و٣٩ و١٠٤ وه ۱۰ و۱۱۴ و۱۲۱ و۱۲۱ و۱۲۱ و۱۲۱ و۱۷۱ و ۲۱۷ و۲۱۷ و۲۵۷، 3 و ۱۰ -۱۲ و۱۹ و۲۱ و۲۲ و۲۳ وده ودم - ۹۱ وهدا و١٠٦ و١١١ و١١٢ و١١٦ و١١٦ و129 واها و١٧٦ - ١٧٨ و١٨١ - ١٨٣ و١٩٦ و١٩٧، ١٨ و ٢٦ - ٢٩ و٢١ و٥٦ و١٦ و١٠٢ و١٣٧ و١٥٠ و١٥١ و١٦٧ -۱۷۰ و۱۷۳ و ۵ و ۱۰ و ۳۱ و ۳۷ و ۱۹ و 14 و 10 و ١٥ و ١٥ و ١٠ - ١٢ و ١٧ و ١٧ و۸۷ و ۸۰ و ۱۰۱، ۱ و ۱ و۷ و۸ و ۱۰ -۲۱ - ۲۱ و۲۲ و۲۷ و ۷۰ و۱۲۹۱ و۱۲۰۰ 7 ٠٠، ١٣ ١٤ و ١٤ و ١٨ و ٣٠ - ٢٩ و ٥٠٠ -٩٥ و٧٢ - ٧٢ ، ١٥ ٢ و٤ و٢٧ واه، 11 ۱۰۱ و۱۰۷، 13 ۱۸ و ۲۱ و ۲۰ و٢٤ و٢٣ - ٢١ و٣ و٢٧ - ٢٠، ١٥ ٢ وج و ١٠ - ١٢ ا ١٥ ١٩٠ - ٢٩ و٢٦ و٢٦ و ۱۱۲ - ۵۰ و ۱۸۸ و ۱۰۶ - ۱۰۹ و۱۱۲ و١١٠ ١٦ ، ١٥ وه٤ - ١٨ و٧٧ و٩٨، ١8 ۲۹ و۲ه و۲۰ و ۱۰۰ - ۲۰۱۱ و۲ ۲۷ -

1719 VE 20 1AY - AT, YO - YT, TA

- ۱۲۷ و ۱۳۶ و ۱۳۵ ، ۹۷ کا ۲۰۰۰ - ۲۰ کا

۱۹ و۲۲ و۲۸ و۱۰ و۵۰ و۷۷ و۲۷،

24 (97 - 97) 44 - 77 07 - 07 23

26 ,000 tto tro too Tt 25 ,0V

30 .00 - 07 tr - 11 tr 29 . TTY

١٦ و ١٤ و ١٠ ، 32 ، ٢٦ ، ١٠ و ٢١، 33

۸ و ۲۶ - ۱۰م 34 ه و ۱۲۸ ع ۲ و ۱۰

TT 37 .70 - 09 36 . T9 - T7

و ۱ و ۱ - ۱۲۰ 38 و ۱ و ۱ وه و ۱ مه

9 44 . TT 42 . TA - 19 41 . 17 - 1. - ١٦ و٢٦ - ١٩ د٤٩ - ١١ و٢١ -و٩ و١١ و١٢ و١٨ و٢٩ و٣٠ و٢٤ و٢٤، مع ما، 30 ما تا - 11، 15 مو واه واه A - 7 \$4 . YA 53 . EY - 10 52 . T. 59 (14 57 (£1 56 (£1 55 (£A - £T) 1. - 7 67 4 66 41. 64 414 - 18 1 - TO 68 . TA , TY , TT - T. 72 .tt - T7 70 .TY - TO 69 .019 75 .08 - 1.0 FT - A 74 .YF - TY 79 . 14 77 . TY \$ 76 . TO - TO Y 83 (17 - 11 82 (17 - 1. 80 (T4 - ١٧ و٢٩ - ٢٦، 84 ٢٤، 85 ، ١ و١٩، Y - Y 88 (17 - 11 87 (17 - 10 86 و ۲۲ و ۲۶، 89 ۲۱ - ۲۱، 90 ۱۹ و ۲۰، 101 ، ١٥ ع ١ - ١١، 98 ١ و ١ و١، ١٥١

.7 - 1 109 111 - A عداوتهم: 2 ۱۰۰ و۱۰۹، 3 ۱۱۹ و۱۲۰، 4 20 (0T 17 (1.) A 9 (AT 5 (1.1) 01 . T 60 . TO 47 . T9

عملهم لا ينفعهم يوم القيامة: 3 ١١٧، 8 ٣٦، 9 00 و ١٠٦ - ١٠٤ الا ١٨٠ الح ١٠٠٠ - ١٠١ ۲۹ و. ١٤ ک۲ ۲۲، 47 و ٨ و٩ و١٨ و ٢٠. الكفر ظلمات: 2 ٢٥٧، 5 ١٦، 13 ٢١، 57 ٩ و٨٦، 61 ١١ 65 ١١.

متابعة الكفر: 2 ١٠٠، 3 ١٠٠ و١٤٩، 5 25 . TA 18 . A4 10 . 10 T ) 171 6 . YY .10 42 .EA 33 .OY

مثال الكفر: امرأة نوح وامرأة لوط: 66 1. مثال من لا يستجيب لله: 2 ٧ و١١، 6 ٣٦ و ۲۹ و ۵۰ و ۱۰۶ و ۱۸۲۲ 7 ۱۷۹ ۲۸ ۲۸ و ۲۳ وه ۱۵ ۱۵ ۱۱ ۱۱ ۱۲، ۱۱ ۱۲ و ۱۹، ££ 25 .£7 22 .£0 21 .0Y 18 .YY 17 و۲۲ ، 27 ، ۸۰ 30 ،۸۰ 27 ،۷۲ و ۳۰ ، ۱۹ 35 11. 43 11 41 10A 40 14 36 17Y -. YE, YT 47

٣٢- المقابلة بين المؤمن والكافر: 3 ١٦٢، 22 ١٩ -(T1 - 14 32 (17 - 18 30 (TA) TE (OA 40 (TE) TY 9 39 (TA 38 (A 35 . TY 67 . T . 59 . 1 £ 47 . T 1 45 . £ . 41

نيجة عملهم: 3 ١١٧، 8 ٣٥، 9 ٥٤ و٥٥، 14 ۱۸، 18 ۱۰۱ - ۱۰۱، 24 و٠٤، 25 ۲۲، ۹۲ و هر و ۹ و ۲۸ و ۲۲.

ندمهم: ۲۵ - ۲۰ ، ۲ تا - ۲۸ و۲۰، 10 ، 10 ، 10 و ۱۰۱ ، 12 د ۹۷ و ۹۷ و ۹۷ و ۱۸ و ۱۰۱ و ۱۰۱ و ۱۰۱ - ۱۱۱، 25 28 ۲۰۰ - ۲۹ کو ۲۰ - ۲۰۱ و۲۰۲ کو 37 (TY 35 (TA - TT 33 (17 32 (TE ٠٢٠ وو ١٠ م - ٥٩ م ١٠ ووع و٥٠٠ 41 1 66 110 - 1 57 127 - 11 42 179 89 .1 . 78 . LY - LY 74 . 11 - A 67

النهي عن موالاتهم: ٦٨ و ١١٨ - ١٢٠ | ١- الإفاضة من عرفات: ١٩٨٠. ولا ع و 1 و 17 و 17 و 17، 40 و 1 و 1 - 1 × و 1 - 1 × و 1 - 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و 1 × و

و١٤٩، 4 ١٣٧ و١٣٨ و١٤٢، 5 ٥٤ و٥٥ و٠٦ و ٨٣ و ١٤ و ١٧ و ٢٤ ، 58 ١٩ - ١٩ و۲۲، 60 ۱ - ۹ و۱۲.

> النهي عن نصرتهم: 28 ٨٦. - 47

وجوب الإعراض عنهم: 4 ١٣٩، 6 ٨٦ -25 ، ٩٤ ١٥ ، ١١٠ ١١ ، ١٩٨ ٦ ، ١٠٦ ٧٠ ۱ ۲۰ 30 ، ۲۰ 33 ۱ و ۱۸ 42 ، ۱۵ ما، ۲۶ ۱۷ .14 96 17 1 76

٢٨- وعيدهم: 4 ١١١٤ 5 ٢٦، 8 ١٢ - ١١، 9 0 58 . TT 47 . 17 42 . 0 A , 0 Y 33 . 7 E و٦ و٢٠٠ ع.

#### (٦) المكذبون الظالمون:

الإعراض عنهم: 4 ١٤٠، 6 ٦٨، 7 ١٩٩، ١١ .A 68 111F

صفاتهم: 2 ۳۹ وه۱۰، 5 ۱۰ و۱۰، 6 ٪ وه و٧٧ و٨٨ و٣٩ - ٤٩ و٧٥ - ٨٥ و١٢٩ -٠٥٢ 10 ، ٢٧ و ١٤ و ١٥٥ و ٢٧ ، ١٥ ٢٥٠ 15 att - EY, YY 14 AN 13 AN 11 ۹۰ - ۹۳ ، ۱۵ م و ۱۰۶ - ۱۰۰ و۱۱۲، 21 .YY = TA - TA 19 . £A - £0 , 1 . 17 32 . TTY 26 . YI) 0Y 0T 0 1 22 . 9Y ٠٢، 34 د٢٠ 39 د٢٢ م ١٨ 40 د٢٠ - ٧٤ 43 ، ٤٤ ، ٢١ 42 ، ١٩ 41 ، ٢١ - ٦٩ -- A 51 . ۲9 ) 18 50 . 19 45 . EY 44 . VA 119 57 198 - 97 56 117 - 11 52 118 74 (11 73 (77 10 72 (10 - 11 68 10. - 17 77 171 76 170 - YE 75 127 .YE - YY 84 .IV -1 . 83 .Y9 - Y1 78 .17 92

قساوة قلبهم: 6 ٤٣ - ٤٥، 7 ١٨٢ و١٨٣، .0Y - 00 23 11 21 17 15

#### (V) الملحدون المنكرون ليوم البعث:

6 ۲۹، 10 ٧ و١٥ و١٨ و١٤، 11 ٧، 13 ٥ - 41 17 . 49 . 47 - 47 16 . 4 -- 0 22 .Y. - 11 19 . 1 18 . 9 A O O Y 27 . 11 25 . 110 , A4 - A10 YE 23 . Y ٤ ره وه٦ - ١٦، 29 ٢٣، 30 ١١، 31 ۲۲، 32 ،۱ و۱۱، 34 ۳ و۷ - ۹، 36 ۲۸ 17 ما - ١٩ و٠٠ - ١٥، 41 ولا و٤٠، 17 46 177 - YE 45 174 - TE 44 و۱۸ و ۲۳ ، 50 م و ۱۱ و ۱۵ ، 15 ، 36 ۲۷ 174 . Y 72 . Y 64 . YE, OT -و ۲۹ 77 و ۱۳ و ۱۳ - ۲۰ ۲۹ - ۲۹ -(1Y - 1 · 83 (4 82 (11 - 1 · 79 (FE 14 84 وه ۱۱ وه ۱۱ کو کری ۱۵7 ۱ - ۳.

#### (A) وعيد المفسدين والمجرمين والفاسقين:

2 ۱۱ و۱۲ و۲۲ و۲۷ و۹۹ و۲۰۶ - ۲۰۲، 3 ٦٢ و ٨٢ و ١١٠، 5 ٢٦ و ٥٠ و ٥٠ و ١٧ و ١٨٤ ٥٦ و ١٠ و ١٠ و ١٠ و ١٨١ و ۲۲ 10 ۲۱ و۱۲ و ۱۲ و۱۲ و۱۲ و۱۲ و۱۲ و۱۲ وه م ، 32 ، ۲ و ۲۱ ، 59 ، ۱۹

#### ثانياً: الحجّ والعمرة:

- ٢- المسرة: 2 ١٥٨ و١٩٦.
- ٣- فرضيٌّ الحجُّ وآدابُه: ١٥٨ و١٨٩ و١٩٦ -9 .47 - 42, 7 , 1 5 .47 , 47 3 . 7 . 7 29 .0 Y 28 .41 27 .TY - YO 22 .14 106 יד 95 ידי 90 ידי 48 יץ 42 ידי ۲، 108 ۲.
- 1- الكعبة المشرُّفة: 2 ١٢٥، 3 ٩٦ و٩٧، 5 ٩٥ ر۲۲ 22 ۲۲.
- ٥- مكة الكرمة: 2 ١٢٦، 3 ٢١، 6 ٩٢، 8 ٥٦، 29 .01 - 0Y 28 .11 27 .TY - YO 22 . T 95 11 90 11 48 14 42 174
- ٦- المناسك: ١٢٨ و ١٩٦٦ و ٢٠٠٠ ١٦٢، 22 ۲۸ و ۳۶ و۲۷.
- ٧- النَّحر: 5 ٢ و٩٧، 22 ٣٢ و٢٦ و٢٧، ١ 108 ٠٢,

#### ثالثا: الدين:

- ١- الإخلاص في الدين: 10 ٢٢ و١٠٠، 29 ١٥٠، الجاهلية: 3 ١٠٤، 5 ٥٠، 6 ٢٨ و١٣٦ و١٤٠، . Y7 48 . TT 33
- حنيفة الإسلام: 1 ٦ و٧، 2 ١١٢ و١٣١ و١٣٢ و ۱۳ و ۱۹ و ۱۸ و ۱۹ و ۱۰ و ۱۹ و ۱۷ وهم و۱۰۱، 4 ۱۲۵ 5 ۱۱، 6 ۱۳۱ و ۱۵۰ 12 .07 11 . TO 10 . TT 9 . T 9 . 171 7 . 171 ) ٠٧٨ ٥٤ 22 ١٩٢ 21 ١٦٠ ١٩ ١٧١ ١٥ ١٤٠ . TY 31 . ET, T. 30 . ET 24 . YT, of 23 36 ا و ١٦ مو ١٦ مو ١٣ ما ١٣ مو ١٣ و ١٣ و ١٣ م 43 و ١٦ و ١٦ و ٢٦ و ٢٠ و ١٨ و ١٠ و ١٩ و ١٩ . 0 98 IT 72 ITY 67
- ٤- دعوة العباد إلى الإسلام: 2 ٢١١ و ٢٨٥، 5 ٣، 39 . 1 A 32 . T1 28 . OT 23 . AT 21 . Y . 6 ١١ و١٢ و١٢ و١٤، 57 ١١، 87 ١١، 98 ٥٠. ه- الدين عند الله: 2 ١١٢ و٢١٣، 3 ١٩ و٨٣ ٧٠, ١٤ 6 ، ٢ 5 ، ١٢٥ 4 ، ١٠٢ م ٥٥ 39 , 0 33 , 41 27 , 171 , 171 , 170 וו - זו פידי 40 ודי 41 דדי 12 די. 110 ، و ١٩ ، ١٤ 72 ، ١٩ و و ١١٥ م 45
- ٦- لا إكراء في الدين: 2 ٢٥٦، 10 ٩٩، 18 ٢٩، .A 42 .YA 22
- ٧- المسلمون: 2 ١٣٢ و١٣٦، 3 ٥٢ و١٤ و٨٤ 49 16 . VY 10 . 17 6 . 11 5 . 1 . Y A1 27 (07 23 (VA 22 (1 · A 21 (1 · Y) 41 (17 39 (To 33 (OT 30 (ET 29 (41) . 79 48 (10 46 (79 43 (TT

#### رابعاً: الزُّكاة والصُّدقات:

דוד , דסני דוס וצין פוז פוד פ דוד פוד ב وه ۱ و ۲۷۷ و ۲۷۰ - ۲۷۴ و ۲۷۷، 3 ۹۲ و ۱۳۱، 4 ٢٨ و٧٧ و١٢١، 5 ١٢ و٥٥، 6 ١٤١، 7 ١٥١، 8 م، 9 ه و ۱۱ و ۱۸ و ۱۸ و ۲۰ و ۱۷ و ۲۷ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۰۲ و ۱۰۲ و ۲۲ و ۲۲ ا ۱۳، ۱۸ ۱۳، ۱۸ TO 22 . VT 21 .000 TI, IT 19 . AI 18 . TA و١٤ و٨١ 23 ١٤ ٢٧ و١٥ 25 ١٦٠ 27 ٢٨ و ١٥

36 . 49 35 . 49 34 . 4T 33 . 17 32 . £ 31 . 49 1. 63 .17 58 .1A, Y 57 .14 51 .Y 41 .1Y ر ۱۱، 64 ۱۱، 69 ۲۱ - ۱۲، 69 ۲۱ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ .٧ 107 ٥٠ 98 ١١٠ 93 ٢٠ 73

### خامساً: الصّلاة:

- (١) أداء الملاة:
- ١- النهجُد وقيام الليل: ١٦ ٧٨ و٧٩، 50 ، 10 ، 51 76 . T. , Y - 1 73 . £9 £ A 52 . 1 A , 1 Y
  - ٢- الجهر بالملاة: 17 .11.
- ٣- الحضُّ عليها: 2 ٣ و٣٧ و٤٣ ٢٦ و٨٣ و۱۱۰ و۱۱۰ و۱۲۲ - ۱٤۵ و۱۱۸ و۱۹۳ و١٧٧ و ١٨٦ و ٢٣٩ و ٢٢٩ و ١٧٧٠ وev و۱۰۱ و۱۰۲ و۱۰۳ و۱۲۲، 5 د و۱۲ وه و ده و ۱۱ و ۱۰۱، ۲۲ و ۲۲، ۲ ه و ۱۷۰ وه ۲۰ ا ۲۵ و ۱۷ و ۱۸ و ۱۸ وؤه و ١٧، 10 ١٨، 11 ١١، 13 ٢٢، 14 TI 19 (11) YA 17 (1) TY TI 21 (۱۳۲ ) ۱۳۰ ) ۱٤ و ١٤٠ و ١٣٠ و ١٣٠ ۲٫ ۱ 23 ،۷۸٫ ۷۷٫ ۱۱٫ ۳۵٫ ۳٤ 22 ،۷۲ د ١٩ ، 27 ، 29 ، 30 ، 14 ، 14 ، 17 ، 18 وه و۱۷، 35 ۲۳ و۱۱ و۲۲، 35 ۱۸ و۲۹ و۳۰، 42 ۲۹، 50 ۲۹ و ۱۰، 51 ۱۵ - ۱۸ - TY 70 (1.) 4 62 (18 58 (£4) £A 52 To 76 it 75 it 74 it . 73 it 1 TE - £ 107 .0 98 .1., 4 96 .10 87 .TT
- 1- الركوع: 2 11 و ١١٢٥ 5 ٥٥٥ و ١١٢، 22 ۲9 48 .VY TT
- سجدات التلاوة: 7 ه ٠٠، 13 ١٦، 16 ١٩، 17 25 .YY, 1A 22 .OA 19 .1.9 - 1.Y 53 CTY 41 CTE 38 (10 32 CTO 27 CT. .14 96 . 11 84 . 77
- السجود: 2 ١١٢، 3 ١١٢، 7 ٢٠٦، 9 ١١٢، 11 25 . YY, TT, 1A 22 . 19 16 . 10 13 53 . T 4 48 . TY 41 . 4 39 . 10 32 . To 27 .14 96 171 76 187 17 68 17 55 177
- ٧- صفات المصلين: 23 ٢ و٩، ٢٥ ٢٢ و٣٣ و٣٤
  - ٨- صلاة الجمعة: 62 ٩.

٦، 801 ٢.

- صلاة الحوف: ١٠١ ١٠٢.
  - ١٠ صلاة المسافر: ١٠١4.
- الصلاة مطلب الأنبياء: 14 ٣٧ و.٤.
  - ١٢- قصر الصلاة: ١٠١ و١٠٣.
    - (٢) الدعاء:
- ١- الحتُ على الدعاء: 2 ١٨٦، 4 ٢٢، 5 ٢٥، 6 ٠١ - ١٥ و٥٠ و١٦، ٦ د٥٠ و٥٠ 117 32 177 27 17Y 25 111. 17 11A. ١٤ 40 ،١٠ 35 و١٠ و٥٦، ٢٨ 52
- كيفية الدعاء: 7 ٥٥ و ٢٠٠٥، 17 ١١٠.
- المأثور من الدعاء: 1 ٥ ٧، 2 ١٢٧ و١٢٨ و ۱۱ و ۲۱ و ۲۸ و ۱۵ و ۱۹۷ و ۱۷۳ و ۱۹۱ -١٢٦ ٨٩ و٧٥ ٢ 7 رود و ١٩٩ ١٩٩

- ١٥١ و١٥٠، 10 هم و١٦، 12 ١٠١، ١٤٠ و۱۱، 17 او ۸۰ و ۸۱، 18 ۱۰، 20 و ۲۲ و۲۲ و۱۱٤، 21 ۸۴ و ۸۷ و ۸۹، 23 ۲۹ و ۸۸ و ۱۰۹ - AV, AO - AT 26 (YE, TO 25 (11A) 14 27 د ۱۲ و ۱۲ و ۱۲ د ۱۹ د ۱۹ و ۱۹ A 66 (0) 1 60 (1. 59 (10 46 (17 44 ر ۱۱ ۲۸ ۲۸ ۱۱۵ ۱ - ۱ ۱۱۹ ۱ - ۲.
  - (٣) الطهارة:
- ١- التطهّر: 2 ٢٢٢ 3 ٤١، 5 ٦، 8 ١١، 56 ٩٠، . 1 74
  - التيمة 4 ٤٣، 5 ٦.
  - الفُسل: 2 ٢٢٢، 4 ٤٣، 5 ٦.
    - الوضوء: 4 ٤٣، 5 ٦ و٧.
- (1) القِبلة: 2 ١١٥ و١٤٣ ١٤٥ و١٤٨ ١٥٠.
- ١- المسجد الحرام: 2 ١٤٤ و١٤٩ و١٥٠ و١٩١ و١٩٦ و١١٧ 5 ٢١ 8 ٢١، 9 ٧ و١٠ و٨١، 17 ١١ 22 ١١ 48 ٢٠ و٧٠.
- ٣- مكانة المساجد وحرمتها: ١١٤ و١٨٧، ٢٩ ٢٩ و۱۱، 9 ۱۷ و۱۸ و۱۰۷ و۱۰۸، 18 ۱۱، 22 ٠١٨ 72 ١٣٧ ٢٦ 24 ١٤٠

## سادسا: الصيام:

### (١) الطعام والأغذية:

- 4 ماد و ۱۷۲ و ۱۷۲ و ۹۳ م و ۹۱ م ١٦٠، ١٥ و٣ - ٥ و٨٧ و٨٨ و١٩، 117 - 117 و111 و111 و117 و117 - 117 و ۱۵۰، ۱۵ ۱۹۹، ۱۵ د و ۱۷ و ۱۱۱ و ۱۱۰ .٣٠ ٢٨ 22
- (٣) وجوب الصيام وما أعده الله للصائمين من الثواب: ۱۸۹ 5 ، ۹۲ 4 ، ۱۹۲ و ۱۹۲ ، ۹۲ م ۱۸۳ 2 .£ 58 .To 33 .TT 19

## سابعاً: مسائل متفرّقة في العبادة:

- (١) العبادة لله تعالى 1 ٤، 2 ٢١، 7 ٢٩ و١٢٨، 10 ١٦ ،٩٩ ١٥ ،١٥ ١٥ و١٢ ٢١ ،١٠٤ (07 29 (4) 27 (00 24 (YY 22 (11Y) 70 ، 1 و 12 ، 11 ، 36 ، 11 ، 39 ، 1 و 17 ، 30 و١١ و١٤ و٦٦، 40 ١٤ و٠٦ و٥٦ و٦٦، 51 98 LY 94 LY 74 LA 73 LT 71 LT 53 LOT ٠٠ 106 ٢ 106 ١٠ - ١.
  - (٣) النَّذُور

. Y 76 . Y 4 22 . Y 7 19 . T 4 3 . Y Y . 2

### ثامنا: محمد علي:

- ١- أدب المؤمنين معه ﷺ: 24 ١٢ و١٣، 33 ٥٣، . V , 0 - 1 49
- أخلاقه وصفاته ﷺ وفضل الله عليه: 3 ١٥٩، 8 .116, 104, 104 7 .0. 6 .114 4 יו פ וד נאזו 10 רו וו זו דו 9 ידד 18 ר פיוו 21 יוי 22 ידי 24 ידי 25 ידי 24

TA, T 33 .VA 27 .TLA, T NA 26 .87, 1
.or 42 .AT 38 .LT 34 .87 = L., F.
A, T, L 48 .A 46 .LT = LL, TA 41
.or, T, T 53 .LA, TA 52 .LA, 50 .TA,
.- 1. 69 .T = T 68 .0 = L 66 .T 62
85 .TL 81 .L 74 .L0, L73 .TT 72 .LL
L 94 .A = T 93 .T, L 90 .A, L 87 .F

17 44 .0 41 .Y - £ 38 .77, T7, 10

٧ الناشي به 🐹 : 33 ٢١.

نأييد رسالته ﷺ 2 ۱۱۹ و۱۲۰ و۱۵۱ و۲۰۲، 3 ۱۱ و۱۲ و ۸۱ و۱۰۸ و۱۱۶ و۱۸۳ و ۱۸۱ ، ۹۹ و ۸۰ و۱۱۲ و۱۲۱ و۱۸۱ ، ۱۸۱ ۱۰ و۱۹ و۲۲، ۵ ۸ - ۱۱ و۲۲ و۲۰ و۱۰ و ۱ و ۱۷ و ۹۲ ، ۹۲ و ۱۸۸ - ۱۸۸ ر۲۰۲۶ و ۲۳ و۱۲۸ و۱۲۹، ۱۵ ۱۰ و ۱۱ -۲۳ و ۱۰ و ۱۰۸ و ۱۲ و ۱۲ - ۱۲ و ۲۰ ۲۰, ۲۷, ۲ ان ۱۰۸ از ۲۷ و۲۰ و ۳۰ و٦٦ و٨٩ و٠٤ و١٤، ١٩ ١١ ١٥ ١٨ و١٩، ١٦ ،١٠٢ و١٤ و١٤ و١٢ و ٨٩ و١٩٠ و١٠، ١٦ - r 21 .9v 19 .11 . 18 .1.0 ty t7 ٥ ولا و١٦ و١٧ و١٠، 22 ٤٩، 23 ۱۹۲ که ۱۹۲ که ۱۹۲ وده وده، ۱۹۲ (1A 29 (AY - AO) 17 - 11 28 (191) 34 . £ A, £ 7, £ 0, £ . 33 . 0 T o T 30 36 TT - TT 35 (0.) EY ET , TA ۲ - ۲ ، 38 م۱ - ۲ ودم، 40 مدم ۲ - ۲ و١٥، 43 ١٨ و٨٨ و٨٨، 45 ١٨، 46 ١٩ م١، ۲۱ - ۲۹ 52 ، ۵۰ 51 ، ۲۹ ۸ 48 ، ۲ 73 .07 - £V 68 . TT 67 . 119 1 . 65 .1 Y 98 .0 - 1 96 .10 79 .Y - 1 74 .10

۱- نرکیهٔ آنت ﷺ وصحابت: 2 ۱۹۲، 3 ۱۱۰، 7 (۱۱۰، 7 (۲۰)، 7 (۲۰)، 7

17 26 (T) 25 (££ - £Y 22 (1.4) Y)
£Y 34 (YY 31 (1. 30 (A0 28 (Y · 27 (Y) 1) - Y 36 (Y · ) A) £ 35 (0 · - (Y 38 (1Y4) 1YA) 1Y0 - 1Y1 37
£Y 1 43 (£Y 41 (YY) 00 40 (T) 39
- 0Y 51 (T0 46 (01 44 (AY) £0)
... 73 (0 70 (£A 68 (£A 52 (00)))

۱۱- تنزيه ﷺ عن الشعر: 36 ۲۹، 37 ۲۹ و۳۷، 69 6 و 61.

١٢ جزاء من يشافق الرسول ﷺ: 4 ١١٥، 8
 ١٣ ٢٠ ٢٩ ٢٩ ٤٤.

١٦ صدقه ﷺ واستحالة تقوله على الله: 69 11
 ٤٧ -

مفاته ن التوراة والإنجيل: 7 ۱۰۷، 61
 مفاته د ب التوراة والإنجيل: 7

۲۹ ع (۲۰۲ ملینه ۱۹۹ ع : ۱۹۹ م ۲۰۲۰ ملینه ۱۹۰ م 6 دام ۲۱ تا ۲۷ د ۱۰۰ م ۱۰۰ م ۱۹ و ۱۹ و ۱۹۹ م ۱۹۹ م ۱۹ و ۱۹ و ۱۹۹ م ۱۹

9 (Y. 5 (17Y 2 : 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (20) 17 (2

- ۹ و۲۰ مخاطبة الله إياه ﷺ: 3 ٢١ و٢٢، 4 ٢٥ ر ۸ و ۱۱۲ ک ۱۱ و ۱۹ و ۱۲ ک ۲۲ و ۲۷ 11 ، ١٥ ، ١٥ ، ١٤ و ١٤، ١٥ ، ١٥ ، ١١ ، ١١ ۱۰ ۱۰ ۱۲ و ۱۰ ۱۵ ۲۲ - ۳۰ ۱۵ ۲۲ و ۱۰ ۱۲ 16 مرح و ۹۸ مرعه و ۹۷ و ۹۷ و ۱۵ ۲۷ وه۱۰ - ۱۲۸ ، ۱۲ و و۲۷ - ۲۷ و ٦٨ و ١٨٤ ٦ و ٢٨، 20 ١ و٣ و ١١٤ و۱۳۰ و۱۳۱، 21 . ۳۰ و۱۱ - ۲۱ و۱۰۷، 1 . 25 .01 24 .9A - 9T 23 .17 22 و ۲۱ - ۲۳ و ۱۳ و ۱۹ و ۱۵ و ۱۵ و ۲۰ م ז פדוד פסוד פדוד פדוד, 27 ד פיעי 17 × 29 مل - ۱۲ و ده و ۱۸ - ۱۸ × 29 د ۲۸ ۲۸ 34 ، ٤٨ - ٤ و ٥٠ - ١ 33 ، ٣٠ 32 و٧٦ ، 35 ، ٢٥ - ١ ، 36 ، ١ - ٦ و ٢٧١ 77 م - ۲۹ و۱۷۹ - ۱۷۹، 38 ۱۷۹

## ه الإنسان والعلاقات الاجتماعية ه

(١) الأسرة:

- الاستئذان في أوقات الخلوة: 58 .T.

٢- إكراه الإماء على البغاء: 24 ٢٣.

أمر غير القادر على الزواج بالاستعفاف: 24
 ٣٣.

- إنكاح الأيامي والعبيد والإماء: 24 ٣٢.

8 (101) 12. 6 (1. 3 (TTT 2 : V)) - (0.) 19. 42 (TY 34 (11 18 (T) 17. TA 12 64 (4 63 (17 60 (T. 57 (T) 52 ...) 165 (10)

- ועא ב דדד פידד.

۸- التعدُّد وشروطه: 4 ۲.

١٤ 64 ، ٥٤ 25 ، ٣٨ 13 .١٤

١٠- نوارث المرأة المتوقّى عنها زوجها: ١٢ 4.

۱۱- حقُ الوالمدين: 2 مم و ۱۲، ۲۵ ۲۰، ۱۵ ۱۵، 17 ۲۲ - ۲۰، 29 م، 31 ۱۱ وه، 46 اد م، ۱۵ ۱۰

۱۲- الحمل والرضاع: 2 ۳۳۳، 31، 46 ۱۰، ۵۶ م،

١٣ - خطبة النساء أثناء العدّة: ٢٣٥ 2.

۱۱- الصَّدْاق: 2 ه ۲۲، 4 و ۲۰ و ۲۱ و ۲۶، 5 ه، 60 م ۱۰ و ۱۱.

١٥- الطلاق:

٢- الشروط الواجب توفرها قبل الطلاق: 4
 ٢٠ ١ 65 ١ و٢.

٣- عدد الطلقات: ٢٢٩ 2.

- ١٦- الظهار: 33 ، 58 ١- ١.
- عداوة بعض الأزواج والأولاد: 64 14. -1 Y
  - عدَّة المتوفَّى عنها زوجها: ٢٣٤. -11
    - العزوبة: 4 ٢٥، 24 ٣٣. -19
      - عضل المرأة: 4 ١٩ . -7.
- قتل الأولاد: 6 ۱۳۷ و ۱۶۰ و ۱۰۱، ۱7 ۳۱، -11 .17 60
  - القوامة: 4 ٢٤. - \* \*
  - ٢٣- اللَّمان: 24 9 و١٣.
- من يحلُّ نكاحه ومن يحرم: 4 ٢١ ٢٤، 5 .0. 33 17
  - ٢٥- النشور: 4 ٢٤ و١٢٨ ١٣٠.
- ٢٦- النكاح: 2 ١٠٢ و١٨٧، 197 و٢٢١ و٢٢٢ و ۲۲۸ و ۱۹۰ - ۲۰ و ۱۹۰ - ۲۰ و۲۲، 5 ه، 7 ۱۸۹ و ۱۹۰، 24 و ۲۱ و ۲۲ و ۲۳ .17 - 1 · 60 .TY 33 .T1 30
  - ٢٧- نكاح المشركة وإنكاح المشرك: ٢٢١ 2.
  - ٨ 81 ، ١٧ 43 ، ٥٨ 16 . ١٨ ١٨ . ١٨ ٨ ٨ ٨ .

- ۱- أحواله وأوصافه: 4 ۲۸، 14 ۳٤، 17 ۱۱ و۱۳ 36 . 17 22 . TY 21 . 0 £ 18 . 1 . . , AT 119 70 110 43 1EA 42 101 - 19 41 1YY 75 ، و ٦ و ١٤ و ٢٦، 76 ١، 80 ١٧ و ٢٤، 90 1 96 د و٧، 100 د - ٨، 103 ٢.
- تسخير الحيوانات له: 6 ١٤٢، 16 ٥ ٨ و ٢٦ 36 .TT , T1 23 .TA 22 .A. , Y4 , 74 . 17 - 17 43 . 44 40 . VT - Y1
  - تكريم الله إياه: 17 ، ٧٠ 89 ١٥.
- حال أكثر الناس: 2 ٢٤٣، 6 ١١٦، 7 ١٨٧، - 1. T , T1 12 . 17 11 . T. , 00 10 1. T, 17, A 26 (TA 16 () 13 () -7 و۱۲۱ و۱۳۹ و۱۸۸ و۱۷۶ و۱۹۰، ۲۳ ۲۲، 28 ۱۲، 30 ٦ و ۲، 34 ۲۸، 40 و ۱۱، 28
  - حمله الأمانة: 33 ٧٢.
- عَلَقُهُ: 4 ، ، 4 ، 4 و ١٩٩ ، ١٩٩ ، 22 ، 23 · · · · · · · 14 - V 32 (01) T. 30 (11 - 17 53 (1) 42 (7) 41 (£Y 40 (7 39 (1) 35 1. 77 . 1 76 . 14 - 17 75 . 1 £ 71 . £0 ·Y - 0 86 . A) Y 82 . 19 1 1 80 . YT -. ۲ 96 ، ه و ۲ 95
- شرفه ودنوّه: ۲۸ 2 ۳۳ و۲۱۳، ۹ ۱ و۲۸، 6 ۸۸، 7 ۲۹ و۳۰ و۱۸۱، 10 ۱۹، 15 ۲۲ -٥٦، ١٥ - ١٨ و٥٠ - ١٧ و٨٧ - ١٨، ۱۱ 17 و ۲۷ - ۷۰ و ۱۸ 18 م، ۱۲۳ 20 - ۱۲ 27 0 و ۱۱، 23 ۱۲ - ۱۱ و ۱۲ - ۱۲ و ۱۲ - ۱۲ ٢٢، 27 ١٦، 29 ١٥، 30 ٢٦ و١١ و١٥، 31 10 - 11 35 (YY 33 (4 - Y 32 (T4) Y. 7 39 .YE - Y1 38 .YY 36 .TA, TY, و 14 ما 17 ما 17 ما 18 ما 15 ما 17 و١٢ و١٢ و١٢ و١٢ و١٢ - A 78 (£ - 1 76.171 - 19 70 (18 49 - 0 86 (TT - 1Y 80 (TT - TY 79 (17 ١٠، 89 ١٥ و ١٦، 90 ١ - ١١، 95 ١ - ٨، .Y, 7 100
- ضجره في حال الشدة ونسيانه الشكر حال

- (TT) FF 30 (TO 29 (AT) TY 17 (02) 70 . £ A 42 . £ 9 41 . £ 9 A 39 . TY 31 ١٩ - ٢٢ ، 89 ١٥ و١١.
- طول عمره يضعفه ويعجزه: 16 .٧٠ 22 ٥، 30 . 0 95 . TA 36 . 1 1 35 . 0 £
- ما في صلوه: 7 ٤٣، 10 ٥٧، 13 ٢٧ و٢٨، . £ 33 . 9 32 . YA 23
  - من يعبد الله على حرف: 22 ١١.
- ١٢ نهيه عن تزكية النفس: 4 ٤٨ و٤٩، 53 ٣٣.

#### (٣) التبني:

- ١- بطلانه: 33 ؛ وه و١٠.
- ٧- الزواج بمطلقة المتبنّى: 33 ٣٧.
  - (١) التسري: 5 ٥.
- (٥) الحُضيان: 4 ١١٨ و١١٩، 24 ٣١.
- (٦) الرجال: 2 ٢٠ و٢١ ٢٣ و٢٢٢ و٢٢٨ و ۲۸۲، ۲ ۲۲ و ۲۲ و ۱۲۸ و ۱۲۸، 7 ۱۸۹، 38 ITY 24 IA. 16 ITO - YA 15 ITT 13 .YE - YY
- (٧) الرجل والمرأة: 2 ٦٨ و٢١٣، 3 ١٩٥، 4 ١ و٢٨ ١٩، 13 ٢٣، 15 ٢٦، 16 ٤ - ١٨ و٥٦ -٧٠ - ١١ ١٥ و١٨ و ١٠ ١١ و ١٠ - ٧٠ • 22 (TY 21 (17 20 (01 18 (AT) و١١، 23 ١٢ - ١٤ و٢٧ - ٢٢، 27 ٢٢، 29 ٥٠، 30 ٢١ و٣٦ و١١ و٥٥ و٥٥، 31 ٠٠، 00 36 (10 - 11 35 (YY 33 (4 - Y 32 و٥٥ و٢٧، 38 ٧١، 39 د و١٤، 40 ٠٤ و١٦ 47 ، ١٣ 45 ، ٢٠ ، ٦٩ 43 ، ٤٨ 42 ، ٦٧ ، 70 11 64 11 57 11 49 17 48 119 - TY 79 . 17 - A 78 . 177 , 89 . 19 10 89 (1 - 0 86 (TT - 1V 80 (TT و١١، 90 ٤، 95 ١ - ٨، 100 ٦ و٧.

#### (٨) الرقيق والأسوى (راجع باب الجهاد)

- (٩) صلة ذوي القربي: 2 ٢٧ و٨٣ و١٧٧ و١٢٠، 4 ١ و٨ و١٦، ١ ١٤ و٢٥، ٩ ١١١، ١١ ١٦ 33 .TA 30 .TT 24 .TT 17 .9 . 16 .TO 1 59 17 58 119 51 17 47 17 42 17 .4 93 ، 17 90 ، 70 , 71 ، 93 ، 70 ، 70
  - (١٠) الجتمع:
  - ١- آداب المجلس: 58 ٩ و١١ و١٢.
- آداب الاستغذان: ٢ ١٨٩، ٢٧ ٢٩ و٥٥ .1. - 1 80 .11 58 .or 33 .1r -
- ابن السبيل: 2 ۱۷۷ و ۱۲۰ 4 ۲۱، 8 ۱۲، 9 ا ٤، 9 .Y 59 ITA 30 ITT 17 .T.
- الاتحاد واتباع الصراط المستقيم: 3 ١٠٣ 6 ١٥٩ ١ ١ ١ ١٥٠ ٢١ و٢٦.
- الإخاء: 2 ٦٠ 3 ١٠٦ 3 ١٠٦ و ١١١ و ١١١ .17, 1. 49 . EY 15
- الإصلاح بين الناس: 2 ٢٢٤، 4 ١١٤ و١٢٨ و١٢٩، 8 ١، 49 ٩ و١٠.
  - ٧- الأمر بالمعروف: (راجع باب الدعوة إلى الله).

- الرخاء: 10 ١٢ و٢١ ٢٣، 11 ٩، 16 ٥٣ | ٨- التحية والسلام وأدب الضيافة: 4 ٨٦، 6 ٤٠، 16 .07, 17 15 . 77 14 . 71 13 . 1 . 10 TY 24 . £Y 20 . TY . £Y, TT, 10 19 . TY - ۲۹ و ۸ و ۱۱، 25 ۱۲ و ۱۷۰ که ۲۹ .A9 43 . £ £
  - التماون: 5 ٢، 8 ٤٧، 9 ٧١.
- ١٠- تغيير ما بالقوم: 8 ٤٥، 13 ١١٢ ١٥،١١٢.
- التقليد الأعسى: 2 ١٧٠، 5 ١٠٤، 7 ٢٧، 26 43 179 37 12 34 171 31 11TV, VE . 70 - 77
- الجليس: 4 ٦٩ و١٤٠، 6 ٥٢ و٨٦ و٧٠، 18 ۸۲، 08 ۱ - ۱۰.
  - الجماعة: 2 2، 4 ، 17 ، 37 ، 1 ، 1 ، 1
- العفو والصفح وكظم الغيظ: ١٠٩ و٢٣٧، 16 . A. 15 . EA, 17 5 . 1 19 4 . 1 09 3 רדוו 24 ידו 25 ידר 42 פיז פיז פיז פיזי .1 2 64 .1 1 45
- الذين يحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا: 3 . 1 . . .
- المودَّة: 3 ٢٨ و١١٨، 4 ٣٣ و١٤٤، 5 ١٥ وه - ۸م، ۱ ۲۹ ته ۵۵ ا و۲ - ۹.
  - الوصية بالجار والصاحب والمملوك: 4 ٢٦

- اختلاف الناس: 2 ۱۱۳ و۱۷۱ و۲۱۳ و۲۵۳، 171 6 11 5 110 4 11.0, 00, 19 3 8 ۲۲، 10 ۱۹ و۹۳، 16 ۲۹ و۱۶ و۹۲ (17 32 YT 27 174 22 YY 19 (171)
- الأعراب: 9 . 9 و 9 ١١٠ و ١٢٠، 48 ١١ و۱۲ وه ۱ و۱۱، 49 ۱٤ و۱۷.
- أهل الكتاب الصابئون المجوس: (راجع باب الديانات القادم).
- التفاضل بينهم: 4 90 و97، 5 ٤٨، 6 ٣٣ و ۱۲۹ و ۱۲۵ ، ۱۵ و ۷۹ ، ۱7 ، ۱۲ ، 33 ۱۲ - ۱۲ 49 ، ۲۵ - ۲۱ 34 ، ۲۸ -
- جعلهم خلائف: 6 ١٦٥، 7 ٦٨ و٢٤، 10 ١٤ .TY 43 .T9 35 .TY 27 .VT
- خلقهم من نفس واحدة: 4 ١، 6 ٩٨، 7 ١٨٩، 32 .02 71 7. 30 .12 - 17 23 .0 22 53 .11 42 .7Y 40 .7 39 .11 35 .9 - Y 77 . 76 . 49 - 47 75 . 10 71 . 27 50 ۲۰ - ۲۲، 80 ۱۸ و۱۹، 82 ۲ و۸، 86 ه -. Y 96 10, £ 95 1V
- الشعوب والقبائل والفرق: 2 ٢٥٣، 3 ٧ و١٩ و۲۰ و۲۳ و۲۸ و۱۰۰، ۹ ۸۹ و۹۰ و۱۵۰ و ۱ ۱۱ و ۱۱۲ و ۱۱۳ و ۱۱۳ و ۱۵۹ و ۱۵۹ 30 . TI - OF 23 . TY , TE 22 . 9 . 14 ٢٢ و٢٦، 42 ١٢ و١٤، 49 ١٢، 98 ٤.
- شعوباً وقبائل: 5 ١٥، 22 ٣٤ و١٧، 49 ١٣. العرب: 2 ١٠٤، 3 ١٠٣ و١٠٤ و١١٠٠ ١٨٢ ٨٢
- . TY Y9, 0 43 . YA 22 . 9A 19 . AT لكل أمة أجلّ: 7 عم، 10 ٩٩، 15 ٥٠ 16 .£ 71.£ 36 .£ 0 35 .0 A 17 .71
  - المهاجرون، الأنصار: (راجع الهجرة).

#### (19) الساء:

#### (۱۳) الينامي:

- 17 (21 8 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 7 4 (18 ) 7 1 17 (18 ) 8 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 ) 6 (18 )
  - ٣- الوصاية عليهم: 4 ه.

## الإنسان والعلاقات الأخلاقية .

#### أولاً: الأخلاق الحميدة:

- ٢- الإخاء: (راجع الإنسان والعلاقات الاجتماعية المجتمع).
- - الإصلاح بين الناس: 4 ١١٤، 49 ٩ و١٠
- الاعتدال في الأمور: 17 ٢٩ و١١٠، 25 ٢٧،
   ٢٦ 35 ٣٢ 31.
  - ٦- الإعراض عن اللغو: 23 ٧١، 25، ٧٢ 26.٥٠.
    - ٧- الإنساط: 7 ٢٩، 60 ٨.
- ۸- الإجار: 4 ۱۳۰، 20 ۲۲، 33 ۲۲، 95 ۹، 90 م
- البشائة والوداعة: 4 ١٢، 8 ٦٢ و١٧ و٥٥، 26
   ١٣٠ و١٣١، 30 ٢١، 33.
- التعاون: (راجع الإنسان والعلاقات الاجتماعية - المجتمع).
- ۱۱- التواضع: 15 ۱۸، 17 ۲۷، 24، ۳۰ 26، 26 ۱۲۱، 31، ۱۸ و۱۹،
- ۱۳ دفع السيئة بالحسنة: 13 ۲۲ و۲۳، 23 ۹۰، ۹۱ م
  - ١١- الرحمة: 48 ٢٩، 90 ١١، 103 ٣.
- ۱۰۰ روح السلام: 6 ۱۲۷، 8 ۱۲، 10 ۹ و۱۰، 33 ۲۶، 19 ۲۲، 21 ۱۰، 21 ۲۰، 25 ۲۲، 35 ۲۲، 36 ۲۲.

- ۱۱ السكية: 9 ٦٦، 13 ٢٨، 48 ؤ ١٨، ١٦٥ و ١٠٠، ١٦ و ١٠٠، ١٤ و ١٠٠، ١٤ و ١٠٠، ١٤ الله ١٤، ١٥ ١٤ الله ١٤، ١٤ ١٤ ١٤، ١٤ ١٤ ١٤، ١٤ ١٤ ١٤، ١٤ ١٤ ١٤.
- 14 شكر النصة: 2 . ف و٧٥ و١٣٠ و ١٣١٠ . ٦ ه ٢٠٠ . ١٩ و٢٠ ه ٢٦٠ . ١٩ و٢١ و٠٠، ٦ ٩٠ و١٠ . ١٩ و١٠ . ١١ ٩٥ . ١١ . ١٩ و١٠ .

- ۲۱- البِنْهُ: 2 ۲۷۳، 4 ۲ و۲۰، 5 ه، 13 ۱ وه - ۷ و.۳، 24 ۲۰ و۳۳ و.۲، 70 ۲۰ - ۲۹ ۱۱ و۳۰.
- ۲۱- العقو عن الناس: 2 ۲۲۷ و۲۲۳، ۱۳۲ 3 ۲۲۳ و۲۲، 42 ۱۹۱، 16 ۱۲۱، 24 ۲۲، 42 ۲۲، 42 ۲۲ و۲۷ و ۶ و ۲۵، 18 ۱۴،
- عض البصر وحفظ الفرّج: 23 ٥ ٧، 24
   عض البصر وحفظ الفرّج: 23 ٥ ٧، ٧٩ .
- 7 مثل الحير: 2 £2 و12 (190، 3 190) 7 مثل الحير: 2 £2 (19، 20 ما 19، 20 ما
- ٢٨ القصد في المشي والخفض من الصوت: 31
   ١٩٠.
- ۲۹- قول التي هي أحسن: 2 ۸۳ و۲۹۳، 17 ۰۰، 41 ۳۳.
- ۳۰- كظم العيظ: 3 ۱۳۲، 16 ۱۲۲، 42 ۲۳، 64 م
- المسارعة في فعل الحير: ١١٠ و ١١٠ د د ٢٥ و ١١٠ د ٢٥ د ٢٥ د ١٠٠ د ٢٥ د ١٠٠ د ٢٥ د ١٠٠ د ١٠٠ د ٢٥ د ١٠٠ د ١٠ د ١٠٠ د ١٠ د ١٠٠ د ١٠ د ١٠٠ د ١٠ د د ١٠ د
- ٣٢ المودة: (راجع الإسان والعلاقات الاجتماعية المجتمع).
   ٣٣ الشطافة: ٢٤ ٢٩، ٢٩ ١ ٤.

- - ثانياً: الأخلاق الدُّميمة:
  - ١= اتباع الشهوات: 3 ١٤.
  - ۲- الأثرة: 5 ه.١، 17 ١٠٠٠.
- الاختيال والفجب: 4 ٣٦ و٤٩، 31 ١٨، 57
   ٢٣.
  - ٤- استراق السمع: 5 ٤١، 15 ١٨.
- ۰- الاستكبار: 4 ٣٦ و١٧٢ و١٧٣، 16 ٢٩، 17 ر٢٩ ، 40 ٥٠ و ٢٠ و ٢٧ ، 40 ٥٠ و ٢٠ و ٢٧ ، 40 ٠ و ٢٧.
- 7 (۱٤١ 6 (٣٢ 5 (٦ 4 (١٤٧ 3 ) ١٤٠ 6 (٣٢ 5 ) 25 (١٩٠ ) 25 (١٩٠ ) 27 (١٩٠ ) 27 (١٩٠ ) 27 (١٩٠ ) 47 (١٩٠ ) 47 (١٩٠ ) 48 (١٩٠ ) 48 (١٩٠ ) 48 (١٩٠ )
  - ٧- الأسى على ما فات: 3 ١٥٣، 77 ٢٣.
    - ٨- إطاعة المسرفين: 26 ١٥١.
- ۱۰- الإفساد: 2 ۲۲ و ۱۰، ۳۲ و ۱۶، 7 ۲۰ و ۲۲ د ۲۲ و ۲۲ ۲۲ و ۲۲ ۲۲ و ۲۲ د ۲۲ د ۲۲ و ۲۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲ د ۲
- - ١٢- البَطَرُ: 8 ٤٧.
  - ١٣ ١٣ البغاء: ٢٢ ٢٩.
  - ١٤ البغض: 5 ٨، 108 ٣.
- البينان: 4 ۲ و ۱۱۲ و ۱۰۰، 24 و و و ۱ د ۱ 68 اد ، 68 اد
- ۱۷- البندر : ۱۵ ۱۱، ۱۲ ۲۱ و۲۲ و۲۹، 25 -۱۷
  - ١٨- النجئس: 17 ٣٦، 49 ١٢.
- 10 (11) 12 (17) 17 (17) 17 (17) 17 (17) 18 (17) 18 (17) 17 (17) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18) 18 (18
  - ٢١- التنابز بالألقاب: 49 ١١.
- ۱- الجبن: 3 ۱۰۱ و۱۰۸، ۲ ۷۲ و۲۲، 8 ۱۰ و ۱۰۸ و ۱۰

- ٣٢- الجهر بالسوء: 4 ١٤٨، 24 ١٩٠.
- ٢٤- الجهر بالقول السيء: 4 ١٤٨.
- -۲۰ الحسد: ۲ ۱۰۹ ۲ ، ۱۵ ۹۵ ۱۹ ۱۹ ۱۹ -۱ ۰ ۰ -۱
- ۲۱- الحبث: ۲ ۲۲، 4 ۳۰، 6 ۱۳۰، 45 ۱۹، ۹۹، ۹۹، ۹۹ ۱۱.
- - ٢٨- الرأي الفطير: 17 ٣٦.
  - ٢٩- الربا: (راجع باب العمل العمل المحرم).
- -٣٠ الرياء: 2 ٢٦٤، 4 ٣٨ و١٤٢، 8 ٤٧، 107
- (11. 4 (117) 17) 17) 18 2 (11. 4 (11. 7) 17) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 18) 18 (11. 1
  - ٣٢- السرقة: (راجع باب العمل العمل المحرم).
  - ٣٣- السكر: (راجع باب العمل العمل المحرم).
- ۳٤- سوء الظن: 3 ۱۰۱، 6 ۱۱۱ و۱۲۸، 10 ۲۳ و ۱۰ و ۱۲، ۲۵، ۲۸ ۲۸.
- ٣٥- شهادة الزور: (راجع باب العلاقات القضائية).
- الطمع: 2 ١٦٨ ، ٢٦ ، 15 ، ٨٨ ، 20 ، ١٣١ .
- عمل قوم لوط: (راجع باب العمل العمل المحرم).
  - ۲۸- المهارة: 24 ۲۲.
- - ٠٤٠ الغش: 83 ١ ٣.
- الغضب: 3 ۱۳۳ و ۱۳۳، 9 ۱۰، 42 ۲۳ و۳۷، ۱۱۱۱ - ۰.
- - £7 الغِلّ: 7 15، 15 ٢٧، 50 ٢٤، 50، ١٠ .
    - <del>21 الغية: 49 ١١، 104 ١</del>.
      - o 2 الغيرة: ٩٠2.
- الفجور: 4 ۱۰ و۱۱، 6 ۱۰۱، 80 ٤ المجور: 4 ۱۰ و۱۱، ۱۵ ۱۰۱، 80 ٤ -

- <del>1</del>9 الفضول: 49 ١٠١، 5 ١٠١.
  - ٥٠ الفضيحة: ١٤٨ 4.
- ١٥- الفعل يخالف القول: 2 ٤٤، 61 ٢.
   ٢٥- الفواحش: 6 ١٥١، 16 ٢٠، ٢٨ ٢٨.
- ۰۰٤ الكذب: 2 ۱۰، 6 ۲۲، 9 ۲۲، 9 ۲۰، 16 ۱۰۰،
- ۰۹ لغو القول: 2 ۲۲۰، 5 ۸۹، 23 ۱ ۳، 25 ۲۷، 28 ۰۰.
  - ٧٥- اللمز: ٩ ٧٩، 49، ١١، ١٥٤ ١ و٢.
- ۰۸ اللهو واللعب: 5 ۷۰ و۸ه، 6 ۲۳ و ۲۰، 7 ۲ ۲۰، 75 ۲۳، 75 ۲۳، 75 ۲۳، 75 ۲۳، 75 ۲۳، 75 ۲۰، 75 ۲۰، 75 ۲۰، 76 ۲۰، 76
- ١٩ الخاصمة والمنازعة: 2 ١٨٨، 3 ١٥٢، 4 ٢٩
   و٥، ٤ ٣ ٤ و٤٦.
  - -١٠ المسافحة: ٢٤ ٩ و٢٥، ٥ ه.
- ٦- مساوئ الأخلاق: 4 ١٢٣، 5 ١٠٠، 6 ١٣٥،
   ١٠٠ ١٥، ١٠٠ ١٥.
- ٦٢- منع الحير: 50 ه٢، 68 ١ ١٣، 70 ٢١، ٢١ ٢١، 70 ٢١، ٢١ ٧.
- ٦٤- المنُّ والأذى في الصدقات: 2 ٢٦٢ ٢٦٤، 74 .
- •٦٠ نقض المهد: 2 ۲۷، 3 ۷۷، 8 هه − ۵۸، 9 ۱، 13 ۰۲، 16 و۰۲، 16 ۹۰.
  - ٦٦ النميمة: 5 ١١، 9 ١٤، 8 ١١.
  - -- الهمز: 23 PA، 68 11، 104 11.

## ه الإيمان ه

- أولاً: الأنبياء والرسل:
- اخذ المثاق منهم: 3 ۸۱، 33 ۷.
- أمرهم بالتذكير: 6 .٧٠ 51 ٥٥، 52 ٢٩، 80 ٣ و ١١، 87 ٩، 88 ٢١.
- الإيان بهم: 3 ۱۷۷ و ۱۲۸ د ۱ ۸ و ۱۷۹ و ۲۵ م ۱۷۹ و ۲۵ و ۱۹۹ ک ۲۵ و ۱۹۹ و ۱۹۹ د ۲۵ و ۱۹۹ و ۱۹۹ د ۱۹۹ و ۱۹ و ۱۹۹ و ۱۹ و
- الأنياء والرسلون عليهم السلام أجمعين: آدم، إبراهيم، إدريس، إسحاق، إسماعيل، إلياس، البسم، أبوب، داود، ذو الكفل، زكريا، سليمان، شعب، صالح، عسى، لوط، لقمان، موسى، نوم، هارون، هود، يحيى، يعقوب، يونس، يوسف؛ عليهم السلام أجمعين.
  - إرسالهم بلسان قومهم: 14 .
  - تفضيل بعضهم على بعض: 2 ٥٥١٦،٢٥٣.

- حكمهم بين الناس: 2 ۲۱۳، 4 ۱۰؛ 16 ۱۶، 1۶، 70 ۲۰.
   حكمهم بين الناس: 2 ۲۰۳، 4 ۱۹؛
- 25 بلا أخر لهم على التبلغ: 6 . 4، 23 بلا، 25 بلا، 25 بلا، 26 بلا، التبلغ: 6 . 4، 179 و 11 و 11، 13 بلا، 25 بلا، 25 . 1. 136 بلا 13 بلا، 25 . 1.
  - ١١- لكل أمة نذيرٌ: 35 ٢٤.
  - ۱- لكل نبي عدوًّ: ۱ ۱۱۲، 25 ۳۱.
- ۱۱- المُعْلَقُونَ منهم: ۱۳۰ و ۱۴۷، ۳۳ ع و ۱۳۰ ۲۳ ع و ۱۳۰ ۲۳ ع و ۱۳۰ ۲۳ ع و ۱۳۰ ۲۳ ع و ۱۳۰ ع ۱
- 6 (19) 10 5 (74 4 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19) 10 (19)
  - ١٥- نفي الغلول عنهم: 3 ١٦١.
  - ١٦- هم بشر يوحي إليهم: 21 ٧ و٨.
    - النيا: الإيمان بالله:

- و ۲۸، ۵۱ م، ۱۵ م. ۱۱. -- تفضيل الإنمان على سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام: ۱۱۹۹.

الجزاء: 6 - 17 و 171، 20 ٢٤ - ٢١، 22 . ٥

و ۱ م، 40 ، ۲، 90 ۱۸ و ۱ ۱، 91 - ۱۰.

- ۱- الربب والشك: 2 ۱۱۶، 22 ۱۱، 34 ۵۰ ا ۱۵، 10 ۹۶ و۹۰.
- - ١٢- الفرق بين الإيمان والإسلام: 49 ١٤.
    - ١١- مثال الإيمان: 66 ١١ و١٢.

56 . T 7 52 . T . 51 . 10 49 . T T . 7 . 9 . V - 0 102 . 40

#### ثالثاً: الغيب:

- ١- الأعراف: 7 ٦٦ ٥٠

#### ٤- الجنة:

- آ- أسماؤها: ١- الآخرة: ٢٠ ١٠، 43 ٢٠.
- - ٣- جنات الفردوس: 18 ١٠٧.
    - ٤- جنات المأوى: 32 ١٩.
- ۰- جنات النعيم: 5 ه٦، 10 ٩، 32 ٦٥، 31 هـ. 32 ٩٠ ، 32 ٩٠ ، 31 هـ. «٢٤ هـ. 48 هـ. «٢٤ هـ. 48 ه
  - ٦- جنة الخلد: 25 ه١.
  - ٧- جنة عالية: 69 ٢٢، 88 ١٠.
    - ٨- جنة المأوى: 53 ه١.
- -- جة نعب: 45 هم، 70 .74. ۱۰- الحسن: 4 ۹۰، 10 ٦٦، 13 ١٥، 16 ۲۲، 18 ۸۸، 21 ۱۰۱، 14، ۱۰۰ 57 وو. ۱۲، 92 وو.
  - ١١- الدار الآخرة: 28 ٨٣.
  - ١٢- دار السلام: 6 ١٢٧، 10 ٢٠.
    - ١٢- دار القرار: 40 ٣٩.
    - ١٤ دار المتقين: 16 -٣٠.
    - ١٥- دار المقامة: 35 ٥٥.
    - ١٦- روضات الجنات: 42 ٢٢.
      - ۱۷- روضة: 30 ه ۱۰ مارسة: 13 ۲۹.
      - ١٩ عليون: ١٩ 83 .
      - ٠ ٢ الفردوس: 23 ١١.
        - ۲۱- نضل: 33 ٤٧.
  - ۲۲- مین: 56 ۲۷ و ۲۸ و ۹۰ و ۹۱.

## ب- اصحابها:

(194,) 190, 187, 10 3 (AY,) 80, 0 2 (119,) 60, 18 5 (187,) 68, 18 4 68, 18 7, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 68, 18 7, 18 7, 18 68, 18 7, 18 7, 18 68, 18 7, 18 7, 18 68, 18 7, 18 7, 18 68, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7, 18 7

• 48 (17) 7 47 (17) 18 46 (07) 01

54 (74 - 17 52 (10 51 (7) 50 (17)

(17 57 (2. - 1. 56 (74 - 27 55 (02)

66 (1) 65 (4 64 (17 61 (7. 59 (77 58

- 0 76 (2. 74 (70 70 (72) 17 68 (4

1 88 (1) 85 (77 - 77 83 (2) 79 (74

.4 98 (17 -

#### ج - صفاتها:

17 4 (19A) 190) 177, 10 3 (10) 0 2

A9, YY 9 (119) A0, 1Y 5 (1YY) 0Y)

15 (YY 14 (TO 13 (1)) 9 10 (1)) 9

(1) 25 (YY) 12 22 (YY 18 (YY 16 (20)

- £. 37 (TO - YY 35 (4) A 31 (10 30)

43 (YO - YY) Y. 39 (OO - £4 38 (YY 16)

- 1£, 1Y 47 (OY - O) 44 (YY - Y)

52 (10 51 (TO - YY 150 (1Y) 0 48 (1Y 150)

56 (YA - £7 55 (OO) 0 £ 54 (YA - 1Y)

(4 64 (1Y 61 (YY 58 (1Y 57 (£ - 1))

(77 - YY 83 (YA - O 76 (A 66 (1)) 65

A 98 (1Y - 1 88 (1) 85

#### - الحلود:

## آ – اُخلود في العذاب:

### ب- الحلود في النعيم:

- 4 (194) 187) 1.7) 1.0 3 (AT) 10 2
  YY 9 (£Y 7 (119) A0 5 (177) 07) 18
  14 (1.4) YE 11 (YI 10 (1...) A9) YY)
  10 25 (11 23 (YI 20 (1.4) 18 (YE
  48 (14 46 (YE 39 (9 31 (0A 29 (YI)
  .A 98 (11 65 (9 64 (YE 58 (YE 57 (0
- ۲- السعر: 2 ۱۰۲ و۱۰۳، 7 ۱۱۱، ۱۷ ۷۷ و ۸۱، 20 ۲۹ و ۷۱ و ۷۳، 113 ٤.

#### ٧- الشيطان:

## آ - أتباعه:

2 ۱٦٨ و ١٦٩ و ١٦٨ و ١١٩ - ١١١، 5 ٩١ و ١٩٦، 7 ٢٢، 14 ٢٢، 43 ٢٦.

## ب- سلوكه الشيطاني:

- 15 (1A 1Y 7 (1Y 11A 4 (1 Y 2 (0F) YY 17 (1 · · · 4 A 16 (1 A 10 26 (1 A 25 (1 Y 1 A 19 (0 )) 0 · 18 (1 0 41 (1 · Y 37 (1 · 36 (1 35 (1 6 67 (1 )) 0 59 (1 · 58 (1 A 1 Y 43 )) 0 59 (1 · 58 (1 A 1 Y 43 ))
  - ج عداوته لأدم وبنيه: 2 ١٦٨ و ١٦٩ و٢٦٨،
- 2 ۱٦٨ و ١٦٩ و ١٦٩ م ١١٩ ١٢١، 5 ١١ و ١٩٠، 7 ٢٧، 14 ٢٢، 43 ٢٣.

### د - وهوسته:

TY, TT - 11 7 (127, 171, 117, 117, 117, - T. 15 (0 12 (24 8 (17.7 - 7...) - 71, 0T 17 (1... - 94), TT 16 (21 07 22 (17...) 117 20 (01), 0. 18 (70 - 71) 26 (17...) 25 (17... 24 (17...) 23 (07...) 35 (17...) 1. 34 (74...) 29 (10...) 28 (17...) 43 (77...) 41 (47...) 47 (77...) 58 (70...) 1. 59 (19...) 58 (70...) 1. 59 (19...) 58 (70...) 1. 114

## ٨- الغيب النفسي:

آ - الروح:

. £ 97 . TA 78 . £ 70 . A • 17 . 4 32

ب- الضمير:

. 17 50 . T . T - T . . 7 . 1 or 6

ج - الفؤاد:

16 (\$7 FY 14 (\$7.11 (\$1\forall F) \$1\forall 6\$
46 (\$1 32 (\$1.28 (\$77 25 (\$74 23 (\$74 )\$
. \$104 (\$77 67 (\$1) 53 (\$71 )\$

د – الفطرة أو الغريزة: 3 .٣٠ 16 ٦٨.

هـ- الفس:

T. 10 (114 7 (17 6 (1717) 120 3

14 (TT 13 (114) 0T 12 (110 11 (02)

31 (0Y 29 (T0 21 (10 20 (111 16 (0))

(YY 89 (T 82 (2 79 (T 75 (1 39 (T))

(1 - Y 91

#### ١٠ - النار:

#### آ - أسماؤها:

١- الآخرة: 9 39.

٢- بئس القرارُ: 14 ٢٩، 38 ٢٠.

۲- بئس المصيرُ: 2 ۱۲۱، 3 ۱۲۱، 8 ۱۲۱، 9 ۱، 9 ۲۲، 22 ۲۷، 24 ۰۷۲ 57 ۱۰، 58 ۱۰، 58 ۱۰، 64

٤- بئس المهادُ: 2 ٢٠٦، 3 ١٢ و١٩٧، 13 م

٥- بئس الوردُ المورود: ١١ ٩٨.

1 102 (1

 - جهنم: ٢٠٦2.
 رأنظر: المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم).

٨- الحافرة: 79 ١٠.

الحطمة: 104 ؤ وه.

١٠ دار البوار: 14 ٢٨.

۱۱<del>- دار الخلد</del>: 41 ۲۸.

١٢ - دارٌ الفاسقين: 7 ١٤٥.

۱۳- الزقوم: 37 ۲۲، 44 ۲۳، 56 ۲۰. ۱۵- الساهرة: 79 ۱۲.

76 . 119 1 . 9 ° 67 . £ 79 7 £ 54 . 17 84 . £

۱٦- سقر: 54 ٤٨، 74 ٢٦ و٢٧ و٤٢. ١٧- الشموم: 52 ٢٧.

١٨- سوء الدار: 13 ٢٥، 40 ٥٠.

١٩ - الشُوآى: 30 ١٠.

۲۰ لظی: 70 ۱۰.

٢١- النار: ٢٤ 2...

(أنظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم).

٢٢- الهاوية: 101 ٩.

ب - أصحابها:

1 1 و 1 و 1 و 1 و 17.7 و 17.7 و 17.9 و 17.5 و۲۱۷ و۲۵۷ و ۲۷۰، 3 ۱۰ و ۱۲ و ۲۳ و ۲۴ و١١٦ و١٥١ و١٨١ و١٨٨ و١٩٦ و١٩٧ ، ١٤٥ و ٢٠٠ و٧٥ و٥٥ و١٢١ و١٤٥ وا ۱۵ و ۱۲۱، ۶ ۲۹ و ۲۳ و ۲۷ و ۲۲ و ۱۸، ۵ 11, 11 - TA, TT, 1A 7 (1TA, TY و٠٠ و١٧٩، ١٦ و ٢٦ و٢٧، ٩ ١٧ و ٢٤ ١٦ و١٧ و١٦ ١١ ١٥ و و٢٥ ، ١4 و٢٠ - ٢٠ 21 . ITY 20 . 4Y 17 . TY 16 . ET 15 . 0 . 9 23 . VY , OY , YY - 14 22 . 1 . . - 4A TE, 10 - 11 25 (04 24 (1.4 - 1.7 ITY 34 .7A - 71, A 33 .Y. 32 .YE 31 - 00, TY 38 .V. - 1. 37 .TY, TT 35 14, 10, 17, 10, 11, 17, A 39 171 و ٨٤ و ١٠ و ٧١، 40 و ١٤ و ١٦ و ٥٠ - ٥٠ و ٧٠ - YE 43 (10) EE 42 (YE) 19 41 (YY) (TE) T. 46 (TE 45 (0. - ET 44 (VA 54 (17) 11 52 (18) 17 51 (10) 17 47 (10 57 107 - 11 56 111, TY 55 17A Y, 7 66 (1 . 64 (T . ) 1Y , T 59 (1Y 58 (TY - TT 74 (TT 72 (11 - A 67 (1.) 84 . 179 179 1 83 . T. - Y1 78 . £ 76 1 104 (11 101 (7 98 (7 . 90 (17, 11 .r - 1 111 cq -

ج - صفاتها:

رابعاً: الكتب (القرآن الكريم في باب خاص):

ا - الإنجيل: 3 ٣ و ١٨ و ١٥٠ 5 ٦ و ١٩ و ١٦ و ١٩ و ١٦ و ١٩ و ١٩ ٢٩ ، ٢٦ و ١١١، ٩ هـ ١٩١١ ، ٢٧ . ٢٧

- الوراة: 3 7 و 48 و ٥٠ و ٥٦ و ٩٦، 5 ٤٣ و 48 و ١١١ ، 48 و ١١١ ، 9 ١١٠١ ، 48 و ١١١ ، 62 ١١٠ ، 62 و ٢٠ ، 62 و ٢٠ ،

- محف إبراهيم: 19 87.

صحف موسى: 53 ٢٦، 87 ١٩.

۱۷٤٫ ۱٤٦٫ ۱۲۶ و ۷۷٫ و۷۷ و ۱۷ و ۱۷۲٫ و ۱۸ و ۱۸۲۰ و ۱۸ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲۰ و ۱۸۲۰ و ۱۸

#### خامساً: الله:

۱- التسليم لأوامره جلَّ وعلا: 2 ۱۱۲ و١٥٥ و١٢٦ و ١٦٦ و ١٦٦ و ١٦٦ و ١٦٦ على ١٠٨ الله و ١٠٨ الله ١٠٨ الله و ١٠٨ و ١٠٨ الله و ١٠٨ الله و ١٠٨ و ١٢٦ و ١٢٨ و ١٣٣ و ١٩٠ و ١٣٣ و ١٩٥ و ١٣٣ على ١٣٠ و ١٩٥ و ١٩٠ و ١٩٥ و ١٩٠ و ١٩

- التفويض إليه جلَّ وعلا: 3 ١٧٣، 7 ١٨٨، 8 ١٤، 9 ١٦٩، 10 ١٩٩، 12 ١٤، 18 ٢٣ و٢٤، 20 92 ٣٦ و ٢٦، 40 ٤٤.

1- حبه جل وعلا: 2 ١٦٥ و٢١٦،١٨٦ و٢٢.

الخنوع بين يديه جلَّ وعلا: 2 فه ودا، 6 المناب 10 ١٠٧ المناب 17 ١٠٧ المناب 17 ١٠٠ المناب 17 ١٠٥ و ١٠٠ و ١٠٠

9 4 (100, YE) 79 7 2 2 70 6 10 9 10 8 (01) 10 6 (100) 10 7 5 (77)

29 21 (00. 16 (11. 13 (19.) 17. 9 (7. 14.) 17. 9 (7. 14.) 17. 9 (7. 14.) 17. 9 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7. 14.) 18 (7.

ذكر الله جل وعلا: 2 ١٥٢ و ٢٠٠٠ 3 د ٢٠٠٥ و 8 د ٢٠٠٥ 7 د ١٩١١ و ١٩٠١ و ١٩٠٠ و ١٩٠١ و ١٩

- 19 62 179 53 177 43 160, TT 39 181, 1 £ 87 . TO 76 . A 73 . 1 A . 1 V 68 . 4 63
- الرجاء بالله جل وعلا: 2 ۲۱۸، 4 ۲۱، ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۸ 25 . ١١٠ 18 . OY 17 . AT 12 . ١٠٥ ١١١ .7 60 .4 39 . 1 33 . 0 29 . 11
- ٩- شكره حلّ وعلا: 2 ١٥٢ و١٧٢، 3 ١٤٥٠ 4 30 . 1 29 . VT 28 . £ . 27 . V 14 . 1 £ Y ١٤ ١٢ و١٤ و٢١، 35 ١٢، 93 و ٢٦، . Yr 67 . TT 42
- ١٠- فضله جلُّ وعلا: 2 ه و15 و١٠٥ و٢١٣ 4 . 179, V£, VT 3 . TYT, TIA, TET, ۸۲ و۱۲۰ ک ۸۲ و ۸۸ و۱۲۰ و۱۲۱ To 10 . TA 9 . IA7, IVA, F. 7 . 1 1 A و٩ ١٥ د ١٤ ١٩ و٣٣ ١٩ د ١٩ ١٥ ه ۲۰ ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ ۲۱ ۱۷، 21 ۹، ۲۰ ۱۲ 13 ، ١٢ ع ، ١٥ ك ١٥ ، ١٥ ٢١ ع ١٠ ، 24 17 17 42 17 39 1A 35 179 34 1TV 62 , 19 th th 57 , 1 49 , 1 47

#### سادساً: المؤمنون:

- ١- ابتلاؤهم: 2 ١٥٥ و ٢١٤، 3 ١٥٢ و١٥٤ 21 .Y 11 .170 6 . £ A 5 . 1 A7 , 1 Y4 , . T 67 IT1 47 IT 29 ITO
- ۲- استجابتهم فه ورسوله: ۲ ۱۸۲، 3 ۱۸۲، 6 . £ Y , T 7 42 .0 . 28 . 1 A 13 . T £ 8 . T 7
- حياتهم في الدنيا وفي الآخرة: 2 ٢٥ و٨٦، 3 ١٤ ١٥ ،٩ ٥ ، ١٧١ ، ١٧٢ و ١٧٥ ، ١٥ ١٥ ، ١٥ 11 14 14 17 و۲۲، 18 ۲۰ و۲۰، 22 و٢٢ و٠٠ و٥، 24 ٥٥، 29 و و و ده، 30 40 (Y 35 (£ 34 () 9 32 (A 31 (£0) ) 0 48 . 17 47 . 45 . 47 , 77 42 . 41 . 01 Y 98 .7 95 .11 85 . TO 84 . 17 57 . T9 و ٨، 103 ، ٨
- ٢١ عبه إياهم ومحبتهم إياه: 2 ١٦٥ و١٨٦، ٦١ ٣١ . 7 2 9 , 0 2 5 , 9 7 , 77
- سعادتهم في الدنبا والآخرة: ٢٠١ ، ٩٩ ، ٧ ١٥ ١٦، 10 ١٦، 13 ١٨ و٢٢، 16 ١٠٠٦ AL 28 A 27 YO 20 AA 18 ATT . ۲۸ ، 57 ، ۳۱ ، 53 ، ۱ ، 39
- صفات المؤمنين: 2 ٢٨٥، 6 ١٢٢، 8 ٧٤، و 11 و ١٧ و ٨٨، ١١ ١١، 23 - ١ - ١، 24 ٢٢، 32 .10 49 .74 48 .7 27 .74 - 77 25 ١١، 57 ١٢ و١٦ و١٩، 58 ٢، 87 ١٤ و١١، 89 ٧ و٨.
- ٧- لا خوف عليهم: 2 ٢٨ و١٢ و١١٢ و٢٦٢ (17 10 . TO 7 . EA 6 . 19 5 . TYY) TYE
- ٨- ما أعده الله لهم: 2 ٢٥ و٨٢ و١١٢ و٢١٨ و۲۲۷، ۵ م و۱۰۷ و۱۷۹، 4 مه و۲۲۷ و ۱۱۲ و ۱۵۲ و ۱۹۲ و ۱۷۳ و ۱۷۰ و ۹ ۶ ١٥ ،١٠٠ ٢١ و ١٤ و ٧١ و ٧٢ و ١٠٠ ١٥ ۲ و٤ و٩ و١٠٠، ١١ ٢٣ و١٠٠، ١٦ - ١٩ 1 18 .4 17 . TY 14 . TA - TY TE وح و ۲۰ و ۲۱ و ۲۰ ، ۱۹ م ۲۰ و ۹۲ ، ۲۰ و ۷۵ ١٤ 22 ،١٠٣ - ١٠١ ٩٤ 21 ،١١٢ و ٢٦٠

و ۲۲ و ۲۶ و ۱۰ و ۱۵ د ۱۵ - ۱۱ و ۱۷ - ۲۰ 27 . V1 - 1 , TE 25 . OT, TA 24 . 71 ۲، 28 ۱۲، 29 و ده، 30 ده، 12 وع، 17 ro, Tt, TT 33 .19 - 10 32 .A 31 (TO - TT) V 35 (TY) £ 34 (£Y) ££9 Y 40 . 1 A , 1 Y 39 . 24 - 2 . 37 . 1 1 36 - ١٩ ١١ ١٩ ٢٢ و٢٢ و٢١ و٢٦ و١٠ - ١٤٠ 7 47 .11 1 1 46 .T. 45 .YT - 7A 43 T1 52 (10) Y 49 (T4) 0 1 48 (17) - 1 · 56 . V1 - 17 55 . TT , T1 53 . TA 64 ، ۲۲ ، 58 ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۱ ، 64 70 . TE - 19 69 IN 66 111 1 . 65 19 80 .0 76 .TT , TT 75 .1 . 74 .TO - TT 85 . TO 9 9 - Y 84 . TO , TE 83 . T9 TA ١١، 87 ١١، 12 وه ١١ 88 ٨ - ١١، 90 ر ۱۸ و ۱۹ م ع و ۱۹ م ع و ۲ م 98 م و ۱۸ م و ۱۸ م 101 ٦ و٧، 103 ٢ و٣.

- المؤمن والكافر: 3 ١٦٢، 22 ١٩ ٢٤، 28 (A 35 (T) - 1A 32 (17 - 18 30 (7) 12. 41 . OA 40 . TE , TT , 9 39 . TA 38 To 68 .TT 67 .T. 59 .11 47 .T1 45
- وعده إياهم: 2 ٨٢ و١١٢ و٢١٨ و٢١٨ و٢٧٧، 3 ٥٧ و١٠١ و١٧٩، 4 ٥٧ و ١٢٢ و١٤٦ £ 7 .4 5 .140 , 147 , 177 , 107 ر 10 ، ۱۰۰ ۲۱ و ۲۲ و ۱۰۰ ۲۱ و ۲۲ و ۱۵ ، ۱۵ ۲ و٤ و٩ و١٠٠، ١١ ٢٣ و١٠٠، ١3 ١٩ -18 .4 17 . ٢٧ , ٢٣ 14 . ٢٩ - ٢٧ , ٢٤ ۲ و۳ و۲۰ و۲۱ و۱۰، ۱۹ د و ۱۹، ۲۰ ۷۰ و ۱ و ۱۱۱۲ کا و ۱۰۱ - ۱۰۳ ١١ - ١ 23 و٥٠ و ١٤ و٠٠ ١٤ 22 - TY TE 25 (0Y) TA 24 (71 - 0Y) ١٠ 30 ١٠٨ ٢ 29 ١٦٧ 28 ١٢ 27 ١٧٦ Yr 33 .14 - 10 32 .A 31 . 10, 11, V 35 (TY) £ 34 (£Y) ££9 T09 Y£9 39 . 19 - 1. 37 . 11 36 . 10 - 17 ۱۷ و ۱۸ ، 40 ۷ - ۱ ، 41 ۱۸ ، 42 ۲۲ و ۲۲ (r. 45 (Yr - 7A 43 (£ · - 77) 77) 46 ۱۲ و ۱۲ ، 47 و ۱۲ ، 48 و و و ۲۹، 17, TI 53 174 - TI 52 110, V 49 (41 - AA) 1. - 1. 56 (YT - 17 55 ١٢ 57 و ٢١، 65 م 64 م 64 م 65 م و١١، 74 . TO - TY 70 . TE - 19 69 . A 66 83 . TA , TA 80 . 0 76 . TT , TT 75 . £ . 87 .11 85 . To, 4 - V 84 . To, TE ١٤ و٥١، 88 ٨ - ١١، 90 ١٧ - ١١، 19 7101 (A) Y 98 (7 95 (Y - 0 92 (4
- ر۷، 103 ۲و۳. وعده إياهم بوراثة الأرض: 3 ١٣٩، 6 ١٣٥، - 171 37 .00 24 .1.79 1.0 21 . TO 47 (01 40 (1YT
- ولاية الله للمؤمنين: 2 ٢٥٧، 5 ٥٥ و٥٦، 60 - TY 10 10 7 9 18 8 1197 7 1174 . ١١ 47 د ١٨ و ١٨ ٢٨ ١١ ١١.

#### سابعاً: الملائكة:

الإيمان بهم: ٢٠ - ٢٠ و ٩٨ و ١٦١ و١٧٧ و ۲۱۰ و ۲۸۰، 3 ۱۸ و ۸۰ و ۱۲۳ و ۱۲۴، 4 ۹۷ و ۱۲۱ و ۱۷۲، ۵ ۸ و ۹ و ۱۱ و ۹۳، ۱۱ ۱ و۱۲، 8 ۹ و۱۲ و۱۰، 13 ۱۱ و۱۳ و۲۳ לא דר - דא 16 לד - דא 15 ידף 17 . ٤ و ١٦ و٥٦، 20 ١١٦ و١١٧، 21 ٩ و٠٠ و٢٦ - ٢٩، 22 د٧٠ عند ١١١ 33 د١٠ ٠٠ ، ١ و١٤ ، 35 ،١ 35 و٩ و٠٠ - V. 38 (177 - 171) 10Y - 119 42 (TY) TY - T. 41 (Y 40 (YO 39 (AO ٥، 43 ١٦ - ٢٢ و.٦ و٢٧، 47 ٢٧، 50 1 70 . 1 V 69 . YA - YT 53 . £ 51 . 14 -- 1 79 17 - 1 77 18 1 - TA 74 18 -٠٤ 96 ١٤ 89 ١٢ و٢٢، 97 ١٤. تنزلهم بأمر ربهم: 6 ٨ و٩، 16 ٢، 41 ٣٠ –

- صفاتهم: 26 ۱۹۳، 35 ۱، ۱۰۸ ۱۲.
- عبادتهم لله: 7 ٢٠٦، 21 ١٩ و٢٠، 37 ١٦٤ . 0 42 . TA 41 . Y 40 . Y 0 39 . 177 -عروجهم: 70 ٤.

#### قيامهم بأمر ربهم:

. £ 97 .TT

- آ- إغاثتهم المؤمنين: 3 8،۱۲٤ و ١٢و.٥. توفي النفوس: 4 ۹۷، 6 ۱۱ و۹۳، 7 47 . 1 1 32 . TY , TA 16 . O . 8 . TY .Y1 50 .YY
- ج- حفظهم: 6 ٦١، 13 ١١، 82،١١ 86 ٤.
  - حملهم العرش: 40 ٧، 69 ١٧.
    - ه- دعاؤهم: 33 ٤٣ ، 42 ٥.
      - ز- شفاعتهم: 53 ٢٦.
- ح- كتابة أعمال بني آدم: 10 ٢١، 43 ٨٠، 10 کا و ۱۸ و ۲۱، 72 ۲۷، 82 ۱۱.
  - ط- ملائكة الرحمة: 13 ٢٣ و٢٤.
- ي- ملائكة العذاب: 2 ، ٢١، 43 ٧٧، 37 ۲، ۲ ۲۰٦ و ۲۱.
- ك- نفخهم في الصور: 6 ٧٣، 18 ١٩، 20 - 14 36 AY 27 ALL 23 ALY 18 69 187, T. 5 17A 39 108 .14 78 .4 74 .12 ,

## من ورد اسمه منهم:

- جبريل: 2 ۹۷ و۹۸، 26 ۱۹۳، 66 1، . 7 . 81 ب- ماروت: 2 ۱۰۲. ج- مالك: 43 ٧٧.

  - د- ملك الموت: 32 ١١.
    - ه- ميكال: ٩٨ 2.
    - ٦- هاروت: ١٠٢ 2.

#### ثامناً: اليوم الأخر:

- الإيمان باليوم الآخر: 2 £ و١١٧، 4 ١٦٢، 9 ١٩ و٢٠، 27 ، 41 ، 34 ، 11.
- -۲ إثباته: ۲ ۲۳۲، 3 ۹ وه۲، 6 ۱۳۱، ۱۱ ۲۵، 13 ۲، 15 ه. 16 د ۲۷ ا و ۲۷ ا ۱۱ د ۲۱ ا ۱۵ د ۱۵ و١٦ و٥٠، 21 ١٠٣ 22 ١١، 25 ١١، و2 ١١، ¥ 42 ، 09 40 ، ۳ ، و ۲۹ و ۳ ، 40 ، 00 30 و۱۷ و۱۸ و۱۶، 43 ۱۲ و۱۸، 45 ۲۲ و۲۳، 14 62 و 17 و 10 و 17 و 17، 52 ٧، 13 ٢٤

72 it 70 it 1 56 it 1 55 ion, ov, . 17 0 - 1 78 V 77 . TE

٣- الإرهاصات التي تسبقه: ٢١٠، ٥ ٧٣ و١٥٨، 18 و14 و١٠٠ 20 ١٠٠٠ ٤٩ ٤٨ 1. 44 .01 - 01 34 .AY 27 .1. 19 97 دا ، 54 دا، ع و 1 و 22 ، 13 و دا، 54 دا، A 70 (1Y - 17 69 (7 - 1 56 (TY 55 - A 77 19 - Y 75 1A 74 11 173 199 Y - 1 81 .Y, 7 79 .Y. - 1A 78 .11 89 .0 - 1 84 .7 - 1 82 .17 - 119 .0 - 1 99 (11

#### ٤- أسماؤه:

- ١- الآخرة: 2 ٤.
- ٢- الحاقة: 69 ١.
- ٣- الساعة: ٢١ 6.
- ٤- الصّاخة: 80 ٢٣.
- ٥- الطامة الكبرى: 79 ٣٤.
  - ٦- الغاشية: 88 ١.
- ٧- القارعة: 69 ٤، 101 ١ ٣.
  - ٨- الميعاد: 28 ه٠.
  - ٩- الواقعة: 56 ١.
  - يوم البعث: 30 ٥٦. -1.
  - يوم التغابن: 64 ٩. -11 يوم النلاق: 40 ه١. -17
  - يوم الجمع: 42 ٧. -17
  - يوم الحسرة: 19 ٢٩. -11
    - يوم الدين: 1 ٣. -10
  - -17 يوم الفصل: 37 ٢١.
  - يوم القيامة: 3 ١٢.
  - ۱۸- يوم الوعيد: ۲۰ 50.

الأنساب يومئذ: 23 ١٠٢، 31 ٣٣، 60 ٣. أهواله: 2 18 و١٢٣ و٤٥٢، 3 ١٠٦، 4 ٤٢، 1.19 7 11 .01 10 .07 7 .10 6 .110 5 - ١٠٠٦ - ١٩ و١٢ - ١٤ و١٤٨ - ١٩ و١٩٠١ -AA 26 . TO 25 . TY 24 . OO, T, 1 22 40 LET 34 LTT 31 LOV ET 30 LITO, ١٨ و٢٢ و٢٢ و٥١ و٥١، ١٦ ١٦، ١٨ IT 56 IT. 50 ITA - YT 45 IEY - 1.9 74 .1 73 .11 - 1 . 70 .17 68 .T 60 77 . TY, 1., Y 76 . 18 - 1. 75 . 1., 9 12. - TA 78 (YA) TA, TO, 10 - 1T - 14 82 .TY - TT 80 .TT - TE, A 79 ١١٩ - ٢٢ 89 ١١٠ 9 86 ١٥٠ 83 ١١٩

١- البعث: ٢ ١٨ و٥١ و٢٤٣ و٢٥٩ و٢٦٠، 6 15 .0 13 .Y 11 . 17 . 07, 1£ 7 . T7 18 ،٩٨ ، ١٥ - ٤٩ ، ١٦ ، ١٦ ، ١١ ، ١٦ ، ١٦ ١٥ 19 ١٥ و٢٢ و١٦، 20 ٥٠٠ 22 ٥٠ وود 17 37 AT - V9, TT 36 .4 35 .YA 31 50 . 79, 4 42 . 74 41 . 79 38 . 1 21, 72 .Y 64 . 1 A 7 58 . YY - 1 Y 56 . 10 ٠٤ 83 ، ١٠ - ٢٦ ، ١٥ ٦ 75 ، ٧

تفضيل الآخرة على الدنيا: 3 ١٤ و١٥ و١٨٥، 4 ٧١ 6 ٢١، 10 ٢٢ و ١٤، 13 ٢١، 18 ٢١ و ٨

29 . ٨٠, ٧٩, ٧٧, ٦١, ٦٠ 28 . ٤٧, ٤٥, - TY 43 (TT 42 (T9 40 (TT 31 (TE 11) T. 75 (11 62 (T. 57 (TT 47 (TO 89 (1Y) 17 87 (£1 - TY 79 (TY 76 ١ 102 ،٢٠

ثواب الدنيا والآخرة: 3 ١٤٥ و١٤٨ و١٩٥٠ 4 .Y. 42 A. 28 YT 19 . 10 18 . 1TE

الجزاء بالعمل: 2 . ٩ و١٣٤ و١٣٩ و٢٨١ و ۱۸ د ۱۹۰ د ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۹۰ د ۱۹۰ ۱۲۲ و۱۱۲ و ۱۰۰ ک ۱۰۰ و ۱۲۲ داد، و ۱۱۷ و ۱۸۰، ۹ ۲۸ وه و ۱۱۰۰ ۲۰ ۱۵ راه و۲۰ و ۱۱،۱۱۱ ۱۱ ۱۱، ۱۵ ١٩٤ 21 مدر - ١٧ و ١٧ - ١١١ و ١٩٤ CTT 31 (11 30 (At 28 4 . 27 (01 24 37 . 10 36 . 1A 35 . TT, TO 34 . 1Y 32 42 (17 41 (1.) 14 40 (4. 39 (59 52 .19 46 .TA, TT, 10, 11 45 .10 65 .TE 56 .E1 - T4, T1 53 .T1, 17 101 A, Y 99 ATA 74 AY . 73 AY 66 AY

جزاء العمل الحسن: 3 ١٣٦ و١٤٤ و١٤٥، 5 16 AA 12 AE 10 ATT 9 AE 6 AO (111 23 YT 20 AA 18 (4Y) 97) FT 17 33 . 10 30 . Y 29 . 10 25 . TA 24 ۱۲۱, ۱۱۰, ۱۰۰, ۸۰ 37 ، ۳۷, £ 34 و١٢ ٦٥ ١٤ 46 ٢٥ و ١٢ ١٥ ١٢ ١٢ . A 98 ITT 78 ILE 77 ITT

جزاء العمل السيء: 2 ٤٨ و١٢٣، 3 ٨٦ 7 (187) 11. 6 (79 5 (188 4 (AY) ١٦ ١٦ ١٥ ١٩٠ ٢٦ 9 ١١٥١ ١١ ١٠ ١٠ (1Y 34 (T9 21 (1TY 20 (1-1 18 (9A . 1 4 59 . TT 54 . TO 46 . TA, TY 41

الحشر: 2 ۲۰۳ و ۲۸۱، 3 ۱۰۸، 4 ۸۸، 5 ١٨ و١٠٥ و١٠٩ و١٠ 6 ١١٠ و٢٢ و٢٦ و٦٠ 19 7 1112 11A, 1.A, YT, 17 TY, TT 10 (1.0) 41 9 (71 8 (0Y) و٠٠ و٤٦ و٥٠ و٦٦ و٥٠ و٧٠، ١١ ١١ ١١ ١١ Y1, or 17 .TA 16 .TO 15 . EA, Y1 ر ۱۹ ، ۱۶ و ۱۹ ، ۹۹ و ۱۹ ، ۹۷ و ۱۸ وه، 20 ،١٠١ و١١١ و١٢٤، 21 مع و٩٣ 24 (1.., 1., 17 23 (¥ 22 (1.1) 28 LAY, AT 27 LAY 26 LIV 25 CTE ٧٠ وهم و٨٨ 29 ٨٨ و١٧ و١٩ و٠٠ و٧٠ 34 . 11 32 . TT 31 . OT, TO, T1 30 ٢٦ و. ١٤ 35 ١١٨ 36 ٢٢ و١٥ و٥٠ TI, V 39 (YE - YY, 14 37 (AT) 43 . ٢٩, ١٥ 42 . ١٩ 41 . ١٦ 40 . ٦٨, 10., 19 56 itt 50 ilo 45 iko, 11 71 LET 70 LTE 67 19 64 1 62 17 58 86 .7 84 .7 - £ 83 .TA 77 .T 75 .1A A 88 07, 99 A 96 TO 88 A

شهادة الأعضاء: 24 ٢٤ 36 ٢٥، ١٦ - ٢٠

العرض على الميزان واستلام الكتاب: 3 ٢٥ و.٣٠ 7 ٦ - ٩، ١١ ١٨، ١٥ ٩٢ و٩٣، ١٦ 📗 أموال الكفّار: ١٠ و١١١، 8 ٣٦، 9 ٥٥

23 ( 18 ) 1 21 ( 19 ) 1 18 ( 19 ) 17 39 .TE 37 .T 34 .1T 29 .T4 24 .TT 75 . 1 A 69 . 1 A, Y, 7 58 . YA 45 . 79 99 ، ٢٦ 88 ، ه 82 ، ١٤ - ٨ 81 ، ١٣ .A 102 (1 - 10 (A - 7

فعات الحلق يومئذ: 56 ٧ و١١ - ٥٥ و٨٨ -.Y. - 1Y 90 .40

فتنة الأموال والأولاد: 8 ٢٨، 64 ١٠ 68، ١٠ 68 .11 -

#### ١٨- الموت:

١- الابتلاء: 67 ٢.

٢- ساعة الاحتضار: 50 ١٩ 56، ٨٣ - ٨٧. .r. - Y7 75

قضاء محتوم: 3 111 و110 و101 و101 29 (10 23 , 70, 71 21 , 74 4 , 1 10) 177 55 119 50 17. 39 111 32 10Y .11 63 .A 62 .T. 56

٤- لكل أمة أجل محتوم: 7 ٣٤، 10 ٤٩، 15 111 36 110 35 10A 17 171 16 10 . \$ 71 .A 69

## التجارة والزراعة والصناعة .

أولا: التجارة:

الاحتها: 2 ۱۹۸، 4 ۲۹، 62 ۱۰ و۱۱، 63 . - 7.

٢- الدُّني: ٢٨٢ - ٢٨٣.

الرّمن: 2 ٢٨٣.

العقود: 2 ٢٨٢. -1 ثانياً: الزراعة:

07 20 . £7, TY 32 . 11, 1. 16 . £ 13 . 1 £1 6 .77 - 75

اللاً: الصناعة: 37 ٢٠٠٠.

رابعاً: الصّيد: ١٥ و٩٤ - ٩٦.

#### تنظيم العلاقات المالية .

الإشهاد على التبايع وقبض الرهان: ٢٨٢ 2 .TAT

إعتاق الرقاب: (راجع البند الثالث المتعلَّق بالأسرى والرقيق في باب الجهاد).

اكسابها: 2 ۱۹۸ و ۲۷۰، 4 ۲۹، 9 ۱۱۱، 24 83 .11, 1. 62 .11, 1. 61 . 4 35 . TY ۱ و۲.

 إكل األموال بالباطل (راجع بحث العمل الطالح). الأمانة: 2 ١٧٨ و ١٧٨ و ٧٥ و ٧٦، 4 ٨٥، 8

٠٢٠ 23 ١٨ 33 ٢٧ و٧٢، 70 ٢٢ وه٦. الأموال: 2 ١٥٥ و١٨٨ و٢٧٩، 3 ١٨٦، 4 ١١١٥ ٢٤ و ١٤ و ١٩ و٦٦ و١٠١ و١١١١ TE 18 . TE , T 17 . AY, T4 11 . AA 10

و ٦٦ م و ١٦ و ٢٥ م و ٢٦ م و ٢٦ م 69 . 10 64 . 4 63 . 11 61 . 7 . 57 . 11 48 . 1A 92 . 7 90 . T. 89 . T) 17 71 . TA

> أموال الشفهاء: 4 ٥. -V

- و ١٨ و ١٥ ، ١٤ ، ١٤ ، ١٤ ، ١٥ ، ١٤ ، ١٤ ، ١٩ ۱۱، 92 ۱۱، 104 ۲ و۳، ۱۱۱ ۲
- أموال الناس: 2 ١٨٨، 4 ١٦١، 9 ٣٤، 30 موال الناس: 2 .79
  - أموال النساء: 4 £ و٧ و١١ و١٩ و٣٢.
- ١١- أموال اليتامي: 4 ٢ و٦ و١٠، 6 ١٥٢، 17
- إنفاقها: 2 ٣ و١٧٧ و١٩٥ و٢١٢ و٢١٩ و ۲۰۱۶ - ۲۲۷ و ۲۷۰ - ۲۲۱، 3 ۹۲ و۱۱۷ و۱۲۴ ، ۲۴ و ۲۸ و ۲۹ و ۹۰ רני די 9 ירד פיר פיצי 9 יד פידי 5 و فا و ۵۰ و ده و ۸۸ و ۹۱ و ۹۲ و ۸۸ و ۹۹، (TT 24 (TO 22 (VO 16 (T) 14 (TT 13 32 . 10 29 . 0 £ 28 . A 9 AA 26 . TY 25 47 ITA 42 LEY 36 LY9 35 LT9 34 117 1. 60 1 59 11. V 57 119 51 1TA ر ۱۱، 63 Y و ۱۰، 64 ۲۱، 65 Y، 70 ۲٤.
  - البيع: 2 ٢٧٥، 24، ٢٧.
- ١١- تملُّك الأموال: ٢٩ و١٠٧ و٢٥١ و٢٥٨ و٢٥٨، 3 ۲٦ و۱۸۹، ۲ ۱۷ و۱۸ و ۱ و ۱۲، ۵ ۲۲، 7 ۱۵۸، ۱ و د د ۱۱۱ و ۱۱۱ و ۱۱۱ م و ۱۱ ۱۱، 24 و ۲۹ و ۲۶ و ۲۶ و ۲۶ و ۲۶ 48 . TY 45 . Ao 43 . 29 42 . T 9 17 40
  - ٢ 57 ، ١٤ وه، 64 ، ١ 67 ، ١ 85 .
    - -10
- حق ذي القربي، والبتامي، والمساكين، وابن السيل: 2 ١٧٧، 8 ٤١، 9 ، ١٦،٦٠ ٢٦.
- الزبا: 2 ۲۷۰ و۲۷۱ و۲۷۸ ۲۸۰، 3 .T9 30 .IT.
  - الزكاة: (راجع باب الزكاة). -14 -19
    - السرقة: 5 ٢٨، 60 ١٢.
- الصدقة: 2 197 و٢٦٤ و٢٦٤ و٢٧١ و٢٧٦ و ۱۰۳ ، ۲۸ ، ۱۰۳ ، ۹ ، ۱۰ و ۲۹ و ۱۰۳ را ۱۲ مر ۱۲ مر ۱۳ (راجع الإحسان).
  - الضرائب: 6 ١٤١، 8 ١٤، 9 ٢٩، 58 ١٣. -41
    - 77 العقود: 2 ۲۸۲.
- ١- الأغنياء: 3 ١٠ و١٨١، 8 ٣٦، 24 ٢٢، .0 80 (11 73
- طلب الغني: ٢٠ ٢٠٠، و ٧٤، 16 .Y. 89 17 74 127 18 1Y1
- ٣- فتة المال: 8 ٢٨، ١٦ ٨، 28 ٢١ -11 71 110 64 17 . 57 17Y 42 LAY ۱۸ - ۱ 102 و٧، ١ 96 ١١ - ٨ 92 . 1 - 1 104
- ٤- المترفون: 9 ٨٥، 11 ١١٦، 17 ١٦، 34 . 10 56 . Tt , TT 43 . TY -
- ٢٤- الفقراء: 2 ٨٣ و١٥٥ و١٥٦ و١٧٧ و٢٧١ -- 19 11 191 9 107 6 177 A 4 17YF 171 TA 22 . TA 18 . T1 - TA 17 . T1 47 (10 35 (TA 30 (1) £ 26 (TY 24 93 (17 - 1 80 (TO 70 (14 51 (TA
- الكيل والميزان: 3 ٢٠٥، 6 ١٥٢، 7 ٨٥، 8

- (1AT 1A1 26 (TO 17 (AO 11 (TY - 1 83 .4 - Y 55 .1 Y 42 .TE , TT 33 .7 - 1 103 .0
- ٢٦- المداينة: 2 ٢٤٠ و ٢٨٠ و٢٨٢ و٢٨٣ ، ١١ 4 و۱۲، 9 ۲۰، 57 ۱۱ و۱۲ و۱۸، ۵4 ۱۷، .Y . 73
  - المشاركة: 38 ٢١ ٢٤، 24، ٦١. -44
- مكاتبة المملوك ومساعدته: (راجع البند المتعلق بالأسرى والرقيق في باب الجهاد).
- الميراث: 4 ٦ ١٣ و١٩ و٣٣ و١٢٧ و۲۲۱، ۲ ۲۲ و ۲۵، ۹۶ ۱۹.
  - الميسر: 2 ٢١٩، 5 . ٩ و ٩٠. - 7.
    - الوصية:
  - ١- التحذير من الإفراط فيها: 4 ١١ ١٣ ٢- التحذير من تبديلها: ١٨١ 2.
  - ٣- وجوبها: ١٨٠ 2 ١٠٩ ١١١١.

## ه الجهاد ه

- (١) أدوات الجهاد:
- ١- الحديد: 57 ٢٥٠.
- ٢- الحيل: 3 ١١، 8 ٠٦، 16 ٨، 17 ١٢، 59 ٦.
  - (٢) الأسرار الحربية:
- تناقل الأخبار: 4 ٨٣، 33 ٦٠ ٢٢، 49 ٦. -1
  - ۲- روجوب کتمانها: 4 ۸۳.
    - (٣) الأسرى والرقيق:
- خطوات سباقة للقضاء على الرقيق واستئصال
- ١- الإعتاق: 2 ١٧٧، 4 ١٩ و ١٩٢، 5 ٨٩، 9 ٠١، 24 ١٢ 90 ١٢ 58 ١٣ 24 ١٦٠
- تنظيم معاملة الرقيق على أساس من الإنسانية: 4 ٢٥ و٣٦.
- ٣- واجب الدولة في العمل على تحرير الأرقاء بالمال: 9 . ٦٠
- ٤- وجوب مكاتبة المملوك ومساعدته مالياً على التخلُّص من الرقّ: 24 ٣٣.
  - ٧- فداؤهم قبل استرقاقهم: ٧٠٨ و٧١، 47 ٤.
    - ٣- متى يؤخذ الأسرى: 8 ١٧ و ١٨.

#### (\$) تعليمات حربية:

- ١- أحكام خاصة:
- ١- الأعمى والأعرج والمريض: 9 ٩١، 48 ١٦
  - البيعة: 9 ١١١، 48 ١٠ و١١، 60 ١٢
  - الصلاة وقت الحرب: ١٠١ ١٠٣
- القتال في الأشهر الحرم: 2 ١٩٤ و٢١٧، . ۲۸ و ۲۶ و ۲۸ و ۲۸.
  - القتال في الحرم: 2 ١٩١، 29 ٧٢.
    - قتال من ألقى السلاح: 4 ٩٣.
- ٧- ما هو أشدّ من القتل: 2 ١٩١ و٢١٧، 8 ٠١٠ 29 ، ٢٩ ، ٢٥
- نظام الجهاد وقانونه: 4 ٧١ و٩٤، 5 ٣٣ و٣٤، 8 ۱۰ - ۱۸ ر۸ه و۱۱ - ۱۶ و۱۲ و۱۸، ۱6 .41, 41
  - الوساطة والإصلاح في الحرب: 49 9 و1.

- (٥) الثأر: 16 ١٢٦.
- (١) الجهاد في الإسلام:
- أشرار الجند: 4 ۲۲ و۷۳ و۸۸ ۹۱، 9 ۳۸ ٧٥ و٨١ - ٦٦ و١١١، 33 ٩ - ٢١.
  - إعداد الجيش: 8 ٦٠
- تفضيل المجاهدين: 4 ٩٠ و ١٠٠٠، 8 ٧٤ و ٧٥، 9 .1Y 78 .1TT
  - الجنوح إلى السلم: 8 ٦١.
  - الحرب في الإسلام: 47 ٤ ٦.
- الدعوة إلى الجهاد: 2 ١٩٥ ١٩٥ و٢١٦ -189 3 (177) 407 - 767 (177) 8 714 و۱٤٢ و١٤٦ و١٥٤ – ١٥٨ و٠٠٠، ٧١ 4 ۷۷ و ۱ و ۱۰۲ و ۱۰۲ و ۲۰۵ و وه، ۱ ۵ و ۷۷ و١٦ و٢٠ - ٢٦ و٢٩ و١٠ و١٦ - ١٨ و٧٥ - 17. 9 Y - 17. و · Y - YY و ٢٤ و ٢٩ و ۱۸ - ۱۱ و ۷۲ و ۱۱۱ و ۱۲۰ - ۱۲۳، ۱6 ١١٠، 22 ٢٩ و٠٤ و٨٥ و٧٨، 29 ١٢، 33 ١٦ و١٧ و ٢١ و٢٢ و٥٠، 47 ٤ - ٧ و ٢٠ -٢٤ و ٣١ و ٣٥، 48 و ٧ و ١٨٠ - ٢٧، 57 ١٠ و٥٦، 59 ٢ - ٥ و١١ - ١٤، 60 ١، 61 ٤ و١٠ - ١٣.
- ذمّ المتخاذلين عن الجهاد: 4 ٧٧ و٧٣ و٨٨ -۹ 33 - ۲۸ و ۸۱ - ۹۱ و۱۱۱، 33 ۹
  - الفرار من المعركة: 8 م ١، 33 ١٦ و١٧.
- لا حرب في الإسلام إلا الجهاد في سبيل الله (لدفع الاعتداء أو لتحطيم القوى الباغية): 2 ١٩
- -١٠ ملح الجهاد: ١٩٠ و١٩١ و٢١٦ ٢١٨ و۲٤٤، 3 ١٣٩ و١٤٢ و١٤٦ و١٥٤ -۱۵۸ و ۲۰۰۰ ۲۱ ۹ ۷۷ - ۷۷ و ۸۱ و ۹۵ و٤٠١، 5 ٢ و٣٥ و٥٤، 8 ١٥ و١٦ و٢٤ ر ۲۹ وه ۱ - ۱۷ و ۱۷ - ۱۲ و ۲۷ - ۵۷، 11 - ٢٨ و١٩ و١٤ و٢٦ و٣٨ - ١٤ 9 و11 و10 و11 و ١١١ و ١٢٠ - ١٢٣، 22 ۲۹، 33 11 و۱۷، 47 ± - ۲ و۲۱ و۳۰، . 4 66 ، ۱۲ - ۱۰ و ۱۰ ت 60 ، ۱۰ 57
  - ١١- المعاملة بالمثل: ١٩٤2.
  - ١٢- النهي عن الاعتداء: ٢ ، ١٩، 5 ٢، ٢٩ ٢٠.
    - (٧) الرباط: ٢٠٠ 3.
      - (A) الشهداء:
- حياتهم عند الله: 2 ١٥٤، 3 ١٦٩-١٧١. منزلتهم وما أعدُّ الله لهم: 3 ١٥٧ و١٥٨ و١٧٤ ره ۱۹ م ۱۸ و ۷۳ و ۱۱۲ ، 22 مه و ۹ م
  - .7 £ 47
  - (٩) الغزوات: غزوة أحد: ١٢١, 3 - ١٢٨ و١٥٢ - ١٧١.
- غزوة بدر: 8 ٥ ١٩ و١١ ٥١ و٤٩ ٥٠
  - غزوة بني النضير: 59 ٢ ٦.
- غزوة تبوك: 9 ٤٢ ٦٠ و٦٢ ٨٨ و١١٨ –
- غزوة الحديبية وبيعة الرضوان: 48 ٢٧ ٢٧
  - غزوة حمراء الأسد: 3 ١٧٧ ١٧٥.

- ٧- غزوة حنين: 9 ٢٦ ٢٨.
- ٨- غزوة الحندق: 33 ٩ ٢٧.
  - ۹- فح مكة: ۱۱۱۵ ۳.

#### (١٠) نتائج الحرب:

- ۱- الغنائم والأنفال: 8 ۱ و۱۱ و۲۹، 48 ۱۹ ا ۲۱، 7 و ۲ - ۱۰، ۱۵، ۱۱.
  - ٢- من أسباب النصر:
- ۱- الفضل الإلهي: 8 ه ۱۲، 9 ه ۲ ۲۰. ۲- المدد الإلهي: 3 ۱۲؛ وه ۱۲، 8 و و ۱۲، 9 ۲۷ و ۲۱، 3 3 4، 16 ۲۳، 48 و و ۲۰، 17 ۲۰، ۲۰، ۲۰
  - ٣- النصر حليف المظلوم: 22 ٢٩ و٠٠.
- 4- النصر من عند الله: 2 ۲٤٩ ، ٣ ٦ ، ١٣٥ و ١١٠ و ١٦١ و ١٢١ - ١٢٨ و ١٦٠، ١٠ ١٠ و ١٦٠ و ٤٢ - ٤٥ و ١٦٠، 9 ٢٠ و ١٦، ١٥ ١٠٠٠ 30 غ وه و٤٧، ٦٦ ٦٦ و٧٧ و٧٤ و٧٥.
- <mark>٥- الهزيمة: ١٣</mark>٩ ١٤١ و١٦٥ ١٧٥ و١٩٥ - ١٩٧.

#### (١١) الهجرة:

- ۱- ثواب المهاجرين: ۱ ۱۸۰۸، 3 ۱۹۰۸، 8 ۲۰۰۰ ۱ ۱۹۰۸ و ۲۰ - ۲۰ و ۱۰۱ و ۱۰۱، ۱۹۰۸ ۱۰۰ - ۲۰ (۲۰ - ۲۰ ۵۶ ۱۰۰ م ۲۰ ۱۰ - ۲۰ ۵۶ ۱۰۰ ۱۰۰ - ۲۰
  - ٧- هجرة الأنصار: 9 ١١٧، 59 ٩.
    - ٣- هجرة النبي 海: 9 11.
- 1- وجوبها: 4 ۸۹ و۹۲ ۹۹، ۲۲، 16 ۱۱۰، ۱۱۰، 16 ۱۱۰، 29

## ه الدعوة إلى الله ه

#### أولاً: حدودها:

- الاضطهاد بسبب العقبة ظلم لا يحوز: ١١٤٠٥،
   ١٨٦ ع ١٨٩ م ١٩٥، ١٨٩ و٩٥ و٨٩، ١١٥ ع ١٨٥ و٤٥ و٩٥، ١٩٥ ع ١٠٠ ١٨٥ ع ١٨٥ م ١٨٥ م ١٨٥ ع ١٨٥ م ١٨٥ م
- السامل مع السالين: 12 ك و 44 و 104 و 114 و 114
- 4- لا إكراه في الدين: 2 ٢٥٦، 10 ٩٩، 18 ٢٩، ٢٩ ٢٩، ٢٩ ٢٩. ٧٨.
  - ه- لا تعشب فالتعشب من شيمة الكفار: 3 ٧٣.
    - ٦- لا غلوّ في الدين: 4 ١٧١، 5 ٧٧.

#### ثانياً: الحكمة في الدعوة:

- ١- الامتناع عن إثارة الخصم: ١٠٨6.
- ٢- الدعوة بلسان القوم وبما يفهمونه: 14 \$، 41
   ٤٤.
- ٣- دفع السيئة بالحسنة: 13 ٢٢ و٢٣، 23 ٩٦، 25

- ٦٢، 28 ١٥، 41 و ٢٠.
- ضرب المثل: 2 ٢٦، 39 ٢٧، 14 ٢٥، 25 ٣٣.
- ۰- المجادلة بالتي هي أحسن: 16 ١٢٥، 17 ٥٣، 18 ٥٤، 29 ٤٦، 43 ٥٩ - ٥٩.
- -- وجوب الزام الحكمة: 2 ١٥١ و ٢٣١ و ٢٦٦، 33 و 17، 17، 16 ١١٢، 16 ٢٩، ٢٦ ٤٩، 33 43، 73 74، 54 77، 64
  - ثالثاً: وجوبها:
- الترهيب عن التقصير في الدعوة إلى الله: 2
   ١٧٤، ١٨٤ ١٨٤، ١٨٤ ٣٤.
- وجوبها على كل مسلم: 3 ٢١ و١٠٤ و ١٠٠ ، 7 ، 7 و ١٠٤ ، 7 ، 7 و ٢١ و ١٠٤ ، 7 ، 10 و ١٠٤ ، 1 ، 1 و ١٠٤ ، 1 و ١٠٤ ، 1 و ٢٠٠ ، 1 ، 1 ، ١٠٠ ، 1 ، ١٠٠ ، 1 ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠

#### ه الديانات ه

- (١) أهل الكتاب: (اليهود والنصارى):
- ا- حسدهم المؤمنين: 2 ١٠٩، 3 ٦٩، 4 ٥٠

- - (٢) بنو إسرائيل: (أنظر أهل الكتاب):
  - أحبارهم: 5 12 ٦٣، 9 ٣١ و٣٤.
- احد الميثاق عليهم: 2 ٦٣ و٨٣ و٩٣، 3 ١٨٧،
   ١٠٥ ١٠ ١٠ و ٧٠٠.
- ٣- أصحاب السبت: 2 ٦٥ و ٢٦، ٤ ٧٤ و ١٥٥، ٦
   ٣- ١٦٤، ١٦٢. ١٦٤، ١٦٢.
  - إفسادهم في الأرض مرتين: 17 ٤ ٨.
- أقوالهم وجرأتهم على الله والأنبياء: 5 ،٦٤ ، ٣٠ 9 ...
   ٣٠ ، ٣٤ ، ٣٠ ، ٣٠ ...
  - ٦- إلقاء العداوة بينهم: ٦٤ 5 و٨٠.
- أوامر الله إليهم: 2 . 2 14 و17 و١٢٢ ١٢-

- و۱۲۲، 7 ۱۲۱، 14 ۲، 20 ۱۸.

- 11- شدة حرصهم على الحياة: 2 94 97، 62 1 - ٨.
- 17 عداوتهم لله والملائكة والمؤمنين: 2 (٩٧، ٢ ٥٠).
   17 عدم رضاهم عشن لم يتبع ملتهم: 2 ١٢، ١ ٢٠ عدم رضاهم وأمانيهم: 2 ١١١ و ١٦٥، 3 ٢٤ عدم رضائهم ٢٤ مراهم ١٢٠ و ١١٥ الله ١٢٠ و ١٤٥٠).
  - ٠ ١٢ ١٥ ١٢٠ ٥ ١٢٢ 4 ١٧٤٠
  - ١٥- قضاء الله إليهم: 17 ٤ ٨.
     ١٦- ما حُرِّم عليهم بسبب بنيهم: ١٤٦ 6.
- نعم الله عليهم: 2 . ٤ ٥٨ و ١٢ و ١٤٤ و ١٢٧ و ١٢٧ ، 5 . ٢٠ ، 7 ، ١٢٧ و ١٤١ و ١٦٠ ، ١٥ ، ١٦ ، ١٤ ، ٥٠ ١٨ ، 28 ، ٥٠ كلا م ١٣٠ - ٣٠ و ٢٠ - ٣٠ ، 45 ، ١٦ و ١٧.
  - (٣) الصابئون: 2 ٦٢، 5 ٢٩، 22 ١٧.
    - (٤) المجوس: 22 ١٧.
    - (٥) النصارى: (أنظر أهل الكتاب):
- ۱ أجر المؤمنين منهم: 2 ۲۲، 3 199، ۲۹ . ۹۶. ۱۹۹ . ۲۹ . ۱۹۹ . ۲۶ . ۲۶ و ۱۹ و ۱۹۰ ، ۲۵ .
- ٦٥. أوالهم وحرأتهم على الله: 2 ١١١ و١١٣
- و ۱۳۰۰ و ۱۹۰۰ ک ۱۷ و ۱۸۰ و ۳۰ و ۳۰ و ۳۰. التلب: ۱ ۱۷۱ ک ۷۲ و ۷۳ و ۲۱۱.
  - ٥- الحوارثيون: 3 ٢٥، 5 ١١١ و١١٢، ١٤6١.
- الرُّميان: 5 Ar، 9 ام و ۳۱، 24 دم ۸۸، ۳۱ و ۳۲، ۲۵۱ دم ۸۳،
- ۲۷ 57. ۷- عدم رضاهم عشن لم يتبع ملّنهم: ۱۲۰ 2
- غرورهم وآمانيهم وطمنهم باليهود: ١١١ 2 ما ١١١ 2 و١٦٥ ا
  - ٩- القسيسون: 5 ٦٣ و ٨٦، ٩ ٣٤، 32، ٢٤
    - ١٠- معاندتهم والانتقام منهم: ١٤٠2.
- ۱۱- مواقفهم: 1 ک، 3 ۷۰۰ ک ۶۷ و ۱۲ و ۱۸ و ۲۸ و ۱۸ و ۷۵ ک ۲۰ ، ۲۷ ۲۶.
  - ١٢- نسيانهم الميثاق وإغراء العداوة بينهم: ١٤ ٥٠.

- العلاقات السياسية والعامة م
  - النحركات السرّية: 85 ٨ و٠٠.
- الحكم: 2 ١١٣ و١٢٦، 3 ٢٣ و٢٦، 4 ١٤١، 13 . 1 . 4 10 . AY 7 . E4 - EE, EY, 1 5 24 . 19, 07 22 . 1 17 21 . 17 16 . 11 .١٠ 60 ، ٣ 39 ، ٢٦ 38 ، ١٠ ١٨
- الشلطة لله يؤتبها من يشاء: 2 ٢٤٧، 3 ٢٢، 4 . 17, 04
  - الشلم: ٢٠٨2، ١٤، ٢٦، 47.
    - الشُّورى: 3 ١٥٩، 42 ٣٨.
    - المؤامرات: 35 ، ١٠ ع 9 . ٩
      - ولئي الأمرا
- وجوب خفض جناحه للرعية: 15 ٨٨، 26 . 110
  - وجوب الطاعة له: 4 ٥٥، 64 ١٦.

## العلاقات القضائية

#### (١) أحكام قانونية:

#### أحكام عامة:

- ١- إباحة الزينة وأكل الحلال: 2 ١٦٨ و١٧٢، 5 · و د و و ۹ و ۹۱ و ۹۱ ، ۲۱ م 16 .01 23 (112
- سنّ التكليف (البلوغ): 4 ٦، 24 ٨٥ .09,
- الكبائر: 4 ۲۱، 42 ۲۷، 53 ۲۱، ۲۲ الوفاء بالعهد، والعقد واليمين: 2 ٣٧ و. ٤
- 6 . V , 1 5 . V 7 3 . 1 VY , 1 · · · 9 ۲۰ ۱۵ ، ۱۵ ، ۲۰ و ۲۰ ۱۵ ، ۹۲ و ۹۲ .TY 70 .A 23 .TE 17 .90,
  - ٥- الوفاء بالنذر: 22 ٢٩.

## ٢- الجزاء:

- جزاء السيئة: 5 °£، 10 °47، 28 ، 10 °47، 10 . 1 . 42 . 1 . 40
  - جزاء الصيد في الحرم: 5 90.
- جزاء القاتل: 4 ٩٢ و٩٣، 5 ٣٢ و٥٤، .rr 17
- جزاء قاتل نفسه: (راجع باب العمل -العمل المحرّم).
  - جزاء الكافرين: 2 ١٩١.
- جزاء الذين يرمون أزواجهم: 24 ٦-١٠. -7
- ٧- القصاص: 2 ١٧٨ و١٧٩ و١٩٤، 4 ٩٢، .1 . 42.7 . 22 . 177 16 . 10 5

## ۳- الحدود:

- ١- حدّ الزني: 24 ٢. حد زني الإماء: 4 ٢٥٠.
- حدّ السرقة: 5 ٣٨ و٣٩. -5
- حدُ القذف: 24 ٤ وه. -1
  - ٥- حدّ المحاربة: 5 ٣٣.

- الاستناء : 4 م و ۹۸ و ۹۹، 5 م، 16
- ٢- الاضطرار: 2 ١١٩ 6 ١١٩ و١١٥ و١٥، ١٥ .77 27 .110
  - الإعفاء: 2 ١٧٨ ، 5 ه ع.
- الترخيص: 2 ١٨٥ و١٩٦، 4 ٤٣ و١٠٢، 70 . 71 , 7 . 24 . 47 , 47 9 .7 5

- ٥- التكفير: 2 ١٨٤ و ٢٧١، 4 ٣١ و ٩٢، 5 Y 66 19 64
- النفي: 2 ١٤ و ٨٥، 4 ٦٦، 5 ٣٣، 8 ٣٠، 9 .4 A 60 . 1 . 22 . 17

#### (٢) تنظيمات قضائية:

- ١- التثبت من الحبر: 49 .
- ٢- الحكم بالعدل: 2 ٢٨٦، 4 ٥٠ و٥٩ و١٣٥، 5 4. 16 . 74 7 . 10 Y 6 . £4, £A, £Y, A 9 39 114 35 17. 22 1117 2 1177 Y 65 . YO 57 . 2 . 9
- الظنّ لا يغني من الحقّ شيئاً: 6 ١١٦، ٦٥ ٣٦. -4 - المدل: 2 ۲۸۲، 3 ۲۱، 4 ۳ و۸ه و ۱۳۰، 5 ۸ (£Y) £ 10 . 74 7 . 10 T , Y . 6 . 90 , £Y ,
- . A 60 . 9 49 . 10 42 . 0 33 . 9 . 9 Y7 16 الشهادة:

  - ۱- شهادة الزور: 22 ۳۰، 25 ۲۲.
- ٢- كتم الشهادة: 2 ٢٨٣، 70 ٣٣. وجوب أدائها كما هي: 2 ١٨١ و٢٨٢ TO - TT 70 .A 5 . 1 TO 4 . TAT,
- الحكم: 3 ٥٠٠ 4 ٨٥ و١٠٠٥ ك ١٤، 10 ٥٠، . T9, T7 68 . £A 40 . £7 39 . 10 £ 37
  - (٣) علاقات قانونية ودستورية: إملاك الأم بسبب فسقها:17 ١٦، 34 ٢٤.
    - 1 تكريم بني أدم: 17 ٧٠.
- النكليف: 2 ٢٣٣ و ٢٨٦، 4 ٨٤، 6 ١٥٢، 7 .Y 65 .TT 23 .ET
- توحيد الأمم بالدين: 19 ٣٦، 21 ٩٢، 23 ٥٠.
- الجزاء: (راجع باب العمل). الحق: 2 27 و11، 3 .٠٠ و٢١، 6 ٥٧، 8 ٧
- פא פרץ דד ווו נוא בין דף פרץ פידי 18 AN 17 AY 13 AN 11 AT, TT, 33 .T. 31 .Vo 28 .TY 22 . 1 A 21 . 19 ITA 53 IT 47 ITE 42 119 EA 34 10T 61 ۸ و۹، 103 ۲ و۳.
  - الحتى يزهن الباطل: 17 ٨١، 21 ١٨.
- ٨- السيئة بمثلها: ١٥ ١٩٤، 6 ١١٠، 10 ٢٧، 16 42 .1 . 40 .At 28 .4 . 27 .7 . 22 .1 77 . 1 .
  - المحرّمات: (راجع باب العمل).
- ١٠- المسؤولية الشخصية: ٥ ١٠٥ 6 ١٠٤ و١٦٤، 10 34 17 29 140, YE 27 171, 10 17 . Y 39 . 1 T 9

## ه العلوم والفنون ه

(١) البلاغة: 6 ١١٢، 55 ١ - ٤.

## (٢) التقويم:

- الأشهر الحرم: 7 ١٩٤ و٢١٧، 5 ٢ و٩٧، 9 ۲٦ و۲۸.
  - الأشهر المعلومات: 2 ١٩٧.
  - الشهر الحرام: 2 ١٩٤ و٢١٧، 5 ٢ و٩٧
    - شهر رمضان: 2 ۱۸۰.
      - عدة الشهور: 9 ٢٦.
    - البوم عند الله: 22 ١٤، 32 ه، 70 .

- (٣) الحتُ على التفقُّه في الدين: 9 ١٢٢، 16 ٢٣
- (\$) الحمثُ على التفكُّو واستخدام العقل: 3 £1 و٢٣ و۱۷۱ و ۲۶۲ و ۲۱۹، ۵ ۷ و ۱۹۰، ۵ ۸۰ و۲۰ ۱، ۱۹ ۲۲، 12 ۱۱۱، 13 و ۱۹ - ۲۱. TE 30 . ET 22 . ITA 20 . YO 15 . OT 14 . 1 1 59 ، 0 45 ، ١٨ ع ع ع ، ١٤ 59 ، 0 45 ، ١٨ ع
- .(٥) الحث على نشر العلم وعدم كتمانه: 2 ١٤٦ و١٥٩ و١٧٤ 3 ١٨٧ ، ٢٧ و ١٤٤ ، ١٦٩ .
- (٦) الحقائق العلمية والإشارة إلى وقائع أيدتها الاكتشافات العلمية:
- الإحياء: 3 ٦، 10 ٤ ، 21 ، 30 ، 70 50 الإحياء: 3 .TA
- الإشارة إلى ازدواجية المادة: 20 م، 55 ٥٠، 51
- الإشارة إلى الجاذبية: 13 ٢، 22 ١٥، 30 ١٥، .11 35 (1 . 31
- الإشارة إلى الذبذبات الصونية: 23 ٤١، 29 ٣٧ 50 cor, 19, 79 - TA 36 cto 30 ct., .T1 54 (£Y, £1
- الإشارة إلى الفرّة: 4 . 4، 10 ١٦، 15 ١٩، 99 .A - Y
- الإشارة إلى طبقات الأرض (الجبولوجيا): 13 ٢، (AA, 11 27 (TT 26 (T) - T. 21 (1.Y 99 . 11, Y 50 . TY 35 . 4, Y 34 . 1. 29
- . 7 . 1 ٧- الإشارة إلى عبور الفضاء: 17 1، 53 - ١٣ - ٧ .12
- الإشارة إلى علم فناء المادة: 6 وه، 20 ٥٥، 50 . 1 - T الإشارة إلى الكيمياء: 17 . ٥، 18 ٩٦ - ٩٧.
- الإشارة إلى ما عُرِفَ بالتسجيل الكهرطيسي: 17 ١٢١ - ٢٠ 41 د٥٥ 36 د٢١ - ١٢ - ١٢ . 17 75 . 79 45 . A. 43
- الإشارة إلى ما يمكن أن يكون انفجارات: 44 .Y1 89 (1 . - A 77 (11 - 1 .
- الإنسان في الكون: 2 ٢٢٣، 3 ١٩٠ --17 52 .7 39 .7 £ 27 .1 £ 23 . T . 21 .191 77 . T 76 . TY 75 . £7 58 . T7 - To
- الإنسان وخلقه: 2 ۲۸ و.۳ و۲۱ و۲۱۳، 3 ١١ ، ١٧ ٦ ، ٩٨ ٥ ، ٥٦ ، ١٥ ، ١٥ ١ ١٥ ، ١٥ ١ ١١ ، ١٦ ، ١٦ و ١٠ و ١٨ ، ١٦ ، ١٦ ، ١٩ 10 24 (11 - 17 23 10 22 101) TY - ٧ 32 ١١ و ١٩ - ٢١ و ١٥ ، 32 ٧ oy 40 (7 39 (YY 73 (TT) 11 35 (4 49 ، ١٦ - ١٥ ، 33 ، ٦٨ - ٢٧ ، 49 TT 75 (1A - 14 71 (1) - 19 70 (1) 80 A 78 YY - Y. 77 Y 76 T9 -.Y - 0 86 .19 - 1Y
- البحر: 3 . 0 و ١٦٤، 5 ٩٦، 6 و و ٢٣ ١٤٠ ٦ ١٣٨ و١٢١، ١٥ ٢٢ و٠٩، ١٩ או 18 יר - אר פיא 16 ידר 17 יו 18 ור

- 24 .70 22 .YY 20 .1.9, Y9 7F -30 AT - 71 27 OF 25 AT 26 AL. TE - TY 42 (17 35 (T) TY 31 (E) Y. - 14 55 .7 52 .1Y 45 .YE 44 و ۲۱، 81 د، 82 م.
  - بصمات الأصابع: 75 ٣ ٤.
- ١٦ الجال: 7 ١٤ (٢٤ ١٥ ١٩ و٨٦) (1.Y - 1.0 20 (4. 19 (£Y 18 (10 11 TI و۱۲۹ کو ۱۱۸ کو ۱۱۹ - ۱۱۹ کا ۱۱۹ - ۱۱۹ کا (TY 35 (1 - 34 (YY 33 (1 - 31 (7) 27 - 0 56 (1 · 52 (1 · 41 (14 - 1A 38 1. 77 .11 73 .4 70 .11 69 .7 0 101 (19 88 CT 81 CT 79 CT.) Y 78 حركة الأرض: 10 ٢٤، 25 ٢٢، 27 ٨٨، 28
- . 1. 70 . 0 37 . 1. , TY 36 . YY YI حقائق في الكون: 2 ٢٩ و٢٥٥، 7 ١٨٥، 10 ۱۰۱ 12 ۱۰، 17 ۲۰ وهم، ۱8 ۱۰۹ 36 . TA - TY 35 . T. - 14 29 . T. 21
- . £9 54 . Y 1 51 . A 0 A 1 40 . E . ١٩ - حول ما يُدعى بالتطوّر: ٢٩ - ٢٠ ٢٥٩، 22 ، ٣٨ ، ٢ ، ١١ ، ١٤ (أنظر تفسيرها)، 22 .A - 0 86 .7 76 . 1 - TY 75 .Y
- ٢٠- الحيوانات والحشرات: 4 ١١٩، 5 ٢، 6 ٣٨ رمه و۱۲ ، ۱۵ ه - ۸ و ۱۸ - ۹۹ و۲۹ - T1 23 .YT, TA 22 .T. 21 .A. -36 it1 29 i14 - 17.27 ito 24 itt (17 - 17 43 (A. - Y4 40 (YF - Y) .14 88 114 67
- ٢١- دعوة الإنسان إلى اكتناه الحقائق العلمية: 5 (0. 30 (£7 22 (1) £ 20 (1.1 10 (Yo . - 1 96 it - F 67
- الرؤية عن بعد (بما يشبه التلفزيون): 42 ٥٠، 5
- ٢٢- الربح: 2 ١٦٤ و٢٦٦، 3 ١٧٧، 7 ١٥٠ ١٥ 18 .74 - 7A 17 . TT 15 . 1A 14 . TT 27 . £A 25 . £T 24 .T \ 22 .A\ 21 . £0 34 .4 33 .YY 32 .01 - £7 30 .TF 51 . 10 24 . 0 45 . 77 42 . 9 35 . 1 7 .V - 7 69 .Y . - 19 54 .EY - £1
- الزراعة: 6 ٩٩ و ١٤١، 13 ٤، 16 ١٠ ١١ 80 .TY 32 .T. - 1A 23 .0 22 .TY,
- السحاب: 2 ، ١٦ ا ، ٥٧ م ، ١٦ ا ، ١٦ ٤٠ 56 . 1 1 52 . 4 35 . 1 A 30 . AA 27 . 1 T 9 .74 - 71
- سرعة النور: 2 ٢٨ و١١٤ و٥٤، 7 ١١٤٠، 9 ۲٦ و ٥١، 17 ١، 56 ٨٠.
- الصحة: 2 ١٤٠ 5 ٣ و١ و١٦، 6 ١٤٠ 7 . 79 22. 70 19 . 79 16 . TI
  - الضغط الجوي: 6 ١٢٥، ٢١22، ٢٧ ١٤.
- غرو الفضاء: 6 ٣٥ و١٢٥، 10 ١٠١، 15 .TO - TT 55 (OT 41 (10 - 18
- الغلاف الحوي: 21 ١٠٤، 36 ٣٧، 51 ٧ 1 - 1 86 (A 72 (10 71 (1 53 (1Y)
- ٣١- الغبت: 7 ٥٠، 13 ١٧، 16 ١٠، 21 ٣٠، 22 35 ITE 31 ION 27 IOT 25 IN 23 IT

- . . 57 . 19
  - لغة الحيوان: 6 ٣٨، 27 ١٨ ٢٤. --
- الليل والنهار: 22 ١٦، 35 ٢٩، 35 ١٣، 36 - 77 ۲۷ و ۱۰ ، 57 د .
  - ما يشبه الصواريخ: 84 19. - 72
- ٣٥- الماء ونشأة الحياة: 3 ٥٩، ١٤ ٥١، 29 -. 1 95 . 71 40 . 14 30 . 7 .
- النبات: 10 ۲۱، 13 ۳ وه، 15 ۱۹، 20 A - Y 50 17 . 27 .Y 26 .0 22 .0T ٠١٠ و
- (٧) فتم الجهل والجاهلين: 7 ١٩٩، ١١ ٢٤، 16 .TT 25 .119
- (A) الشعر والشعراء: 21 ه، 26 ٢٢٤ ٢٢٤، 36 .11 69 .T. 52 .TT, To 37 .79
- (١٠) فضل العلم والعلماء: 3 ٧ و١٨، 4 ٨٣، ١١ ،٩ 39 ،٢٨ ،١٩ 35 ، ١٤ 29 ، ١٦ ١١ ، ٢٤ .11 58
- (۱۱) الفلك: 2 ۲۹ و۱۸۹، 10 ه، 15 ۱7 و١٧، 37 . 1. - TY 36 . 1 Y 23 . TT 21 . 1 Y 17 11, T - 1 86 . TA, TY 79 . 0 67 . A - 7
  - (١٢) الفنون: 34 ١٠ ١٠ 5 . ٩٠.
- (۱۳) الكواكب: 15 ١٦ ١٨، 26 ١١٠ ٢١٢ . ٩٥ ٨ 72 ١٥ 67 ١١٠ - ٦ 37
  - ( £ 1 ) انجادلة بغير علم: 22 ٣ و٨، 31 · ٢٠.
- (١٥) لللاحة: 10 ٢٢، 17 ٦٦، 13 ١٦، 43

## ه العمل ه

- (١) التكليف بالعمل على قدر الاستطاعة:
- 65 .TY 23 .ET 7 . 1 OT 6 .A £ 4 . TAT, TTT 2

## (٧) الجزاء:

- الجزاء بالعمل: 4 ١٢٣ و١٢٤، 5 ٣٣، 6 ١٢٠ و ۱ ا و ۱۹۰ ، ۲ ، ۱۷ و ۱۸۰ ، 8 ، ه و ۱۵، و 39 .T. 35 .TA 24 .10 20 .TT 12 .TT 53 פרז, די די די א פרץ, א א פרץ, די פרץ, די
- جزاء السيفة بمثلها: 2 ١٩٤، 6 ،١٤، ٢٧ ٢٥، 11 . 40 .At 28 .4 . 27 .7 . 22 .1 77 16 . 1 . 42
  - (٣) الدعوة إلى العمل:
- 20 (19 17 (114 9 (170 6 (1 . £ 4 (117 3 92 .TT 76 .10 67 .1., T9 53 .T9 39 .ET
  - (٤) العمل الصالح:
- ١- الإحسان: 2 ٨٣ و١١٢ و١٧٧ و١٩٥، 1 ١٣٤ و ۱۲۵ م ۱۲۵ و ۱۲۸ م و ۹۳ ، 7 ده ، 9 16 . ٢٢ 12 . ١١٥ 11 . ٢٦ 10 . ١٢٠ و ١٠٠ 28 .TV 22 .T. 18 .V 17 .1TA, 9., T. ۸٠ 37 ۲۲، و و و ۲۶، ۱۹ 29 ۲۷ .11 77 .4 58 .7 . 55

- ١٢، 39 ٢١، 42 ٢٨، 43، ١١، 50 ٩، 55 ٢٠ الاستقامة في العمل: 3 ١٣٩ و١٤٠ و١٤٦ و١٤٧ و١٥٠، 4 ١٨، 8 ١١ و١٢ و١٥، ١٥ 7 41 .V. 33 .TY 20 .TY 19 .YT 18 .YE و . ٦ و ١٦ و ٢٦، 42 ١٥، 45 ١٣ و ١٤، ٧ ٩٦ . YA 81 (TO)
- إطاعة الله ورسوله وأولي الأمر: 3 ٣٢ و١٣٢، 4 ٥٩ و١٤ و١٨ و ١٩ و ١٨، ٥ مه، ١ ١ و ٢٠٠ רד 33 יראי 24 ירי פרסי פרסי 33 רד 60 .Y 59 .11 49 .1Y 48 .TT 47 .Y1) ١١، 64 ١١ و١١.
- البنائة: 4 ۲۸، 8 ۱۲، 17 ۰۰، 26 ۰۰۰ و١٣١، 30 ١٢١، 33 ٨٤.
- تطابق العمل مع القول: 2 £2، 3 ١٨٨، 61 ٢. التعاون مع الآخرين: 5 ٢، 8 ٧٤، 9 ٧١
- النفوی: ۲ 2 ه و۱۰۳ و۱۷۷ و۱۹۷ و۲۰۳ و۲۱۲ و۲۲۲، 3 ۱۰۰ – ۱۷ و۲۱ و۱۰۲ و۱۲۰ و۱۲۳ و۱۲۰ و۱۳۰ و۱۳۳ - ۱۳۱ و۱۲۸ و۱۷۹ و۱۸۸ و۱۹۸ و۲۰۰، ۱ ۱ و ۱۲۸ - ۱۳۱، ۲ ۶ و ٤.
- التواضع: 15 ٨٨، 17 ٣٧، 24، ٣٠ ٢٠، 25 16 ۱۹، ۱۱ ۱۸ و۱۹.
- التوسط في العمل: 17 ٢٩ و١١٠، 25 ٢٧، 31 .TY 35 .TY
- التوكُّل: 3 ١٩٥ و١٦٠ و١٧٣، 4 ٨١، 5 ۱۱ و۲۲، 6 ۱۰، ۲ مد، 8 ۲ و۱۹ و۱۱، 12 . 17 11 . 1 · V , At 10 . 174 , 01 9 ١٩٠ ، 13 ، ٦٠ ١١ و١٢ ، 16 ٢٠ و٩٩ ، 29 . TIY 26 . OA 25 . TE 18 . TO , T 17 64 .TT, 1. 42 .TA 39 . £A 33 . 09 .4 73 .T 65 .IT
- حسن السلوك: 2 ١٠٤، 4 ٨٦، 17 ٥٠، 19 ٢٤ و٨١ 23 ١٦٠ ٢٧ و٨٦ و٨٥ و٥٩ פור פור בזר 25 ארו בד פידי 52 בד و۲۷، 58 ۱۱.
- الدعوة إلى العمل الصالح: 2 ٢٥ و1٤ و٨٢ و۱۲۸ و ۱۶۱ و ۱۰۸ و ۲۷۷، 3 ۵۰ و ۱۸۸، 4 ۲۲ و.٤ و٧٥ و١١٢ و١١٤ و٢٢٨ ۲۲ ، 10 ؛ به ۱۱ ۱۱ و۲۲، 13 ۲۲ و۲۲ T., T 18 .9 17 .97 16 .YT 14 .Y9, رد؛ ر۲۰ - ۱۰۷، ۱۹ درد، ۲۵ وده، ۷۵ م و۱۱۲، 21 د ۲۳ و ۲۳ و ۱۱ و ۲۳ 9, Y 29 .At 28 . TTY 26 .00 24 .07 و٨٠، 30 ١٥ و ١٥، 31 ١٨ ع ١٧ و١٩، 34 ده ۱۸ و ۲۲ و ۲۹ و ۲۸ و ۲۸ و ۲۸ ده، 47 مر 42 مر و ۲۲ و ۲۱ مر ۲۱ و ۳۰ مر ۹۸ ۲ و۱۲، 88 ۲۹، 65 ۱۱، 84 ه ۲، 85 ۱۱، ۲ 95 د، 98 م، 103 د وح.
- الممل المفضي إلى البر: 2 ١٧٧ و١٨٩، 3 .YY - 0 76 .4Y
- العمل المفضي إلى النجاح: 2 ٢ ٦ و١٩٧٧ ١٢٥، ١٢ ، ١٨ - ١٨ و٢١ و١٢١٠ و۱۳۰ و۱۳۳ - ۱۳۱ و۱۷۹ و۱۹۸ و۲۰۰، TE, TO 7 (100 6 (1. T) TA, 9 5 و۱۳۷ وه۱۰ ۱ ۲۹ ۱۱ ۱۱۰ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ -

20 (AT) YY) TY 19 (TY - T. 16 (£A 26 (1T) 10 25 (0Y 24 (£A 21 (1TY 39 (0£ - £4 38 (Y. 33 (AT 28 (4. 44 (Y£) YY) T1) T0 - TT; Y.; 1. T1 50 (1T 49 (TT) 10 47 (0Y - 01 54 (Y. - 1Y 52 (14 - 10 51 (T0 -(T 71 (T£ 68 (0 - 1 65 (YA 57 (0£ 83 (1T 82 (TT - T) 78 (££ - £1 77 (Y) - 1Y) T - £ 92 (YA - 1A

- ۱۱ المسارعة في الحيرات: ١١٠ و ١١٠ و ۱۱٠ و ۱۱٠ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱۱۰ و ۱۱ و ۱ و ۱۱ و ۱ و ۱ و ۱۱ و ۱ و ۱۱ و ۱ و ۱۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و ۱ و

#### (٥) العمل الطالح:

#### ٧- الأعمال المحرَّمة:

1- أكل الميتة والدم ولحم الحنزير: 2 ١٧٣، 5
 3، 6 ١٢١ و ١٤٠، 16 ١١٥.

٧- شرب الخمر والسكر: ٢١٩٠2، 4 ٣٤، 5

.١٥ 47 ر٩١) ٩٠

- افراف الذنب: 2 - ۱۸ و ۲۰۹ و ۲۸۱ ه ۲۰۱ و ۲۰۱ و ۲۰۱ م ۲۰۱ و ۲۰۱ م ۱۹۳ م ۱۳۳ م ۱۳ م ۱۳۳ م ۱۳ م ۱۳ م ۱۳۳ م ۱۳ م ۱۳۳ م ۱۳ م ۱۳

4- البغي: 7 TT، 10 TT، 13 م7، 16 م. 16 م. 40، 42.

٦- تبسير العمل: 2 ١٨٥، 12 ١١٠، 65 ٧، 94 ه

٧- الخطأ في العمل: 33 ه.

٨- . ذنوب ألبشر سبب في ظهور الفساد في الأرض:
 ٨٠ . ذنوب ألبشر سبب في ظهور الفساد في الأرض:

 ۱۰ العمل من لوازم الإيمان: (راجع البند المتعلق بالإيمان).

١٢- عبادة الأنصاب والأزلام: 5 ٣ و ٩٠ و ٩١

١٣- الفاحشة والزنى:

۱- إينان النساء في غير موضعه: 2 ٢٢٣.
 ١٦٥ (١٣٥ ) ١٦٥ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٥٠ (١٣٥ ) ١٢٠ (١٣٥ ) ١٢٠ (١٣٥ ) ١٢٠ (١٣٥ ) ١٢٠ (١٣٥ ) ١٢٠ (١٣٥ )

٣- النكاح في فترة الحيض: 2 ٢٢٢ و٢٢٣

٤- نكاح قوم لوط: 4 ١٦، ٦، ٨٠ - ٨٠.
 ٥- النكاح المحرم: 4 ٢٢-٢٥، ٥٥، 33 ٥٥.
 ١٠٠ نكاح المشركة وإنكاح المشرك: ٢١١ ٢٠١

١٥- في القول:

١- التحليل والتحريم: 16 ١١٦ و١١٧.
 ٢- الحلف على معصية: 2 ٢٢٤ و٢٢٠، 5

۸۰ 68 ۸۹. ۳- النية: 4 114 49 ۲۱، 104 ۱.

٤- كتم الشهادة: 2 ١٤٠ و١٤٢ و٢٨٦، 5 ٢٠١٥، ٣٣٥.

٥- اللّي والنجوى بالإثم: 2 ١٠٤، 58 ٨.
 ٦- الهمز واللمز: 23 ٩٧، ١١ ١٥٩ ١ ١١ ١١٥

١٦- في المال:

۱ – أكل الأموال بالباطل: 2 ۱۸۸، 4 ۲ و ۲۹ و ۳۰ و ۱۲۱، 5 ۲۲ و ۲۲، ۳٤ و ۳۶.

٧- التطفيف في الوزن: 83 ١ - ٣.

٤- السرقة: 5 ٢٨ و٣٩، 60 ١٢.

٥- كنر الذهب والفضة: 9 ٣٤ و٣٥، 70 ١٥
 ١٥- ١٥.

۱۰ - الميسر (القمان: 2 ۲۱۹، ۹۰، ۲۹، ۹۰ و ۹۰.

١٧- الفتل والفتال:

١- الانتحار: 2 ١٩٥، 4 ٢٩ و٣٠.

۲- القتال في المسجد الحرام وفي الأشهر الحرم:
 ۱۹۱ و ۱۹۲ و ۲۱، ۲۵ و ۲۵، و ۲۵، ۳۵
 ۲۱ و ۳۷.

٣- قبل الأولاد: 6 ١٣٧ و١٤٠ و١٥١، 17 ١٦، 70 ١٢.

٤- قتل النفس النبي حرّم الله: ١ ١٧٨ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٣٠ / ١٣٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٣٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٣٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤٠ / ١٤

٥- وأد البنات: 16 ٨٥ و٥٩، 43 ١٧، 81 ٨

- البأس والقنوط: 11 ه، 12 AV 13 د٦، 13 د٦، 39 ما 39 ما 30 د٦، 29 ما 30 د٦، 30 د٦، 30 د١، 30 د١، 40 د١، 30 د١، 40 د١، 40

(٦) المسؤولية:

ا انتفاء مسؤولية المرء عن عمل غيره: 6 ١٦٤، 6 ١٦٤، 10 ١٤ ٥٠، 36 ١٥، 36 ١٥، 36 ١٥، 36 ١٥، 36 ١٥، 36 ١٥، 36

ه القرآن ه

١- أقسام القرآن:

٧- الأمثال فيه:

١- الامتناع عن ضرب المثل قد: 16 ٧٤.
 ٢- ضرب الله الأمثال للناس: 39 ٢٧، 14
 ٢٠ ٥٢، 25 ٣٣.

٣÷ عدم الاستحياء من ضرب المثل: 2 ٢٦،

- و إنزاله في ليلة القدر: 2 ١٨٤، 44 ٣ - ٥، 97 ١ - ٥

تأول المتأولين وتحريفاتهم: 2 °۷ و۷۹، 3 ۷ و ۷۸، ۲ ۲ ، ۲ ۳ و ۲۱، ۱۵ تا ۱۵، ۱۶، ۱۶، ۱۸، ۱۱، ۱۱

١- الاستعادة قبل التلاوة: 16 .٩٨.

۲- الأمر بالإنصات لدى تلاوته: 7 . ۲۰۳، 46

٣، 73 \$ و ٢٠، 84 ٢٠، 96 ١٦، 90 و ٣. ٧- تزييه عن الشعر: 36 ٢١، 37 ٣٦ و٣٧، 69 ٤٠ و ٤٠.

۱۲٤ 9 ، ۲ ۰ و ۲ ۰ ۲ و ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۱۲٤ ۱۱۱ ، ۱۵ و ۲۷ - ۲۹ و۷۰ و۸۰ ۱۱ ۱ و۱۳ ، 12 ۱ و۲ و۱۱۱، 13 ۱ و۲۳ - ۲۹، ٩ و١١ و١٥ و١٦ و٨٨ و٨٨ و٨٩ و١٠٥ -١٩٧٠ ١٥ - ٥ و٢٧ و١٥ ١٩ و١٠٩ 20 ۲ - ٥ و١١٣ و١١٤، 21 - ٨ و١٠ -- ٣٠ ٢ - ٤ 25 ١٣٤ ١ و ٢٤ ، 25 ١ - ٦ و ١٠٠ - T. 19 199 - 197 , TY דו א 27 ו - T פר פר - V1 אי 28 ד פד و ۱ - ۱ م و ۱ ۸ و ۲ ۲ - ۱ ۱ ۱ ۱ ۲ و ۱ ۲ و ۲ ۱ 38 . IV. - ITY 37 . TY - T4 35 . T 32 ١٠ - ١٤ و١٧ و ٨٨، 39 ١ - ٣ و٢٢ و٢٢ و٨٨ و٠٠ و١٤، ٢١ - ٥ و٢٧ و٣٠ و١١ 11 et - 1 43 . 1 × 42 . 01 - 07 ; 11 -14 ٢ - ٥ و ٨ و ٩ و ٩ و ٢ و ٢ و ٢ ٠ ٢ و ١ و ١ و ١ و ١ ر ۲ - ۱۲ و ۲۹ و ۳۱ ، 52 ۳۳ و ۲۶، 33 ۲ -11 68 IT 1 59 INY - YO 56 ITY 54 ITA وه و ده و ۲۵ و ۲۸ و ۲۸ - ۲۵ و ۲۶ و ۲۶ 19 81 .17 - 11 80 .TT 76 .T. - 17 - ۲۹ 84 ۲۱ 85 ۲۱ 84 ۲۹ -87 ۱۸ و ۱۹ ، 97 ۱ - ۰.

٩- سجدات التلاوة: (راجع فصل الصلاة).

١٠- محاججة المنكرين والجاحدين: ٢٦ و٢١ و٢١ و ۹۱ و ۹۲ و ۹۱ و ۹۹ و ۲۷ و ۲۷ و ۲۷ و۲۹ و ۸ و ۱۸ و ۱۳ و ۱۸ و ۹۹ و ۱۸۳ و ۲۹ ١٥٠ - ١٤٨ و٩ و١٤٨ - ١٥٠ و١٥١ و١٥١، 7 ١٧١، 10 ١١ - ١٨ و٢١ - ۲۰ و ۸۲ و ۸۲، ۱۱ ۱۲ و ۱۱، ۱۱ ۱۲، 16 مع و ۱۳ ، ۱۲ ۲۶ و ۱۹ - ۱۹ ، ۱۹ ۲۰ ۱۹ 26 ,419 Y1 23 , YY 21 , 1TT 20 , TY 00 39 . TI) EA 29 .0. - EE 28 . 19Y - 7 62 .ET - TT, OY, AY 43 .09 -

> المحكم والمتشابه منه: 3 ٧، 11 ١. -11

النسخ: 2 ١٠١، 16 ١٠١.

مجره: 25 ۳۰ 43 ۸۸ و۸۹. -11

وجوب الحكم به: 5 11 وه 1 و٧١ و٠٠ وصفه ووجوب الإيمان به: 2 ٣ و٩٩ و١٢١ و١٣٦ و١٧٤ و١٧٦ و١٢٦، 4 ١٤ و٨٦ و ۱۰۰ و ۱۱۳ و ۱۱۱ و ۱۷۱ و ۱۷۵ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۸ و ۱۸ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ و ۱۵۰ - ۱۵۰، 7 م وج و ۲۰ و ۱۷۰ و ۲۰۳ ر٤٠٠، 10 ١٠٠ 12 ١١٠ ١١ ١٠٠٨ و١٠٠١ 13 ١ و ٣٠ و ٣١ و ٢٧، ١٩ ١٥، ١5 ٩، ١٥ ٢٢ و١٤ و١٤ و١٨، ١٦ ٥، ٩٩ و٠٠٠، 11، من 25 ، و ۲۳ و ۱۹۲ و ۱۹۲ و ۱۹۲۰ 39 . 79 38 .7 34 . 7 31 . 0 A 30 . 6 0 11, 17, 10 £ - Y 41 17 40 100 ر۲م، 42 T و۷ و۱۷ و۲م، 43 T و١ و٢٤، 44 ٣ و ١٨٥، 45 ١٢ و ١٢ و ١٩ و ١٩ - ١٩١ 56 . £ . 9 TT , TT , TY 54 . T £ , T 47 11) 1. 65 1 64 1 1 59 1 - YY

72 (01) 0.) EA, ET - 1. 69 (07 68

- 17 75 .00 0 0 74 .Y . 9 £ 73 .Y 9 1

19 19 81 .17 - 11 80 .TT 76 .19 و۲۲، 85 ۲۱ و۲۲، 96 ۱، 98 ۲ و۳.

## ه القصص والتاريخ ه

إبراهيم:

١- سارة: 11 ٧١، ٢٩ ٢٩. ٢- قوم إبراهيم: 3 ٣٣، 4 ٥٥، 9 ٧٠، 22 . 15

ابنتا شعيب: 28 ٢٣ - ٢٧.

ابني أدم: (هابيل وقابيل): 5 ۲۷ – ۳۲. أبو لهب وامرأته: 111 ١ - ٥. - 1

الأساط: 2 ١٣٦ و١٤٠، 3 ٨٤ ٤ ١٢١، 7

أصحاب الأخدود: 85 - ٨.

أصحاب الرس: 25 ٢٨، 50 ١٢. أصحاب الرقيم: 18 ٩.

أصحاب الفيل: 105 ١ - ٤.

-1. أصحاب القرية: 36 ١٣. .

أصحاب الكهف: 18 9 - ٢٦. أصحاب مدين: (قوم شعيب): 7 ٨٥، 9 ٧٠، 23 . £ £ 22 . £ . 20 . YA 15 . 90 , A £ 11 . 1 38 . T 29 . TY 28 . 1 Y 26 . £0 .1 £ 50

امرأة العزيز: 12 ٢١ و٣٠ و٥١. -15 ثمود (قوم صالح): 7 ٧٣، 9 ٧٠، ١١ ٦١ 22 :09 17 : 15 : 9 14 : 14 7 7 7 7 ITA 29 180 27 1181 26 ITA 25 187 51 .17 50 .17 17 41 . 40 . 17 38 (1A 85 (0) 0 69 (TT 54 (0) 53 (ET

.11 91 4 89 الحواريون: 3 ٥٢ ، 5 ١١١ و١١٢، 61 ، ١٤ 61. -17 ذو القرنين: 18 ٨٣ - ٩٨.

-14 الروم: 30 ٢ - ٥.

-14

١- بلقيس (ملكة سبأ): 27 ٢٣. ۲- قوم سبأ: 27 ۲۲ و 23، 34 ۱۹ - ۱۹

١٩- السُّيْر في الأرض والنظر في عاقبة الماضين: 3 ۱۲۷ و ۱۹۱، 6 و و ۱۱، 10 ۲٤ و ۱۰۱، 12 22 . ٣٠ 21 . ٤٨, ٣٦ 16 . ٣ 13 . ١٠٩ ١٠ - ٨ 30 ، ٢٠ 29 ، ١٩ ١٤ 27 ، ٤٦ 40 (£Y 39 (££ 35 (YY 32 (£Y) Y) ۲۱ و۲۲ و ۸۲ - ۸۱، 47 ، ۱۰

عاد (قوم هود): 7 ٥٦ - ٢٧، 9 ٧٠، ١١ TA 25 . ET 22 . 9 14 . A9 1. - 0. (17 38 TA 29 (11 - 177 26 TA) 50 . 17 - 11 46 . 17 - 17 41 . 71 40 69 177 - 14 54 107 17 11 51 117 .A -7 89 .A - 1

العِبَر التاريخية في أنباء القرى: 3 ١٣، 6 ٦ و٢٢ - ١٠٥ - ١٤٥ وه و١٠٤ - ١٠١، ١ ٢٥ وؤه، 9 ٦٩ و٧٠، 10 ١٣، 11 ١٠٠ -17 16 .11 9 1 · 15 .14 - 4 14 .1 · Y و ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۷ ، ۱۶ - ۲۲ و ۱۰ ، ۱۷ و ۲۰ TA 25 .TE 24 . 11 - 17 23 . 1A, 10 177 32 it - TA 29 IOA 28 It -38 .VT - V1 37 .T1 - 17 36 .t0 34

۲، 39 ۲۰ و۲۲، 40 م، 41 ۱۳ ما، 43 ۲ -٨، 44 ٢٧، 46 ٢٧ و ١٦، 47 ١٢، 50 ٢٦ 64 .01 0 0 £ 54 .01 - 0. 53 . TY ه، 65 ٨ و٩، 67 ١٨ 68 ١٧ - ٣٣، 69 عمران:

١- آل عمران: 3 ٣٣.

٢- امرأة عمران (أم مريم): 3 ٣٥، 19 ٢٨

مريم ابنة عمران: 3 ٣٣ - ٣٧ و ٢٤ -(4) 21 (TE - 17 19 (107 4 (EV

فرعون:

۲- فرعون: 2 19 و٥٠، 3 ١١١، 7 ١٠٣ و۱۱۳ و۱۲۳ و۱۱۱، 8 ۵۰ وه، 10 ۷۰ و ۹۰ ۱۱ ۹۷، ۱۹ ۲، ۱7 ۱۰۱ – ١٠٤ 20 ٢٤ و١٢ و٢٩ و١٦ ك 23 ١٠٤ ١١ و٣٠، 27 ١١، 28 ٣ و٨٦، 29 ١١، 18 ۱۲، 40 ۲۳ و ۱3، 43 ۲۱ – ۱۰، 12. - TA 51 (17 50 (T) - 14 44 10 73 و11 66 11، 69 1 54 و١١، 89 ١١٨ 85 ١١٧ 79 ١١٠

٣- قوم فرعون: 2 ٤٩ و٥٠، 3 ١١، 7 ٣٠ و٩٠١ و١٢٧ و١٤١، 8 ٢٥، ١4 ٦، 26 ۱۱، 28 ٨، 40 ٢٨ وه؛ و٢٦، ١٧ . 1 54

قارون: 28 ٧٦ و٨٦، 29 ٣٩ و٠٤، 40 ٢٤. -Y 1 قوم تبّع: 44 ۲۷، 50 ١٤. - 40

قوم لوط:

١- آل لوط (إخوان لوط): 7 ٨٠ و٨١، ١١ ٧٠ و١٤ و١٦، 15 ٥٩ و١٦، 22 ١٤، TT 54 (17 38 (07 27 (17. 26 . 729

۲- امرأة لوط: 7 ۸۲، ۱۱ ۸۱، ۱5، ۱۶، ۲۰، 27

٠١٠ 66 ٢٣ و٢٣ 66 ١٠٠ أم موسى: 28 ٧ و١٠.

٤- التابوت: 2 ٢٤٨.

قوم موسى: 2 ٢٤٨ 4 ٤٧، 7 ١٤٨ و٩٥١، 26 ١٦، 28 ٢٧.

٦- هارون: ٢٤٨ 2.

نوح: 

الطُّوفان: 6 ٦، 7 ١٣٣، 29 ١٤. -4

٣- قوم نوح: 7 ٦٩، 9 ٧٠، 11 ٩٨، 14 (17 38 (1 . 0 26 (TY 25 . 17 22 . 4 40 و ۲۱ ، 50 ، ۲۱ ، 51 ، 31 و ۲۸ ، و ۲۸

. 9 54

يأجوج ومأجوج: 18 94 و21 و41. -YA

يعتوب: 12 ٢٦، 19 ٦. ٣- المؤتفكات: 9 ٧٠ ، 69 ٩.

الذي أماته الله منة عام: 2 ٢٥٩.

الذين خرجوا حذر الموت: 2 ٣٤٣.

١- أصحاب السفينة: 29 ١٥.

۲- امرأة موسى: 28 ۲۳ - ۳۰.

## ملخص البحث

## 1-ملخص باللغة العربية:

هذه الدراسة التي كانت بعنوان"الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي جاءت لإبراز أبعاد التأصيل الإسلامي للخدمة الاجتماعية، من خلال الإجابة على التساؤل الرئيسي التالي:

-ما طبيعة الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة) والتراث الإسلامي؟

-هل مضمون هذه الممارسة في النظام الإسلامي أكثر فعالية من غيره من النظم الحالية؟ هل يخدم وحدة التعامل (الفرد،الجماعة،المجتمع) في شتى الجوانب أم يقتصر فقط على الجانب الروحي الذي يميزه؟ وقد تم اختيار المجال الأسري كأحد مجالات الممارسة في هذا النظام للتحليل،كما اعتمدت الدراسة على منهجين (الاستنباطي،وتحليل المضمون)،وعينة الدراسة كانت قصدية تمثلت في القرآن الكريم حيث تم تحليل مضمون (6236 آية)، واستنباط الخدمات المقدمة لوحدة التعامل من المصدر الثاني (السنة النبوية الشريفة)،ومن التراث الإسلامي، وقد استعانت الدراسة بالأدوات التالية:استمارة تحليل المضمون، المقابلة و الوثائق والسجلات.

## لتصل في الأخير إلى جملة من النتائج أهمها:

- أنَّ مضمون الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي له من الخصائصوالمصادر التي تحمل خصوصية معينة تجعل من مضمون الخدمة المقدمة لوحدة التعامل أكثر فعالية من غيرها.
- الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية بطرقها الثلاث في مضامين النصوص الشرعية (القرآن الكريم،السنة النبوية الشريفة) والتراث الإسلامي جاءت بخدمات نوعية مبنية على تصورات خاصة لوحدة التعاملتتصف بالشمول والواقعية والتوازن.
- تكمن فعالية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الاسلامي في المجال الأسري كأحد أهم مجالات الممارسة على الإطلاق في نوعية وتفرد الخدمات المقدمة لهذه الوحدة (الأسرة) في ظل هذا النظام، والتي جاءت حتى قبل تأسيسها.

فمن خلال هذه الدراسة وجدنا أنَّ هناك تصور للممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في ظل النظام الإسلامي يربط بين العقيدة والرؤية والبناء الفكري لعملية الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية.

## **Abstract**

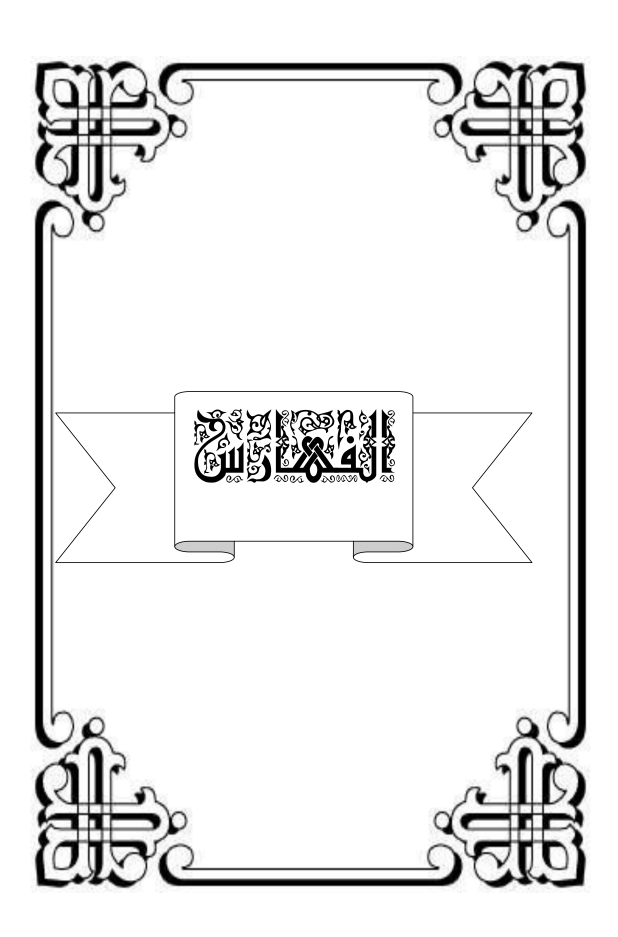
This study, whichwasentitled "The professional practice of social service under the Islamicregime" came to highlight the Islamicrooting social service dimensions, by answering the following major question:

- -What The nature of the professional practice of social service in the content of religioustexts (the Koran, the Sunnah) and the Islamicheritage?
- -Is The content of this practice in the Islamic system is more effective thanotherexistingsystems? Do you serve the unityhandled (individual, group, community) in various aspects, or just about the spiritual aspect that sets itapart? Has been selectedfamilyfield as one of the fields of practice in this system for analysis, and the studywasbased on twoapproaches (deductive, and content analysis), and the studysamplewasintentionalrepresented in Koran, by analyzing the content of the (6236 aya),And theelicitation of services provided to the unityhandledfrom the second source (the Sunnah), and Islamicheritage, the studyused the followingtools: content analysisform, interview, documents and records To reach a set of results:
- The content of the professional practice of social service under the IslamicregimeItscharacteristics and sources thatholds certain privacymake the content of the service provided to the unityhandled more effective thanothers.

Professional Practice of Social Service in the content of religioustexts (the Koran, the Sunnah) and the IslamicheritageIt came the quality of services wasbuilt on a Private perceptions For the unityhandled Characterized by comprehensive, realistic and balance.

The Effectiveness of the professional practice of social service under the Islamicregime in the familyfield as one of the most important practice areas at all represented in the quality and uniqueness of the services provided for this unit (family) Under this system, which came evenbeforeits inception.

Throughthisstudy, we found that there is a perception of the professional practice of social service under the Islamic system linking faith and vision and the construction intellectual To the process of professional practice of social service.



# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحت     | رقمها | الآية                                                                          | الرقم |
|------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|-------|
|            | •     | سورة البقرة                                                                    |       |
| 134        | 21    | إِيَّا أَيُّا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ۖ               | 01    |
| 158/129/67 | 30    | وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِمِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ             | 02    |
| 129        | 34    | وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتْمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ                 | 03    |
| 181        | 64    | فَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ | 04    |
| 223        | 83    | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ | 05    |
| 291        | 138   | و صِبْغَةَ ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْغَةً ۖ                   | 06    |
| 98         | 143   | ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَآءَ             | 07    |
| 183        | 150   | ﴿ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِي                                              | 08    |
| 144/97     | 153   | إِيَّاَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ " | 09    |
| 186        | 155   | وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ                         | 10    |
| 186/181    | 156   | وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَسَِتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا لِلَّهِ              | 11    |
| 186/181    | 157   | ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ۖ                | 12    |
| 175        | 164   | ﴿ إِنَّ فِي خُلْقِ ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَنفِ ٱلَّيْلِ             | 13    |
| 211/104    | 185   | يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ                | 14    |
| 243        | 187   | الله الله الله الله الله الله الله الله                                        | 15    |
| 211        | 197   | ﴿ ٱلْحَبُّ أَشْهُرٌ مَّعَلُومَكَ ۚ فَمَن فَرَضَ فِيهِر ۗ                       | 16    |
| 159        | 207   | وَمِرَ. ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ                     | 17    |
| 23         | 208   | إِيَّا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَّةً         | 18    |
| 259/199    | 215   | ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ۖ قُلُ مَاۤ أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرٍ          | 19    |

| 85          | 216     | ﴿ وَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ وَعَسَىٰٓ                         | 20 |
|-------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 120         | 220     | إِنْ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنهَىٰ ۖ قُلْ إِصْلَاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ ۖ                      | 21 |
| 253/244     | 228     | ﴿وَلَمْنٌ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ وَلِلرِّجَالِ                           | 22 |
| 262/248     | 233     | إِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا                                | 23 |
| 224         | 245     | و مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ                              | 24 |
| 233         | 251     | و وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ                            | 25 |
| 224/25      | 265     | ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُّوالَهُمُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ                    | 26 |
| 164         | 273     | و لِلْفُقْرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا                                  | 27 |
| 131         | 278     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ﴾ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا يَقِىَ مِنَ ٱلرِّبَوْاْ | 28 |
| 163         | 281     | ﴿ وَٱنَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ۗ                                       | 29 |
| 202         | 283-282 | إِيَّاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰٓ أَجَلٍ                 | 30 |
| 167         | 286     | ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا             | 31 |
|             |         | سورة آل عمران                                                                                 |    |
| 160         | 15      | و قُلْ أَوُّنَتِثُكُر بِخَيْرٍ مِّن ذَالِكُمْ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ                           | 32 |
| 23/20       | 19      | ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ۗ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ                       | 33 |
| 163         | 30      | ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّخْضَراً                             | 34 |
| 128         | 31      | ﴿ قُلَّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبُّكُمُ ٱللَّهُ ۗ                 | 35 |
| 23/20       | 85      | و وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ                             | 36 |
| 205         | 102     | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ـ                       | 37 |
| 133         | 103     | ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ مِحَبِّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ۚ                              | 38 |
| 280/231/209 | 104     | و وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ           | 39 |
| 230/130/87  | 110     | ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ                      | 40 |
| /240/       |         |                                                                                               |    |

| 231                 | 114-113 | المَّدُّ مَنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةٌ قَآيِمَةٌ يَتْلُونَ                                                     | 41         |
|---------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 281/191/163         | 133     | وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا                                              | 42         |
| 281                 | 134     | ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ                                  | 43         |
| 163                 | 136-135 | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ                                    | 44         |
| 176                 | 190     | إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ                                                | 45         |
| 177-176             | 191     | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                         | 46         |
| 245                 | 195     | إِفَا سَتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَنمِلٍ مِّنكُم مَن اللَّهُمْ اللَّهِ اللَّهُمْ الله | 47         |
| 144                 | 200     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصِّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ                                       | 48         |
| ,,                  |         | سورة النساء                                                                                                     |            |
| 241/227             | 1       | إِيَّا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُر مِّن نَّفْسٍ                                     | 49         |
| 201                 | 5       | ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَآءَ أُمُّو ٰلَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا                             | 50         |
| 201/121             | 6       | ﴿ وَٱبْتَلُواْ ٱلۡيَتَنَمَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنَّ ءَانَسْتُم                              | 51         |
| 253                 | 12      | إِنْ اللَّهُ مَا تَرَكْتُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدٌّ                                                     | 52         |
| 254                 | 19      | اللهُ عَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعَرُوفِ                                                                              | 53         |
| 181                 | 19      | و فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَتَجَعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا                                             | 54         |
| 241                 | 21      | 🚓 وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَنقًا غَلِيظًا 🚭 🐞                                                                     | 55         |
| 156/104             | 28      | إِيْرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَنِّفِفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَنُ ضَعِيفًا ٢                                      | 56         |
| 245                 | 32      | إِلَّهِ جَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُواْ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ                                                | 57         |
| /151/214/199        | 34      | إِلَّهِ جَالُ قَوَّا مُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ                                    | 58         |
| 283/252             |         |                                                                                                                 |            |
| 254/151/136         | 35      | وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ                                         | 59         |
| /256/253/223<br>258 | 36      | ﴿ وَآعْبُدُواْ ٱللَّهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيًّا وَبِٱلْوَالِدَيْنِ                                       | 60         |
|                     | 70      | ﴿ ذَالِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ عَلِيمًا ۞ ﴿                                              | <i>C</i> 1 |
| 181                 | 10      | و اللَّكُ الفضل مِنَ اللهِ وهي بِاللهِ عليما سي اللهِ اللهِ عليما اللهِ عليما اللهُ اللهُ عليما الله            | 61         |

| 84                                 | 80    | هُمْن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 62 |
|------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 218                                | 86    | وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 63 |
| 210                                | 103   | إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنبًا مَّوْقُوتًا 🚭 🐞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 64 |
| 114                                | 114   | ﴿ * لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجْوَلُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 65 |
| 228/134                            | 135   | ﴿ * يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 66 |
|                                    |       | سورة المائدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| /133/114/112/31<br>272/229/223/212 | 2     | سورة المائدة البِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ وَلا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 67 |
| 91/23/20                           | 3     | إِنَّ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 68 |
| 174                                | 6     | إِيَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَٱغْسِلُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 69 |
| 228                                | 8     | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 70 |
| 161                                | 30    | فَطَوَّعَتْ لَهُ، نَفْسُهُ، قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ، فَأَصْبَحَ مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 71 |
| 172/77                             | 32    | مِنْ أُجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 72 |
| 291                                | 50    | ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَّمًا لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 73 |
| 181                                | 54    | إلكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۚ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 74 |
| 99                                 | 77    | وقُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَنبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرُ ٱلْحَقِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 75 |
| 232                                | 81-78 | ولُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِتَ إِسْرَآءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 76 |
| 178/131                            | 90    | إِيَّالَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 77 |
|                                    |       | سورة الأنعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| 157                                | 18-12 | و قُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ قُل لِللَّهِ ۚ كَتَبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 78 |
| 292/91                             | 38    | ﴿ وَمَا مِن دَآبَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَتِيرٍ يَطِيرُ يَجِنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 79 |
| 103                                | 57    | الله الله المُحتنب مِن شَيْءٍ أَثُمَّ إِلَىٰ رَبِّمْ مُحْشَرُونَ الله الله الله المُحتَنب الله الله المُحتنب | 80 |
| 267                                | 90    | ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۗ فَبِهُدَنهُمُ ٱقْتَدِه ۗ قُل لَّا أَسْعَلُكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 81 |
| 245/93                             | 98    | و وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسٍ وَ حِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 82 |
|                                    |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |

| 93                                     | 103-95  | <ul> <li>إِنَّ ٱللَّهُ فَالِقُ ٱلْحُبِّ وَٱلنَّوَى اللَّهُ عَلِيمً الْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ</li> </ul> | 83  |
|----------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 20                                     | 125     | وَ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَمِ                                 | 84  |
| 114                                    | 151     | ﴿ ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ ﴾                                        | 85  |
| 168-89                                 | 164-161 | و قُل إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينًا قِيَمًا                              | 86  |
|                                        |         | سورة الأعراف                                                                                           |     |
| 237/228                                | 29      | وقُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ                                               | 87  |
| 263                                    | 31      | الله عَنبَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ                               | 88  |
| 101                                    | 32      | و قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ ـ وَٱلطَّيِّبَاتِ                    | 89  |
| 230/96                                 | 157     | الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيُّ ٱلْأُتِي ٱللَّتِي الَّذِي يَجَدُونَهُ                     | 90  |
| 220                                    | 158     | و قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي                        | 91  |
| 241                                    | 189     | و هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا                                       | 92  |
| 227/217/165                            | 199     | ﴿خُدِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرٌ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنَهِلِينَ ﷺ                                  | 93  |
| 191                                    | 200     | إِوَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَينِ نَزْعٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ                           | 94  |
|                                        |         | سورة الأنفال                                                                                           |     |
| 199                                    | 28      | وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَأُولَكُمْ فِتَّنَةٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ                               | 95  |
| 229                                    | 60      | ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ                           | 96  |
| 156                                    | 66      | ﴿ ٱلْكَانَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا ۚ فَإِن                              | 97  |
|                                        |         | سورة التوبـــــ                                                                                        |     |
| 184                                    | 40      | ﴿ إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                        | 98  |
| 185/29                                 | 51      | وَ قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَنِنَا ۗ                              | 99  |
| 120                                    | 60      | الله السَّدَقَتُ لِلَّهُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنمِلِينَ عَلَيَّا                               | 100 |
| /125/112/26<br>/220/212/134<br>273/226 | 71      | وَاللَّمُوَّمِنُونَ وَاللَّمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ مِنَّامُرُونَ                      | 101 |
| 120                                    | 60      | و الله الله الله الله الله الله الله الل                                                               | 100 |

| 194         | 79      | ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ                              | 102 |
|-------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 199         | 103     | ﴿ خُذْ مِنْ أُمْوَا هِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ                  | 103 |
| 231         | 112-111 | و الله الله الله الله الله الله الله الل                                                     | 104 |
| 142         | 119     | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ            | 105 |
| 146         | 128     | إِلَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ                                | 106 |
|             |         | سورة يونس                                                                                    |     |
| 111/83      | 57      | إِيَّا أَيُّا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ                 | 107 |
|             |         | سورة يوسف                                                                                    |     |
| 162         | 18-16   | وَجَآءُوٓ أَبَاهُمْ عِشَآءً يَبْكُونَ ﴾ قَالُواْ يَتَأْبَانَآ إِنَّا ذَهَبْنَا               | 108 |
| 162         | 32      | وقَالَتْ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَدتُّهُۥ عَن                   | 109 |
| 160         | 53      | و وَمَآ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوٓءِ إِلَّا مَا             | 110 |
| 166         | 76      | ا نَرْفَعُ دَرَجَنتٍ مَّن نَّشَآءُ ۗ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴿                     | 111 |
| 187         | 87      | اللهِ وَلَا تَايَّغُسُواْ مِن رَّوْحِ ٱللهِ ۖ إِنَّهُ لَا يَايَّغُسُ مِن رَّوْحِ ٱللهِ       | 112 |
|             |         | سورة الرعد                                                                                   |     |
| 84          | 2       | اللهُ ٱلَّذِي رَفَعَ ٱلسَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا أَثُمَّ ٱسْتَوَىٰ             | 113 |
| 94          | 3       | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا ۗ                    | 114 |
| 176/94      | 4       | ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ                 | 115 |
| /124/72/27  | 11      | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ "            | 116 |
| 136         |         |                                                                                              |     |
| 248         | 21      | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِۦٓ أَن يُوصَلَ وَسَخَّشَوْنَ رَبُّمْ ﴾        | 117 |
| /159/112/83 | 28      | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِ إِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ | 118 |
| 187         |         |                                                                                              |     |
| سورة الحجر  |         |                                                                                              |     |
| 91          | 9       | ﴿ إِنَّا خَمْنُ تَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَ خَنَفِظُونَ ۞                        | 119 |
|             |         |                                                                                              |     |

| 215          | 93-92 | ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 120 |
|--------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 148          | 99    | ﴿ وَٱعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينُ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 121 |
|              |       | سورة النحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 147          | 23    | ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۚ إِنَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 122 |
| 116/86/84    | 44    | اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا | 123 |
| /85/83/13/2  | 89    | الْكِتُ اللَّهُ الْكِتَابُ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 124 |
| 113/110/91   |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 228/114      | 90    | إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 125 |
| 144          | 96    | اللَّذِينَ صَبَرُوٓا أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 126 |
| 160          | 97    | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ۖ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 127 |
| 163          | 111   | ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تِجُكِدِلُ عَن نَّفْسِهَا وَتُوَفَّىٰ كُلُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 128 |
| 268          | 125   | و أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 129 |
|              |       | سورة الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| 130          | 9     | إِنَّ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 130 |
| 91           | 12    | وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَتَيْنِ فَمَحَوْنَآ ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَآ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 131 |
| 258/257/254  | 23    | ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 132 |
| 259/257/254  | 24    | ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 133 |
| 200          | 27-26 | وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ، وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 134 |
| 200          | 29    | وَلَا تَجَّعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 135 |
| 77           | 31    | وَلَا تَقْتُلُوٓا أُوۡلَلدَكُمْ خَشۡيَةَ إِمۡلَتِي ۗ غُنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُر ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 136 |
| 119/117/78/3 | 70    | ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 137 |
| 171/157/123/ |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 111/83       | 82    | وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 138 |
| 130          | 88    | و قُل لَّإِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 139 |

| • ./ <b>&gt;</b> 1 ** |       |                                                                                         |     |
|-----------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| سورة الكهف            |       |                                                                                         |     |
| 80                    | 46    | و المالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ                     | 140 |
| 141                   | 110   | و فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا              | 141 |
|                       |       | سورة طه                                                                                 |     |
| 162                   | 96-95 | وقَالَ فَمَا خَطَّبُكَ يَسَمِرِيُّ ۞ قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ                          | 142 |
| 264                   | 132   | وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرْ عَلَيْهَا ۖ لَا نَسْعَلُكَ رِزْقًا ۖ خَّنُ  | 143 |
|                       |       | سورة الأنبياء                                                                           |     |
| 216                   | 92    | ﴿ إِنَّ هَنذِهِ ۚ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَناْ رَبُّكُمْ فَٱعْبُدُونِ          | 144 |
|                       |       | سورة الحج                                                                               |     |
| 227                   | 5     | إِيَّا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَّنكُم    | 145 |
| 97                    | 28    | ﴿ لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ فِي ٓ أَيَّامٍ             | 146 |
| 234                   | 40    | إلى وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّمُدِّمَتْ صَوَامِعُ         | 147 |
| 231                   | 41    | ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ       | 148 |
| 95                    | 66-65 | وَ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلَّكَ تَجَّرِى فِي | 149 |
| 115                   | 77    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ                 | 150 |
| 96                    | 78    | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ۚ                                    | 151 |
|                       |       | سورة المؤمنون                                                                           |     |
| 95                    | 14-12 | و وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَىنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ اللهِ مَّن عَلَيْهُ            | 152 |
| 94                    | 19-17 | وَ لَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ             | 153 |
| 216                   | 52    | ﴿ وَإِنَّ هَنذِهِ - أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَ حِدَةً وَأَنا ۚ رَبُّكُمْ فَٱتَّقُونِ ٢ ﴿    | 154 |
| 176                   | 80    | و وَهُوَ ٱلَّذِي يُحْيِ وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَفُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ                | 155 |
| 71                    | 115   | ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ    | 156 |
| سورة النور            |       |                                                                                         |     |
| 195                   | 4     | و وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ      | 157 |

| 196                   | 15      | إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُرْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم    | 158 |
|-----------------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 196                   | 17      | يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِمِ أَبَدًا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾       | 159 |
| 194                   | 24-23   | إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنِتِ ٱلْغَنفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ                   | 160 |
| 211                   | 28-27   | إِيَّالَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ        | 161 |
| 197                   | 30      | ﴿ قُلُ لِلَّمُوۡمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمۡ وَتَحۡفَظُوا ۚ                  | 162 |
| 218/197               | 31      | ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَّنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَتَحَفَّظُنَ                | 163 |
| 237                   | 38-36   | ﴿ فِي بُنُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِّكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ لِيُسَبِّحُ     | 164 |
| 73                    | 51      | ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ     | 165 |
| 224                   | 56      | وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ  | 166 |
| 211                   | 59-58   | إِيَّا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ            | 167 |
| 26                    | 62      | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا         | 168 |
|                       |         | سورة الفرقان                                                                         |     |
| 266                   | 29-28   | ﴿ يَنوَيْلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أُتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ لَّقَدْ أَضَلَّنِي      | 169 |
| 94                    | 49-45   | و أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ، سَاكِنًا | 170 |
| 169                   | 74-63   | وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِيرَ كَيْمُشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا          | 171 |
|                       |         | سورة الشعراء                                                                         |     |
| 180                   | 81-78   | ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ۞ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي                    | 172 |
| 65                    | 195-192 | ﴿ وَإِنَّهُۥ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينِ        | 173 |
|                       |         | سورة القصص                                                                           |     |
| 133                   | 35      | ﴿ قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ                                                 | 174 |
| 177/161               | 50      | ﴿ فَإِنْ لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَآعَلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۗ   | 175 |
| 144                   | 54      | ﴿ أُولَٰتَهِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ ِ     | 176 |
| /101/99/9/<br>286/127 | 77      | ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَنسَ                | 177 |

| 181          | 78            | و قَالَ إِنَّمَآ أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِندِيٓ "                                   | 178 |  |
|--------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
|              | سورة العنكبوت |                                                                                       |     |  |
| 185          | 2             | و أُحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ     | 179 |  |
| 258/256      | 8             | وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا ۗ وَإِن جَنهَدَاكَ لِتُشْرِكَ          | 180 |  |
|              |               | سورة الروم                                                                            |     |  |
| 176          | 20            | وَمِنْ ءَايَىٰتِهِۦٓ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ            | 181 |  |
| /241/176/113 | 21            | ﴿ وَمِنْ ءَايَىٰتِهِۦٓ أَنْ خَلَقَ لَكُر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوٓاْ | 182 |  |
| 247/244      |               |                                                                                       |     |  |
| 176/166      | 22            | وَمِنْ ءَايَنتِهِ عَلْقُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفُ                         | 183 |  |
| 176          | 23            | وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَآؤُكُم مِّن             | 184 |  |
| 176          | 24            | وَمِنْ ءَاينتِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبُرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ               | 185 |  |
|              |               | سورة لقمان                                                                            |     |  |
| 268/264      | 13            | وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِآبْنِهِ، وَهُو يَعِظُهُ لِيَنبُنَى لَا تُشْرِكُ بِٱللَّهِ     | 186 |  |
| 257/256      | 14            | و و و ص ينا ٱلإِنسان بوالديه حَمَلته أُمُّهُ، وهنا على وهن                            | 187 |  |
| 258/257/256  | 15            | وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ                          | 188 |  |
| 158          | 20            | ﴿ أَلَمْ تَرَوَّا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَنوَاتِ وَمَا فِي        | 189 |  |
|              |               | سورة السجدة                                                                           |     |  |
| 158          | 9-7           | وَ ٱلَّذِي ٓ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ۗ وَبَدَأً خَلِّقَ ٱلْإِنسَنِ مِن         | 190 |  |
| 145          | 24            | وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ۗ وَكَانُواْ     | 191 |  |
|              |               | سورة الأحزاب                                                                          |     |  |
| 267/139      | 21            | إِلَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ             | 192 |  |
| 143          | 23            | إِمِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ              | 193 |  |
| 183          | 37            | وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلهُ                                    | 194 |  |
| 195          | 58            | وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرٍ مَا                     | 195 |  |

| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |           |                                                                                         |     |  |
|---------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
| 26                                    | 18        | وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَك من الله                                           | 196 |  |
| 95                                    | 28-27     | و أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ - ثَمَرَتٍ | 197 |  |
| 272/112                               | 30-29     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَنِ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ        | 198 |  |
|                                       |           | سورة يس                                                                                 |     |  |
| 157                                   | 82        | إِنَّمَآ أَمْرُهُۥ ٓ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ٢٠ ﴿         | 199 |  |
|                                       |           | سورة الصافات                                                                            |     |  |
| 132                                   | 24        | ﴿ وَقِفُوهُمْ ۖ إِنَّهُم مَّسْفُولُونَ ﴾                                                | 200 |  |
|                                       |           | سورة ص                                                                                  |     |  |
| 161                                   | 26        | إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَٱحْكُم بَيْنَ                               | 201 |  |
| 156/78                                | 72/71     | ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴿ فَإِذَا        | 202 |  |
|                                       | 74/73     |                                                                                         |     |  |
|                                       |           | سورة الزمر                                                                              |     |  |
| 141                                   | 3         | ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْحَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن ٓ                     | 203 |  |
| 178                                   | 09        | 🚓 قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا َ 🐞                         | 204 |  |
| 144                                   | 10        | و قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ        | 205 |  |
| 163                                   | 13        | وقُلُ إِنَّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ٢                      | 206 |  |
| 20                                    | 22        | ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن               | 207 |  |
| 186/180                               | 53        | و قُلْ يَعِبَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ               | 208 |  |
|                                       | سورة غافر |                                                                                         |     |  |
| 291/148                               | 19        | ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصُّدُورُ ۞ ﴾                           | 209 |  |
| سورة الشورى                           |           |                                                                                         |     |  |
| 54                                    | 30        | و وَمَآ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرٌ وَيَعْفُواْ             | 210 |  |
| 133                                   | 38        | 嚢 وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ 🐑                                                     | 211 |  |

| 227           | 40    | فَمَنْ عَفَا وَأُصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ لَا شُحِبُّ                | 212 |
|---------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 90            | 53-52 | وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِي           | 213 |
|               |       | سورة الزخرف                                                                           |     |
| 166           | 32    | وَأَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ۚ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ     | 214 |
|               |       | سورة الدخان                                                                           |     |
| 71            | 39-38 | ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَىعِيدِ َ              | 215 |
|               |       | سورة الجاثيت                                                                          |     |
| 176           | 13    | و وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ حَمِيعًا مِّنْهُ          | 216 |
| 161           | 23    | ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىٰهَهُ مُ هَوَىٰهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ | 217 |
|               |       | سورة محمد                                                                             |     |
| 143           | 21    | إِ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللَّهَ      | 218 |
| 185           | 31    | ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَٱلصَّبِرِينَ            | 219 |
|               |       | سورة الحجرات                                                                          |     |
| 226/213/133   | 10    | إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُرْ "                  | 220 |
| 194/172/78    | 11    | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن          | 221 |
| 196           | 12    | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ  | 222 |
| 227/123       | 13    | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ       | 223 |
| 23            | 14    | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ    | 224 |
|               |       | سورة ق                                                                                |     |
| 94            | 11-6  | إِ أَفَلَمْ يَنظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا   | 225 |
| 195           | 18-17 | إِذْ يَتَلَقَّى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ           | 226 |
| سورة الذاريات |       |                                                                                       |     |
| 129           | 21    | ﴿ وَفِي أَنفُسِكُم ۗ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾                                          | 227 |
| 216/90        | 56    | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْحِئَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞                            | 228 |
|               |       |                                                                                       |     |

| 90      | 57   | إِمَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ٢                        | 229 |
|---------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 90      | 58   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾                              | 230 |
|         |      | سورة الطور                                                                                |     |
| 26      | 21   | 🚓 كُلُّ ٱمْرِي ِ عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ 🕲 🐞                                                 | 231 |
|         |      | سورة الرحمن                                                                               |     |
| 30      | 9    | وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْرَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُواْ ٱلْمِيزَانَ ٢                        | 232 |
|         |      | سورة الحديد                                                                               |     |
| 198     | 07   | وَ اَمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ        | 233 |
| 162     | 21   | ﴿ سَابِقُوٓاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ              | 234 |
| 134/71  | 25   | إِلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَنبَ            | 235 |
|         |      | سورة المجادلت                                                                             |     |
| 188     | 10   | ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْزُنَ ٱلَّذِينَ                              | 236 |
| 178     | 11   | 🚓 يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ 🐞                    | 237 |
|         | •    | سورة الحشر                                                                                |     |
| 86/84   | 7    | إِوَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ                | 238 |
| 205/133 | 9    | وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ مُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ      | 239 |
|         |      | سورة الممتحنة                                                                             |     |
| 267     | 4    | و قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُرَ             | 240 |
|         |      | سورة الصف                                                                                 |     |
| 142     | 3-2  | إِيَّالَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ                     | 241 |
| 21      | 7    | وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَىٰ إِلَى           | 242 |
|         |      | سورة الجمعت                                                                               |     |
| 200/99  | 10-9 | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ      | 243 |
| 132/81  | 11   | ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِحِنَرَةً أَوْ لَهُوا آنفَضُّواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَآبِمًا ۚ قُلْ | 244 |
|         |      |                                                                                           |     |

|         |          | <br>سورة المنافقون                                                                   |     |
|---------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|         | <u> </u> |                                                                                      |     |
| 132/81  | 9        | إِيَّا أَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُلْهِكُرُ أُمْوَ لُكُمْ وَلَا أُولَندُكُمْ    | 245 |
|         |          | سورة التغابن                                                                         |     |
| 199     | 16-15    | ﴿ إِنَّمَآ أَمُوالُكُمْ وَأُولَندُكُرْ فِتْنَةٌ ۚ وَٱللَّهُ عِندَهُۥٓ أَجْرٌ عَظِيمٌ | 246 |
| 115     | 17       | ﴿ إِن تُقْرِضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ        | 247 |
|         |          | سورة الطلاق                                                                          |     |
| 253/252 | 6        | الشِّكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَآرُوهُنَّ             | 248 |
| 262     | 7        | إِلْيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۖ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، فَلْيُنفِقْ   | 249 |
|         |          | سورة التحريم                                                                         |     |
| 261     | 6        | إِيَّا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَاْ أَنفُسَكُرْ وَأُهْلِيكُرْ نَارًا           | 250 |
|         |          | سورة الملك                                                                           |     |
| 185     | 2        | ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُرْ أَحْسَنُ عَمَلًا    | 251 |
| 177     | 10       | ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبُ ٱلسَّعِيرِ ﴿ | 252 |
|         |          | سورة القلم                                                                           |     |
| 139/130 | 4        | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞                                                | 253 |
|         |          | سورة المعارج                                                                         |     |
| 224/199 | 25-24    | ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أُمْوَا هِمْ حَقُّ مَّعْلُومٌ ﴾ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾       | 254 |
|         |          | سورة القيامة                                                                         |     |
| 162     | 2-1      | ﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ ۞ وَلَا أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ ﴾ | 255 |
|         |          | سورة النازعات                                                                        |     |
| 161     | 41-40    | وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ                 | 256 |
|         |          | سورة التكوير                                                                         |     |
|         | 9-8      | ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُرِدَةُ سُبِلَتْ ۞ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ۞ ﴾                     | 257 |
| 77      |          |                                                                                      |     |

|            |       | سورة المطففين                                                                   |     |
|------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 131        | 5-1   | وَيْلٌ لِّلْمُطَفِّفِينَ ٢ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْتَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ           | 258 |
| 213/133    | 26    | ﴿ حِتَنهُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَافِسُونَ ٢            | 259 |
|            |       | سورة الفجر                                                                      |     |
| 159        | 30-27 | إِيَّا لَيَّهُ النَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ﴿ آرْجِعِيٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً  | 260 |
|            |       | سورة الضحى                                                                      |     |
| 120        | 9     | ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقُهُرُ ۞ ﴾                                        | 261 |
|            |       | سورة التين                                                                      |     |
| 129        | 4     | ولَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أُحْسَنِ تَقْوِيمٍ ٢                          | 262 |
|            |       | سورة العلق                                                                      |     |
| 263/178/79 | 5-1   | ﴿ ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ        | 263 |
|            |       | سورة البينت                                                                     |     |
| 141        | 05    | وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ | 264 |
| 160        | 8-7   | إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُوْلَتَيِكَ هُرَّ خَيْرُ  | 265 |
|            |       | سورة الهمزة                                                                     |     |
| 194        | 1     | ﴿ وَيْلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ ۞                                          | 266 |
|            |       | سورة قريش                                                                       |     |
| 229        | 4     | ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ۞                  | 267 |
|            |       | سورة الإخلاص                                                                    |     |
| 129        | 1     | و قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞                                                    | 268 |

# فهرس الأحاديث

| الصفحت  | راوي الحديث       | أول الحديث                                                  | الرقم |
|---------|-------------------|-------------------------------------------------------------|-------|
| 232     | أبو سعيد الندري   | ﴿ إِيَّاكُم والجلوس فيي الطرقات ﴾                           | 01    |
| 225/125 | عبد الله بن عمر   | ﴿ أَلَا كُلْكُو رَائِي وَكُلْكُو مُسْؤُولُ ﴾                | 02    |
| 187     | أبو موسى          | ﴿ اللمم إنَّا نجعلك فيي نحورهم ﴾                            | 03    |
|         | الأشعري           |                                                             |       |
| 233     | عبد الله بن مسعود | ﴿ إِنَّ أُوَّلِ مَا حَمْلُ النَّهُ صَ عُلَى بَنِي           | 04    |
|         |                   | 4                                                           |       |
| 232     | أبو سعيد الندري   | ﴿ إِنَّ الله ليسأل العبد يوم القيامة ﴾                      | 05    |
| 156     | أبو ذر الغهاري    | ﴿ إِنَّ الله محز وجل يبسط يده بالليل ﴾                      | 06    |
| 146     | عبد الله بن مغهل  | ﴿ إِنَّ الله رِفِيق يحبُّ الرَّفِق ويعطيي                   | 07    |
|         |                   | 4                                                           |       |
| 174     | أنس بن مالك       | ﴿ إِنَّ الله تعالى ليرضى عن العبد                           | 08    |
|         |                   | 4                                                           |       |
| 194     | أبو بكرة          | ﴿ إِنَّ حماءكم وأموالكم                                     | 09    |
|         |                   | وأعراضكو ﴾                                                  |       |
| 207     | ابن عباس          | ﴿ إِنَّكَ سَتَأْتِينَ قُومًا أَمُلَ كَتَابِهِ ﴾             | 10    |
| 140     | <u> م</u> شزاد    | ﴿ إِنَّ المؤمن ليدرك بحسن خلقه ﴾                            | 11    |
| 261     | أبو الدرداء       | ﴿ إِنَّكُم تَدْعُونَ يُومُ الْقِيَامَةُ ﴾                   | 12    |
| 257     | أبو مريرة         | ﴿ أَنَّ النبيي حلى الله عليه وسلم رأى                       | 13    |
|         |                   | ﴿ ملا معم للبي                                              |       |
| 245/99  | أنس بن مالك       | ﴿أَنَّ نَفِرا مِن أَحِدَابِ النَّبِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ | 14    |
|         |                   | وسلو سألوا                                                  |       |
| 195     | بلال بن المعاريث  | ﴿ إِنَّ الرجل ليبَكَّلُه بِالكَلَّمة من ﴾                   | 15    |
| 262     | عبد الله بين عمر  | ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ حَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ        | 16    |
|         |                   | الله علم الله الله الله الله الله الله الله ال              |       |
| 192     | عروة بن معمد      | ﴿ إِنَّ الغضب من الشيطان و إنَّ ﴾                           | 17    |

| 191         | سلیمان بن صرح            | ﴿ استبع ربان عند النبيي حلى الله                          | 18 |
|-------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------|----|
|             |                          | غليه وسلم ونحن 🛊                                          |    |
| 78          | المعرور بن سويد          | ﴿ أَعْيِرتِه بأَمِه ؟إِنَّكَ أَمِرونِ ﴾                   | 19 |
| 257         | عبد الله بن عمرو         | ﴿ أَفْدِلُ رَجِلُ إِلَى نَبِي اللهِ حَلَى اللهِ عَلَيْهِ  | 20 |
|             |                          | وسلم فقال أبايعك ﴾                                        |    |
| 226         | <b>جابر بن ممبد</b> الله | ﴿ اَفْتِبَلَ عُلَامَانِ عُلَامِ مِن المَمَاجِرِينِ        | 21 |
|             |                          | Ą                                                         |    |
| 190         | جابر بن ممبد الله        | ﴿ إِذَا هُمَّ أَحِدِكُمُ بِالْأَمِرِ، فِلْيِرِ كُعِ ﴾     | 22 |
| 259         | أبو مريرة                | ﴿ إِذَا مَارِتُ الْإِنْسَانِ انْقِطْعُ عُمَامُ إِلَّا     | 23 |
|             |                          | •                                                         |    |
| 187         | عبد الله بن عمر          | ﴿ إِذَا خَفِيتُ سَلَطَانِا أَوْ غَيْرُهُ فِقُلَ الْأَ     | 24 |
|             |                          | <b>4</b>                                                  |    |
| 192         | أبو در الغهاري           | ﴿ إذا لمخب أحدكم وهو قائه ﴾                               | 25 |
| 22          | عمر بن النطاب            | ﴿بينما نعن عند رسول الله حلى الله عليه                    | 26 |
|             |                          | وسلو خات يوم                                              |    |
| 257         | أبو مريرة                | ﴿ جاء رجل إلى رسول الله حلى الله عليه                     | 27 |
|             |                          | وسلم فغال يا 🋊                                            |    |
| 142         | هلد نب نسعاا             | ﴿ حَجُ مَا يَرْيَبُكُ إِلَى مَالًا يَرْيَبُكُ ﴾           | 28 |
| 192         | ämile                    | ﴿ حَمْلُ النَّبِي طَلَّى الله عَلَيْهُ وَسُلُّمُ وَأَمَّا | 29 |
|             |                          | ﴿هبضلا                                                    |    |
| 102         | عبد الله بن عمرو         | ودخل عُلِينَ رسول الله صلى الله عليه وسلم                 | 30 |
|             |                          | فقال:ألم أخبر ﴾                                           |    |
| 147         | أبو مريرة                | ﴿ وِمَا تَوَاضِعِ أَمِدَ شَالًا وَفِعُمُ اللَّهُ ﴾        | 31 |
| 249/246     | عبد الله بن عمر          | ﴿ يامعشر الشباب من استطاع ﴾                               | 32 |
| 220         | <u>ä</u> شۂاد            | إياغائشة لولا قومك حديث عمدهم                             | 33 |
|             |                          | •                                                         |    |
| 185/182/130 | ابن عباس                 | ا لخفع احتالماك كلمائد لينا علالي                         | 34 |
|             |                          | é                                                         |    |
|             |                          | 1                                                         |    |

| 174     | عمر بن أبي سلمة  | ﴿ يَا عَلَامُ سَمِي اللهِ تَعَالَى، وَكُلَّ       | 35 |
|---------|------------------|---------------------------------------------------|----|
| 104     | أنس بن مالك      | ﴿ يسروا ولا تعسروا وسكنوا ﴾                       | 36 |
| 186     | أبو أمامة        | ﴿ يَقُولُ اللهِ سَبِعَانِهِ ؛ أَدِنُ آخِهِ إِن ﴾  | 37 |
| 186     | أبو مريرة        | ﴿ يقول الله تعالى:أنا عند ظن ﴾                    | 38 |
| 120/116 | سمل بن سعد       | ﴿ كَافِلَ البِتِيمِ لَهُ أُولِغِيرِهُ أَبَا وَهُو | 39 |
|         |                  | 4                                                 |    |
| 116     | جابر بن عبد الله | ﴿ كُلُّ معروف حدقة ﴾                              | 40 |
| 273/98  | أبو مريرة        | ﴿ كُلُّ سُلامِي مِن النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةً    | 41 |
|         |                  | Ŕ                                                 |    |
| 213     | أنس بن مالك      | ﴿ لا يؤمن أحدكم حتى يعب لأخيه                     | 42 |
|         |                  | <b>∉</b> …l <b>△</b>                              |    |
| 194/31  | أبو مريرة        | ﴿ لا تحاسدوا ولا تناجشوا ولا ﴾                    | 43 |
| 266     | أبو سعيد الندري  | ﴿ لا تصاحب إلَّا مؤمنا ولا يأكل ﴾                 | 44 |
| 191     | أبو مريرة        | ﴿ ليس الشديد بالصُّرعَة إنَّما ﴾                  | 45 |
| 196     | أنس بن مالك      | ﴿ لَمَّا عَرِج بِينِي مَرِرتِ بِقُومِ لَمُمَّ ﴾   | 46 |
| 126     | النعمان بن بشير  | ﴿ المؤمنون كرجل واحد، إن ﴾                        | 47 |
| 186     | أبو مريرة        | ﴿ المؤمن القوي خير وأحبة إلى ﴾                    | 48 |
| 75      | أبو موسى         | ﴿ المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد                      | 49 |
|         | الأشعريي         |                                                   |    |
| 200     | المقداء بن معد   | ﴿ مَا أَكُلُ أَمِدَ طَعَامًا خَيْرًا مِنْ أَنْ    | 50 |
|         | 1                | 4                                                 |    |
| 145     | سعد بن مالك      | ﴿ ما یکن عندی من خیر فلن ﴾                        | 51 |
| 125     | معقل بن یسار     | ﴿ ما من عبد يسترعيه الله رعية                     | 52 |
| 264     | أبو مريرة        | ﴿ مامن رجل يسلك طريةا يطلب ﴾                      | 53 |
| 140     | أبو الدرداء      | ﴿ ما من شيىء أَثْمَل فيي الميزان ﴾                | 54 |
| 188     | أبو موسى         | ﴿ من أحابه هم أو حزن هليدنج ﴾                     | 55 |
|         | الأشعربي         |                                                   |    |

|             | 1                 |                                                         | 1  |
|-------------|-------------------|---------------------------------------------------------|----|
| 218         | أبو شريع الكعيبي  | ﴿ مِن كَانِ يؤمنِ بِاللهِ وِالْيُومِ الْآخِرِ           | 56 |
|             |                   | <b>A</b>                                                |    |
| 191         | معاذ بن أنس       | ﴿ من كظم غيظا ومو قادر غلى                              | 57 |
| 232         | أبو سعيد الندري   | ﴿ من رأى منكم منكرا فليغيره ﴾                           | 58 |
| 31          | أبو مريرة         | ﴿ المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا                        | 59 |
| 273/226/223 | عبد الله بن عمر   | ﴿ المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا                        | 60 |
| 126/32      | النعمان بن بشير   | ﴿ المسلمون كرجل واحد إن ﴾                               | 61 |
| 133/126/32  | النعمان بن بشير   | ﴿ مثل المؤمنين في تواحمو ﴾                              | 62 |
| 273/212/    |                   | ,                                                       |    |
| 256         | عبد الله بن مسعود | ﴿ سألت النبي حلى الله عليه وسلم                         | 63 |
|             |                   | ا أي العمل أحبمُ ﴾                                      |    |
| 119/116     | أبو مريرة         | ﴿ الساغيي على الأرملة والمسكين ﴾                        | 64 |
| 181/146/29  | رن سنان جبيه      | ﴿ عَجِبًا لأمر المؤمن إن أمره كله ﴾                     | 65 |
| 117/98      | أبو موسي          | ﴿ عَلَى كُلُ مُسلَّمُ حَدَقَةَ، فَقَالُوا: يَا          | 66 |
|             | الأشعري           |                                                         |    |
| 203         | عبد الله بن عمر   | ﴿ حلاة الجماعة تفضل حلاة الفذ                           | 67 |
| 156         | أبو مريرة         | ﴿ قَالَ الله عَز وجل النَّا عَنِدَ طَن                  | 68 |
| 123         | أبو مريرة         | ﴿ قيل يا رسول الله من أكرم الناس                        | 69 |
|             |                   | •                                                       |    |
| 195         | عقبة بن عامر      | ﴿ قَلْتُ يَا رُسُولُ اللهِ مَا النَّجَاةُ قَالَ: ﴾      | 70 |
| 265         | أبو مريرة         | ﴿ الرجل على حين خليله فلينظر﴾                           | 71 |
| 249         | أبو مريرة         | ﴿ تَنْكُعُ النِسَاءُ لأَرْبِعُ لَمَالُمُا وَلَحْسَبُمُا | 72 |
|             |                   | 4                                                       |    |

# فهرس الجداول

| الصفحت | عنوان الجدول                                                  | الرقم |
|--------|---------------------------------------------------------------|-------|
| 64     | نتائج ثبات التحليل                                            | 01    |
| 66     | مقدار كل وحدة تحليل من المجموع الكلي لآيات القرآن الكريم      | 02    |
| 171    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الفرد"حفظ النفس ")             | 03    |
| 175    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الفرد"حفظ العقل")              | 04    |
| 179    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الفرد"حفظ التدين")             | 05    |
| 193    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الفرد"حفظ العرض")              | 06    |
| 198    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الفرد"حفظ المال")              | 07    |
| 209    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة الجماعة)                       | 08    |
| 222    | تحليل محتوى القرآن الكريم(خدمة تنظيم المجتمع)                 | 09    |
| 250    | تحليل محتوى القرآن الكريم(الخدمة الاجتماعية الأسرية"خدمات بعد | 10    |
|        | تكوين الأسرة)                                                 |       |

## فهرس المحتويات

| الصفحت        | الموضوع                                                |
|---------------|--------------------------------------------------------|
|               | شكر وتقدير                                             |
|               | الإهداء                                                |
| 01            | مقدمة                                                  |
| ميمي والمنهجي | الفصل الأول: الإطار المفاه                             |
| 06            | 1–الإشكالية                                            |
| 12            | 2-أهمية موضوع الدراسة                                  |
| 12            | 3-أسباب اختيار موضوع الدراسة                           |
| 14            | 4-أهداف موضوع الدراسة                                  |
| 15            | 5- فروض الدراسة                                        |
| 16            | 6-تحديد المفاهيم                                       |
| 16            | أ-مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية             |
| 16            | أولا:مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية لغة      |
| 16            | -المفهوم اللغوي للممارسة المهنية                       |
| 16            | -المفهوم اللغوي للخدمة الاجتماعية                      |
| للاحالاحا     | ثانيا: مفهوم الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية إصط    |
| عية           | ثالثا:المفهوم الإجرائي للممارسة المهنية للخدمة الاجتما |
| 19            | ب-مفهوم النظام الإسلامي                                |
| 19            | أولا:مفهوم النظام الإسلامي لغة                         |
| 19            | –مفهوم النظام لغة                                      |
| 20            | مفهوم الإسلام لغة                                      |
| 21            | ثانيا: مفهوم النظام الإسلامي إصطلاحا                   |

| 21 | –مفهوم النظام إصطلاحاً                              |
|----|-----------------------------------------------------|
| 22 | -مفهوم الإسلام إصطلاحا                              |
| 24 | -مفهوم النظام الإسلامي باعتباره مركبا تركيبا إضافيا |
| 25 | ثالثا: المفهوم الإجرائي للنظام الإسلامي             |
| 25 | 7-الأصول النظرية للبحث                              |
| 34 | 8-الدراسات السابقة                                  |
| 56 | 9-منهج الدراسة                                      |
|    | أ:المنهج الاستنباطي                                 |
|    | ب:منهج تحليل المضمون                                |
|    | 10-أدوات جمع البيانات                               |
|    | أ-المقابلة                                          |
|    | ب-استمارة تحليل المضمون                             |
|    | 11-المعالجة الإحصائية                               |
|    | 12-العينة                                           |
| مي | الفصل الثاني:مدخل إلى النظام الإسلاه                |
| 70 | تمهيدتمهيد                                          |
| 71 | <ul> <li>ا -مقاصد النظام الإسلامي</li></ul>         |
| 73 | 1-المصالح الضرورية                                  |
| 82 | 2-المصالح الحاجية                                   |
| 82 | 3-المصالح التحسينية                                 |
|    | ا− مصادر النظام الاسلامي                            |
|    | 1-القرآن الكريم                                     |

| 2-السنة النبوية الشريفة2                                       |
|----------------------------------------------------------------|
| 873                                                            |
| 4-القياس4                                                      |
| ااا– خصائص النظام الإسلامي                                     |
| 1-الربانية                                                     |
| أ-ربانية الغاية والوجهة                                        |
| ب-ربانية المصدر والمنهج                                        |
| 2-الشمول2                                                      |
| 92                                                             |
| 974                                                            |
| 985-الإعتدال والتوازن                                          |
| 6-الجمع بين الثبات والتغير                                     |
| خلاصة الفصل                                                    |
| الفصل الثالث:الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي              |
| تمهيد                                                          |
| ا - دواعي الطرح الإسلامي للخدمة الاجتماعية                     |
| اا-الإطار المرجعي للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي         |
| 111القرآن الكريم                                               |
| 2-السنة النبوية الشريفة                                        |
| 118                                                            |
| ااا- فلسفة الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي                |
| IV-مقاصد الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي |

| 1–مقاصد خدمة الفرد في النظام الإسلامي                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2-مقاصد خدمة الجماعة في النظام الإسلامي                                                                                                                                     |
| 3-مقاصد خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي                                                                                                                               |
| V-القائم على الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي (الأخصائي الاجتماعي)135                                                                                                   |
| 1-صفات الأخصائي الاجتماعي في النظام الإسلامي                                                                                                                                |
| أ-الإيمان العميقأ                                                                                                                                                           |
| ب-العلم الدقيق                                                                                                                                                              |
| ج-الخلق الوثيق                                                                                                                                                              |
| د – العمل المتواصل                                                                                                                                                          |
| خلاصة الفصل                                                                                                                                                                 |
| الفصل الرابع:التدخل المهني للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي                                                                                                             |
| تمهيد                                                                                                                                                                       |
| *الطرق المنهجية للخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                             |
| ا-طريقة خدمة الفرد                                                                                                                                                          |
| ا-طريقة خدمة الفرد                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>ا-طريقة خدمة الفرد.</li> <li>153.</li> <li>الطبيعة البشرية في النظام الإسلامي.</li> </ul>                                                                          |
| <ul> <li>ا-طريقة خدمة الفرد.</li> <li>1-الطبيعة البشرية في النظام الإسلامي.</li> <li>الحقائق الأساسية التي تعمل طريقة خدمة الفرد في النظام الإسلامي في إطارها164</li> </ul> |
| ا-طريقة خدمة الفرد                                                                                                                                                          |
| ا-طريقة خدمة الفرد                                                                                                                                                          |
| ا-طريقة خدمة الفرد                                                                                                                                                          |

| 1-طبيعه المجتمع في النظام الإسلامي                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| 2-الحقائق الأساسية التي تعمل طريقة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي في إطارها22 |
| 3-استراتيجية خدمة تنظيم المجتمع في النظام الإسلامي                              |
| خلاصة الفصل                                                                     |
| الفصل الخامس: مجالات الخدمة الاجتماعية في النظام الإسلامي                       |
| "الخدمة الاجتماعية الأسرية"                                                     |
| تمهيد                                                                           |
| * الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي                                  |
| 1-الأسرة في النظام الإسلامي                                                     |
| 2-أسس بناء الأسرة في النظام الإسلامي                                            |
| 3-استراتيجية الخدمة الاجتماعية الأسرية في النظام الإسلامي                       |
| أ-خدمات قبل وجود الأسرة                                                         |
| ب-خدمات بعد تكوين الأسرة                                                        |
| أولا-بالنسبة للزوج                                                              |
| ثانيا-بالنسبة للزوجة                                                            |
| ثالثا-بالنسبة للآباء(الأب والأم)                                                |
| رابعا -بالنسبة للأولاد                                                          |
| خلاصة الفصلخلاصة الفصل                                                          |
| الفصل السادس:نتائج البحث والتوصيات                                              |
| 271نتائج البحث $-1$                                                             |
| أ-عرض النتائج                                                                   |
| أولاً - عرض نتائج الفرضية الفرعية الأولى ومناقشتها                              |
| ثانيا- عرض نتائج الفرضية الفرعية الثانية ومناقشتها                              |

| ثالثا- عرض نتائج الفرضية الفرعية الثالثة ومناقشتها |  |
|----------------------------------------------------|--|
| 2-التوصيات2                                        |  |
| ■ خاتمة                                            |  |
| ■ قائمة المصادر والمراجع                           |  |
| ■ الملاحق                                          |  |
| استمارة تحليل المضمون                              |  |
| المعجم المفهرس لمواضيع آيات القرآن الكريم          |  |
| ملخص البحث باللغتين (العربية والانجليزية)          |  |
| <b>-</b> الفهارس                                   |  |
| -فهرس الآيات                                       |  |
| فهرس الأحاديث                                      |  |
| -فهرس الجداول                                      |  |
| فعرس المحتويات                                     |  |